
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 
Volume 3, Issue Juni, 2025 pp. 273-282      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

Konsep waliyullah dan karamah dalam perspektif 
tasawuf klasik: Studi pemikiran imam al-ghazali dan ibnu 
arabi 

Ulfi Zulifatul Chamidah1, Dava Achmad Fahrezi2, Alya Nurul Sabrina3, Robi’atul 
Adawiyah4, Faisol5 

1,2,3,4,5 Program Studi Manajemen, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang.  
e-mail:  alyanurul931@gmail.com1, davaachmad7@gmail.com2, biyaadumping@gmail.com3, 
 ulfizulifatulchamidah@gamil.com4, faisol@pba.uin-malang.ac.id5 

 
 

A B S T R A K 
Jurnal ini membahas konsep Waliyullah dan karamah dari perspektif 
klasik melalui studi perbandingan karya dua ulama Sufi terkemuka: Imam 
Al-Ghazali dan Ibnu Arabi.  Tujuan penelitian ini adalah untuk mengkaji 
dan membandingkan karya-karya Al-Ghazali dan Ibnu Arabi mengenai 
konsep waliyullah dan karamah dalam tasawuf klasik.  Melalui analisis 
karya-karya utama kedua tokoh tersebut, penelitian ini menggunakan 
metodologi kualitatif-deskriptif dengan studi pustaka. Temuan penelitian 
menunjukkan bahwa Al-Ghazali memahami Allah sebagai hamba syariah 

yang melaksanakan ibadah dengan tulus dan melalui proses penyucian jiwa.  Menurut Karamah, hal itu 
merupakan anugerah Allah, bukan tujuan, dan harus diamati agar tidak menyinggung akidah Sunni. 
Sebaliknya, Ibnu Arabi menggambarkan wali sebagai visi seorang anak yang telah mencapai pencerahan dan 
kenyataan, dengan karamah sebagai manifestasi tajalli dalam kerangka wahdatul wujud. Meskipun memiliki 
perspektif epistemologis yang berbeda Al-Ghazali dengan tasawuf normatif Sunni dan Ibnu Arabi dengan 
tasawuf falsafi keduanya sepakat bahwa waliyullah adalah sosok mulia yang dekat dengan Allah. 
Perbandingan ini memberikan kontribusi penting dalam memahami spiritualitas Islam. 

A B S T R A C T 
This journal discusses the concept of Waliyullah and karamah from a classical perspective through a 
comparative study of the works of two prominent Sufi scholars: Imam Al-Ghazali and Ibn Arabi. The 
purpose of this study is to examine and compare the works of Al-Ghazali and Ibn Arabi on the concepts 
of waliyullah and karamah in classical Sufism. Through an analysis of the main works of these two figures, 
this research uses a qualitative-descriptive methodology along with a literature review.The findings of the 
research show that Al-Ghazali understands Allah as a servant of sharia who performs worship sincerely 
and through a process of spiritual purification. According to Karamah, this is a gift from Allah, not a goal, 
and must be observed so as not to offend Sunni doctrine. Conversely, Ibn Arabi describes the wali as the 
vision of a child who has attained enlightenment and reality, with karamah as a manifestation of tajalli 
within the framework of wahdatul wujud. Although they have different epistemological perspectives Al-
Ghazali with normative Sunni Sufism and Ibn Arabi with philosophical Sufism both agree that the 
waliyullah is a noble figure close to Allah. This comparison provides an important contribution to 
understanding Islamic spirituality. 
 
 
 

 

Kata Kunci: 
Waliyullah, karamah, 
tasawuf klasik, al ghazali, 
ibnu arabi 
 
Keywords: 
Waliyullah, karamah, 
classical sufism, al ghazali, 
ibn arabi  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 273-282   eISSN: 3024-8140 

274 
 

Pendahuluan  

Islam memiliki beberapa aspek. Salah satunya adalah tradisi tasawuf atau dikenal 
dengan mistisisme dalam Islam. Hal ini menjadi ladang penelitian para orientalis (Zakiyah 
& Soleh, 2023). Tasawuf memang berasal dari pemikiran Islam yang juga berkembang di 
Indonesia. Istilah  tasawuf  sebenarnya  sudah  ada  dari  zaman Rasulullah  SAW,  namun  
istilah penyebutannya  bukan  tasawuf,  melainkan zuhud. Pada  awalnya,  ajaran  dan  
konsep tasawuf  hanya  berupa  amalan - amalan  dan perilaku  kehidupan  saja  tanpa  
berpatokan pada  teori  dan  kaidah  tertentu (Suci et al., 2024). Tasawuf merupakan 
salah satu dimensi spiritual dalam Islam yang menekankan pengalaman batin dan 
pendekatan esoteris terhadap ajaran agama. Di dalam tradisi tasawuf, konsep waliyullah 
(wali Allah) dan karamah (kemuliaan atau keajaiban) memiliki posisi yang sangat penting 
sebagai bagian dari perjalanan ruhani seorang hamba menuju kedekatan dengan Tuhan. 
Wali dalam pandangan sufi bukan hanya sekadar individu saleh, tetapi merupakan sosok 
yang telah mencapai tingkatan ma'rifah (pengetahuan hakiki) dan memiliki hubungan 
istimewa dengan Allah, sehingga dalam kondisi tertentu diberikan karamah sebagai 
bentuk kehendak Ilahi, bukan hasil usaha pribadi (Thohari & Sulaikho, 2021).  

Al-Ghazali mendefinisikan tasawuf sebagai bentuk ibadah kepada Allah dan cara 
yang baik untuk berinteraksi dengan orang lain. Tasawuf mengandung dua unsur 
ibadah. Pertama, hubungan manusia dengan Tuhan dan hubungan antarmanusia. Selain 
itu, hubungan ini didasarkan pada moralitas. Hubungan dengan Allah didasarkan pada 
keikhlasan (ketulusan niat), yang ditandai dengan rasa penting diri yang berasal dari 
ketaatan terhadap perintah Allah. Selanjutnya, ketika hubungan antarmanusia 
didasarkan pada etika sosial, salah satu hal yang dilakukan adalah memperhatikan 
kebutuhan orang lain terkait dengan kebutuhan sendiri, meskipun kebutuhan tersebut 
tidak bertentangan dengan hukum Islam (Fasya, 2022). 

Pemikiran mengenai waliyullah dan karamah telah mengalami perkembangan 
signifikan sepanjang sejarah pemikiran Islam, khususnya dalam tradisi tasawuf klasik. 
Dua tokoh besar yang memiliki pengaruh mendalam dalam pembentukan konsep ini 
adalah Imam Abu Hamid al-Ghazali (1058–1111 M) dan Muhyiddin Ibnu Arabi (1165–1240 
M). Keduanya tidak hanya dikenal sebagai sufi besar, tetapi juga sebagai intelektual 
Muslim yang menulis secara mendalam mengenai dimensi spiritual Islam. Meski 
keduanya berada dalam koridor tasawuf, pendekatan dan pemaknaan mereka terhadap 
konsep kewalian dan karamah menunjukkan perbedaan paradigma yang menarik untuk 
dikaji. 

Imam al-Ghazali, dengan pendekatan sufistik yang moderat dan integratif 
terhadap syariat dan hakikat, memandang kewalian sebagai buah dari penyucian jiwa 
dan kedekatan spiritual dengan Allah, di mana karamah merupakan anugerah yang tidak 
boleh dijadikan tujuan. Sementara itu, Ibnu Arabi, dengan pendekatan filsafat mistiknya 
yang khas, memperluas cakrawala konsep kewalian melalui gagasan "wahdatul wujud" 
dan struktur hirarkis para wali, termasuk konsep Quthb dan Awtad, yang 
memperlihatkan sistem spiritual kosmis yang kompleks. 

Studi ini bertujuan untuk menggali secara komparatif pemikiran kedua tokoh 
tersebut mengenai waliyullah dan karamah, serta bagaimana pemikiran mereka 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 273-282   eISSN: 3024-8140 

275 
 

merepresentasikan keragaman paradigma dalam tasawuf klasik (Soleh, 2016). Dengan 
memahami pandangan-pandangan ini, diharapkan pembaca memperoleh wawasan 
yang lebih mendalam tentang dinamika spiritualitas Islam serta relevansinya dalam 
konteks keagamaan kontemporer. 

Pembahasan  

Pengertian Waliyullah  

Kata “wali” dan “Allah” merupakan dasar dari waliyullah. Bentuk tunggal dari 
‘wali’ adalah mufrad, sedangkan bentuk jamak dari “awliya” adalah jamak-nya. Dalam 
nama Allah, kekasih Allah. Jamak dari awliya Allah (para kekasih Allah) dalam beberapa 
bentuk. Dijuluki sebagai kekasih Allah karena ia sangat dekat dengan Allah (QS. 56:11), 
sehingga Allah adalah pemberi nikmat dan pemberi rahmat bagi kekasih-Nya. (Badrudin, 
2019) 

Dalam Surat al-Baqarah ayat 257 disebutkan bahwa Allah adalah satu-satunya di 
antara orang-orang yang beriman. Di sisi lain, dalam Surat Yunus ayat 62–63 disebutkan 
bahwa orang-orang yang bertobat dan taat kepada-Nya dianggap sebagai wali Allah 
(waliyullah). Dengan demikian, Allah menjadi wali bagi kekasih-Nya, dan dengan 
demikian, Allah dianggap sebagai pelindung dan pemberi rezeki. Selain itu, para kekasih-
Nya menjadi Waliyullah, yang berarti bahwa manusia telah menerima perlindungan dari 
Tuhan (Badrudin, 2015). Al-Wali mencakup nama-nama Allah, yang berarti “penolong.” 
Karena itu, wali berarti teman, pelindung, penolong, dan kekasih; yang dibahas di sini 
adalah kekasih atau kesayangan Allah SWT. Istilah “wali” dapat digunakan untuk 
menggambarkan orang yang melakukan sesuatu (fa'il) atau sebagai sesuatu yang 
dikenal sebagai sesuatu (maful). Karena itu, dapat dikatakan bahwa setiap Muslim 
memiliki wali, yaitu Allah. Selain itu, dapat dikatakan bahwa Allah adalah Yang Maha 
Kuasa bagi semua orang (Alwani, 2023).  

Alasan mengapa waliyullah dianggap sebagai hamba-hamba Allah adalah karena 
mereka memiliki hati yang baik, adil dalam bertindak, sabar, bertawakkal, bertaubat, 
dan mencintai kesucian. Karena itu, waliyullah merupakan manifestasi Allah yang 
menjaga agama; oleh karena itu, Allah melindungi mereka yang mempraktikkannya. 

Pengertian Karamah  

Secara sederhana, karamah dapat dimaknai sebagai anugerah, kelebihan, 
kemuliaan, keberkahan, kemurahan hati, perlindung-an, dan pertolongan Allah Swt. 
kepada hamba-Nya. Karamah dalam bahasa memiliki arti hormat, menghormati, 
penghormatan, atau pemuliaan (Badruzzaman, 2023). Dalam tasawuf, istilah karamah 
secara diartikan sebagai anugerah dari Allah SWT kepada wali-Nya, atau sebagai 
keadaan, peristiwa luar biasa, atau keajaiban yang melampaui pengalaman dan akal 
manusia biasa. Hal ini berarti bahwa hanya orang-orang yang memiliki kedudukan mulia 
dan posisi istimewa di hadapan Allah yang mampu menanggung karamah (Arifin, 2017).  

Menurut para ulama, pengertian karamah adalah kemunculan keajaiban yang luar 
biasa dari orang yang saleh yang terlibat dalam kenabian. Jika keajaiban tersebut tidak 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 273-282   eISSN: 3024-8140 

276 
 

disertai dengan amal saleh, maka itu akan menjadi istidraj, yaitu keajaiban yang Allah 
berikan kepada orang-orang fasik atau musuh-musuh-Nya, yang merupakan ujian dan 
membawa malapetaka, serta dapat membuat mereka binasa, sehingga mereka menjadi 
sombong dan merasa diri mereka mulia utama  

Karamah adalah suatu istilah yang sudah tidak asing bagi umat Islam, dimana 
karomah ini datangnya dari Allah Swt. Islam mengenal konsep karomah, dan mau tidak 
mau membentuk kharisma seseorang di mata masyarakat. Karomah untuk kyai dan wali 
sesungguhnya memang ada dan diperbolehkan. Sebab, karomah dinilai bersifat 
spekulatif dan tidak bertujuan menghancurkan iman. Allah Swt. telah menciptakan 
karomah untuk orang yang dicintainya. Karomah dalam arti etimologisnya berarti “suatu 
jenis nikmat yang bersifat khusus”. Secara terminologi adalah sesuatu yang terjadi di 
luar adat istiadat manusia dan merupakan sesuatu yang diberikan oleh Allah Swt. kepada 
wali wali-Nya. (Analisis et al., 2024) 

Menurut jenisnya, karomah dibagi menjadi dua kategori dalam kitab Iqaadul 
Himami teks al-Hikam karya Ibnu Athaillah, yaitu karomah hisyam dan karomah 
ma'nawiyah. Karomah hisyam ibarat dapat ditemukan di udara dan bergerak melalui 
udara. Namun, karomah ma'nawiyah menciptakan jilbab kelalaian, kashaf (hati 
kesucian), dan naik ke tahapan ihsan. 

Pengertian karamah juga sering disamakan dengan keramat, yang bermakna 
sesuatu yang memiliki kemampuan luar biasa. Sesuatu yang dianggap keramat dapat 
berupa manusia, benda, atau tempat-tempat tertentu yang memiliki keistimewaan. 
Pada umumnya, sesuatu yang keramat sering kali dihubungkan dengan hal-hal gaib, 
bahkan angker dan menakutkan. Padahal, makna karamah tentu tidaklah dimaksudkan 
dengan hal-hal yang demikian. Sebab, anugerah Allah Swt. kepada para wali atau 
kekasihnya tentu tidaklah menakutkan, melainkan sesuatu yang bermanfaat bagi 
manusia secara luas. 

Dari beberapa pengertian tadi, dapat simpulkan bahwa karamah sesungguhnya 
adalah anugerah yang diberikan Allah Swt. kepada hamba-Nya yang shalih, yang 
menjunjung tinggi syariat Nabi Muhammad Saw. ataupun orang-orang yang memang 
dikehendaki oleh Allah Swt. karena taat kepada-Nya. Jadi, karamah tidak mungkin 
diberikan kepada orang-orang yang ingkar kepada-Nya. 

Karakteristik dari Waliyullah dan Karamah 

Karakteristik Waliyullah  

Berukut adalah karakteristik dari waliyullah antara lain :  

1. Memelihara ketakwaannya kepada Allah dan berakhlak mulia. Hal ini karena tidak 
ada manusia yang paling mulia di sisi Allah melainkan orang yang benar-benar takwa 
kepada-Nya. Yakni orang-orang yang konsekuen dalam menjaga nilai-nilai 
ketakwaan.  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 273-282   eISSN: 3024-8140 

277 
 

2. Syukur dan ridha atas kehendak Allah. Kedua hal ini merupakan perbuatan yang 
sangat terpuji karena berhubungan dengan kerelaan hati seseorang dan sikap 
lapang dada sehingga enimbulkan ketenangan batin bagi yang memilikinya. 

3. Mempunyai sifat mahabbah kepada Allah. Mahabbah berarti kecenderungan tabi'at 
kepada sesuatu karena keadaan itu amat lezat bagi orang yang mencintai. Adapun 
cinta hamba Allah ialah merasakan kecintaannya itu dari hati yang amat halus, dan 
cintanya kepada Allah tidak terlepas dari memuji kepadaNya.  

Dijelaskan dalam surat Yunus ayat 63 bahwa para waliyullah adalah orang-orang 
yang beriman dan bertakwa. Hal itu menunjukkan orang yang mulia menurut pandangan 
Allah adalah orang yang paling bertakwa kepada-Nya. Dan taqwa merupakan hasil dari 
keimanan dan ibadah kepada Allah SWT. 

Karakteristik Karamah  

Berikut ini adalah beberapa karakteristik dari Karamah diantaranya :  

1. Diberikan kepada orang yang beriman dan sholeh  

Karamah hanya diberikan kepada orang-orang yang beriman, bertakwa, dan selalu 
menjalankan syariat Allah. Mereka adalah hamba pilihan yang dekat dengan Allah 
dan menjaga kesucian hati serta amalnya 

2. Merupakan anugerah oleh Allah SWT 

Karamah adalah murni anugerah Allah SWT, tidak bisa dipelajari, diperjualbelikan, 
atau diwariskan dan terjadinya  atas kehendak Allah, bukan karena usaha atau 
latihan manusia 

3. Terjadi di luar batas kemampuan manusia  

Karamah adalah kejadian luar biasa yang melampaui akal dan kemampuan manusia 
biasa, seperti berjalan di atas air, mengetahui sesuatu yang gaib, atau peristiwa lain 
yang tidak bisa dijelaskan secara logika 

4. Tidak bertentangan dengan syariat  

Seorang wali yang memperoleh karamah tidak akan menggunakan karamahnya 
untuk melanggar hukum Islam. Jika terdapat kejadian luar biasa tetapi kejadian 
tersebut bertentangan dengan syariat, maka itu bukan termasuk karamah bisa jadi 
sihir atau istidraj.  

5. Muncul secara tiba-tiba dan tidak disengaja  

Karamah tidak direncanakan atau pula dipamerkan. Karamah dating secara spontan 
ketika Allah menghendakinya, maka karah dapat muncul secara tiba-tiba kepada diri 
wali.  

 

 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 273-282   eISSN: 3024-8140 

278 
 

Pandangan Imam Al Ghazali tentang Wliyullah dan Karamah  

Konsep Waliyullah menurut Al Ghazali  

Dalam pandangan Al-Ghazali, seorang wali adalah individu yang memiliki 
kedekatan khusus dengan Allah, yang tercermin dalam perilaku dan akhlaknya. Wali 
bukanlah seseorang yang menonjolkan diri melalui keajaiban atau karamah, melainkan 
melalui kesalehan, ketulusan, dan kepatuhan terhadap syariat. Al-Ghazali menekankan 
bahwa wali sejati adalah mereka yang hatinya bersih dari penyakit hati seperti 
kesombongan dan cinta dunia, serta selalu berusaha mendekatkan diri kepada Allah 
dengan penuh ikhlas. (Bahri, 2022).  

Dalam kitab Ihya’ Ulumuddin, Al-Ghazali menyatakan bahwa wali adalah orang 
yang hatinya selalu terhubung dengan Allah, dan segala amal perbuatannya dilandasi 
oleh niat yang tulus untuk mencari ridha-Nya. Beliau juga menekankan bahwa wali tidak 
mencari perhatian atau pujian dari orang lain, melainkan fokus pada pembenahan diri 
dan peningkatan kualitas ibadah. 

Konsep Karamah menurut Al Ghazali  

Al-Ghazali memandang karamah sebagai manifestasi dari kedekatan seorang 
hamba kepada Allah. Namun, beliau mengingatkan bahwa karamah bukanlah tujuan 
utama dalam perjalanan spiritual. Sebaliknya, tujuan utama adalah mencapai ma'rifat 
(pengetahuan langsung) dan ridha Allah. Beliau menekankan bahwa karamah 
seharusnya tidak dijadikan ukuran utama dalam menilai kesalehan seseorang, karena 
bisa jadi itu merupakan ujian dari Allah untuk menguji ketulusan hati hamba-Nya. 

Al-Ghazali juga mengingatkan bahwa seseorang yang menampilkan karamah 
namun menyimpang dari syariat, seperti melakukan perbuatan yang bertentangan 
dengan ajaran Islam, maka ia harus diwaspadai. Beliau menegaskan bahwa karamah 
yang tidak disertai dengan kesesuaian terhadap syariat tidak dapat dijadikan tolok ukur 
kebenaran spiritual seseorang. 

Integrasi Syariat dan Hakikat dalam Tasawuf Al-Ghazali 

Menurut Imam Al-Ghazali, studi tasawuf terdiri dari dua bagian,  yaitu bagian 
pertama berisi kutipan tentang ilmu mu'amalah, dan bagian kedua berisi kutipan 
tentang ilmu mukasyafah. Ilmu tasawuf, yang memiliki dua unsur di dalamnya, dijelaskan 
secara jelas dalam kitab Ihya' Ulumuddin. Di dalamnya terdapat tiga bab utama, dan 
masing-masing bab tersebut kemudian dijelaskan secara bertahap hingga menjadi fasal 
akhir. Sebagai contoh, bab utama pertama membahas ibadah, bab utama kedua 
membahas adat istiadat, bab utama ketiga membahas hal-hal yang membahayakan, dan 
bab utama terakhir membahas maqamat dan ahwal.(Dahlan et al., 2013) 

Imam Al-Ghazali berupaya menyelaraskan antara syariat dan hakikat dalam ajaran 
tasawufnya. Beliau menekankan bahwa sebelum memasuki dunia tasawuf, seorang 
individu harus memahami dan mengamalkan syariat dengan baik. Setelah itu, barulah ia 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 273-282   eISSN: 3024-8140 

279 
 

dapat melanjutkan perjalanan spiritualnya menuju hakikat, yaitu pemahaman yang lebih 
dalam tentang Allah dan realitas spiritual 

Dalam kitab Ihya’ Ulumuddin, Al-Ghazali membahas berbagai maqamat (tingkatan 
spiritual) dan ahwal (keadaan batin) yang harus dilalui oleh seorang salik (penempuh 
jalan) dalam perjalanan menuju Allah. Beliau menekankan pentingnya taubat, zuhud, 
tawakal, dan ridha sebagai langkah-langkah awal dalam penyucian jiwa. Setelah itu, 
seorang salik dapat mencapai maqam ma'rifat, yaitu pengetahuan langsung tentang 
Allah yang diperoleh melalui pengalaman batin dan pembersihan hati.  

Pandangan Ibnu Arabi tentang Waliyullah dan Karamah  

Konsep Waliyullah menurut Ibnu Arabi 

Menurut Ibnu ‘Arabi, wali adalah hamba yang dekat dengan Allah (waliyyullah) dan 
memperoleh anugerah spiritual karena kedekatannya tersebut. Kedekatan ini bukan 
semata-mata hasil usaha manusia, tetapi lebih sebagai tajalli (manifestasi) dari kehendak 
dan kasih sayang Allah. Wali bukan sekadar orang saleh, tetapi individu yang mengalami 
fana dan baqa. Dalam pandangan Ibnu ‘Arabi, para wali adalah pewaris spiritual Nabi 
Muhammad, namun mereka tidak membawa syariat baru. Mereka menjalankan syariat 
secara batin dan z̄āhir, serta memiliki kedalaman makna dalam setiap aspek ibadah. 

Ibnu ‘Arabi membagi kewalian menjadi beberapa tingkatan, yang paling tinggi 
disebut dengan Qutb atau Ghawts, yaitu pusat spiritual alam semesta. Qutb ini memiliki 
kedudukan universal dalam kosmos spiritual, dan melalui dirinya limpahan rahmat Ilahi 
mengalir ke seluruh alam. Di bawahnya terdapat para autād, abdāl, dan nujabā’  para 
wali dengan fungsi-fungsi tertentu dalam tatanan spiritual semesta. 

Tingkatan waliyullah menurut Syekh Akbar Sayyid Muhyiddin Ibnul Arabi itu 
beraneka ragam, sesuai perkembangan spiritual masing-masing, antara lain yaitu :  

1. Wali Al-Aqthob berasal dari kata Quthub yang berarti "poros" atau "pasak". Ini 
merupakan tingkat wali yang paling tinggi dan hanya ada satu orang dalam setiap 
generasi yang menempati posisi ini. 

2. Wali Al-Aimmah diambil dari kata Imam, yang berarti pemimpin. Dalam setiap 
generasi, hanya ada dua wali dengan tingkatan ini. Salah satu karomah mereka 
adalah pandangan spiritualnya yang hanya terfokus pada alam malakut—dunia 
gaib yang dihuni oleh malaikat, jin, dan iblis—atau bahkan hanya terarah pada alam 
para malaikat. 

3. Wali Al-Autad berasal dari kata yang berarti "pasak". Jumlahnya empat orang 
dalam setiap generasi, dan mereka menetap di empat penjuru bumi: utara, selatan, 
timur, dan barat. Mereka berperan sebagai penjaga di wilayah-wilayah tersebut. 

4. Wali Al-Abdal berasal dari kata Badal yang berarti "pengganti". Dalam setiap 
generasi, terdapat tujuh orang wali dengan tingkatan ini. Jumlahnya tetap dan 
tidak pernah berubah. Bila salah satu dari mereka wafat, maka Allah segera 
mengangkat wali lain sebagai pengganti. Para ulama menyatakan bahwa bumi 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 273-282   eISSN: 3024-8140 

280 
 

terbagi menjadi tujuh wilayah, dan masing-masing wilayah dijaga oleh satu Wali 
Abdal. 

5. Wali Nuqoba’ berasal dari kata Naqiibun, yang bermakna pemimpin atau kepala. 
Setiap generasi memiliki dua belas wali dengan kedudukan ini. Mereka sangat 
menguasai syariat Islam dan memiliki kemampuan spiritual berupa kemampuan 
untuk mengetahui rahasia hati seseorang (mukasyafah). Mereka bahkan bisa 
menebak kepribadian seseorang hanya dengan melihat jejak kakinya. 

6. Wali Nujaba’ berasal dari kata yang berarti orang mulia. Dalam tiap generasi, 
jumlahnya ada delapan orang. Mereka dikenal karena sering dikunjungi oleh 
banyak orang, dan di mana pun mereka berada, mereka selalu disambut dengan 
hangat. Para wali ini biasanya tidak menyadari bahwa mereka adalah wali, namun 
hal itu diketahui oleh wali yang memiliki tingkatan lebih tinggi. 

Konsep Karamah menurut Ibnu Arabi  

Konsep Karamah bagi Ibnu ‘Arabi, adalah karunia luar biasa yang terjadi pada para 
wali, bukan sebagai tujuan, tetapi sebagai efek dari kedekatan mereka dengan Allah. Ia 
membedakan antara karamah dan mu‘jizat karamah bukan untuk meneguhkan 
kerasulan atau menyampaikan wahyu, tetapi sebagai bentuk kasih sayang Allah kepada 
hamba-Nya yang dekat. 

Ibnu ‘Arabi menekankan bahwa para wali sejati seringkali menyembunyikan 
karamah mereka dan tidak tertarik memamerkannya. Bahkan, sebagian besar mereka 
menganggap karamah sebagai bentuk ujian spiritual. Bagi Ibnu ‘Arabi, pengalaman 
spiritual yang tinggi justru berujung pada ketundukan mutlak kepada kehendak Tuhan, 
bukan pada kesombongan karena memiliki keistimewaan. 

Dalam karyanya seperti Futuhat al-Makkiyyah dan Fusus al-Hikam, Ibnu ‘Arabi 
berulang kali menekankan bahwa karamah sejati adalah makrifat pengetahuan 
langsung tentang Allah bukan semata-mata kemampuan supranatural seperti berjalan 
di atas air atau mengetahui hal ghaib. Maka, yang terpenting dalam kewalian bukanlah 
karamah dalam bentuk fisik, melainkan ketersingkapan hijab antara hamba dan 
Tuhannya. 

Perbandingan Konsep Pemikiran Waliyullah dan Karamah dari Al-Ghazali dan Ibnu 
Arabi 

Perbedaan utama dari konsep pemikiran  

1. Dilihat dari sumber pemikirannya  

Konsep pemikiran dari Al Ghazali lebih mengarah pada teks suci Al Quran dan hadist. 
Sedangkan konsep pemikiran dari Ibnu Arabi menggunakan filsafat Yunanu dan 
ajaran Bathiniyah.  

 

 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 273-282   eISSN: 3024-8140 

281 
 

2. Dilihat dari pola pikir penafsirannya  

Konsep dari Al Ghazali berpegang pada epistemologi penafsiran klasik yang berhati-
hati. Sementara konsep dari Ibnu Arabi membangun pola pikir penafsiran 
konteporer yang lebih universal 

3. Dilihat dari titik temunya  

Konsep pemikiran dari Al Ghazali dan Ibnu Arabi sama-sama bertemu pada ajaran 
al-fana fi at-tawhid  

Adapun juga perbandingan pemikiran Al Ghazali dan Ibnu Arabi dalam beberapa aspek 
yaitu: 

1. Sumber Kewalian : Al Ghazali mengarah pada konsistensi syariat, tahalli-takhalli-
tajalli, dan ortodoksi sedangkan Ibnu Arabi pada makrifat, wahdatul wujud, dan 
pengalaman mistik. 

2. Syarat wali : Al Ghazali harus bertakwa, menjaga syariat lahir dan batin, sementara 
Ibnu Arabi menyatu dengan hakikat wujud Tuhan. 

3. Karamah : menurut Al Ghazali karamah adalah anugrah allah kepada wali sebagai 
tanda kemuliaan, tetapi bukan tujuan utama. Sementara karamah dalam 
pandangan Ibnu Arabi adalah manifesting tajalli atau penampakan sifat-sifat ilahi 
pada wali yang telah mencapai makrifat tinggi. 

4. Sikap terhadap syariat : Al Ghazali sangat ketat, tidak boleh menyimpang sedangkan 
Ibnu Arabi syariat penting, tapi makrifat dan hakikat lebih utama. 

Jadi, dapat disimpulkan secara keseluruhan konsep pemikiran Waliyullah dan 
Karamah menurut Al Ghazali menjelaskan tasawuf dan sunni, sedangkan konsep 
pemikiran Waliyullah dan Karamah menurut Ibnu Arabi menjelaskan tasawuf filsafi. 

Kesimpulan dan Saran  

Pandangan Al Ghazali terhadap waliyullah sebagai hamba Allah yang sangat 
bertakwa, menjaga syariat, dan menjalankan ibadah dengan ketulusan serta 
pembersihan jiwa secara bertahap. Menurut Al Ghazali, kealian harus tetap 
berlandaskan ortodoksi islam dan pengalaman spiritual tidak boleh melampaui batas 
akidah sunni. Karamah bagi Al Ghazali merupakan anugerah Allah yang diberikan kepada 
wali sebagai tanda kemuliaan, namun bukan tujuan utama dan harus dijaga agar tidak 
menimbulkan kesalahpahaman atau penyimpangan dari tauhid. 

Sementara itu¸ Ibnu Arabi mengembangkan konsep waliyullah secara lebih 
filosofis dan universal. Wali menurut Ibnu Arabi adalah insan yang telah mencapai 
makrifat tertinggi dan mengalami penyatuan eksistensial dengan Tuhan. Pandangan 
Ibnu Arabi terhadap karamah adalah manifestasi tajalli sifat-sifat Illahi pada wali, yang 
merupakan bagian dari realitas kesatuan wujud dan bukan fenomena terpisah dari 
hukum alam. 

Berdasarkan penelitian tentang ajaran Imam Al-Ghazali dan Ibnu Arabi mengenai 
konsep waliyullah dan karamah, disarankan agar studi tentang tasawuf klasik dilakukan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 273-282   eISSN: 3024-8140 

282 
 

secara lebih mendalam dengan menggunakan metode komparatif yang 
mempertimbangkan berbagai ajaran Islam, baik yang didasarkan pada keyakinan 
tradisional seperti tasawuf Sunni maupun keyakinan yang lebih esoteris seperti tasawuf 
Falsafi.  Hal ini sangat penting agar pemahaman tentang ikatan spiritual dengan Allah 
tidak hanya diungkapkan melalui kata-kata, tetapi juga secara pengalaman dan 
kontekstual. 

 Selain itu, penting untuk mendidik masyarakat tentang perbedaan pendekatan 
dalam memahami karamah dan kewalian agar mereka tidak terjebak dalam pemujaan 
yang sempit atau bahkan berlebihan. Sebagai bagian dari kekayaan pemikiran Islam, 
karya-karya Al-Ghazali tentang syariah dan ketakwaan jiwa serta kritik Ibnu Arabi 
terhadap konsep wujud harus ditelaah secara kritis namun juga dia.  

Daftar Pustaka  

Alwani, M. (2023). Karakteristik Wali Allah Dalam Al-Quran Surat Yunus Ayat 62-64. 64. 
Analisis, D. A. N. I., Metode, D. A. N., Di, P., & Mi, S. D. (2024). Mukjizat, karomah, maunah, 

dan irhas: analisis pengertian, hikmah, dan metode pembelajaran di sd/mi. 8(11), 127–
134. 

Arifin, Y. (2017). Karamah Para Wali Allah : Mereguk Hikmah dari Para Kekasih Allah (AH. 
Malik Zain (ed.)). DIVA Press.  

Badrudin. (2015). Pengantar Ilmu Tasawuf. Penerbit A-Empat. 
Badrudin. (2019). Wliyullah Perspektif Alquran : Penafsiran Ibnu Taimiyah tentang Kekasih 

Allah.  
Badruzzaman, Y. I. (2023). Tasawuf dalam dimensi zaman: Definisi, doktrin, sejarah & 

dinamika keumatan. zakimu.com. 
Bahri, S. (2022). Konsep Akhlakul Karimah Perspektif Imam Al Ghazali. Serambi Tarbawi, 

10(2), 177–192. https://doi.org/10.32672/tarbawi.v10i2.5047 
Dahlan, A. Z., Soeratno, S. C., Sangidu, S., & Mursyidi, A. (2013). Konsep Makrifat 

Menurut Al-Ghazali Dan Ibnu ‘Arabi: Solusi Antisipatif Radikalisme Keagamaan 
Berbasis Epistemologi. Jurnal Kawistara, 3(1), 68–78.  

Fasya, A. A. (2022). Konsep Tasawuf Menurut Imam Al-Ghazali. JOUSIP: Journal of Sufism 
and Psychotherapy, 2(2), 153–166. https://doi.org/10.28918/jousip.v2i2.6723 

Soleh, A. K. (2016). Filsafat Islam : Dari Klasik Hingga Kontemporer (Aziz Safa (ed.)). AR-
RUZZ MEDIA. https://repository.uin-malang.ac.id/428/ 

Suci, F., Ilfina, C., & Soleh, A. K. (2024). Tasawuf ‘ amali. 2(2), 272–277. 
https://repository.uin-malang.ac.id/19730/ 

Thohari, M. H., & Sulaikho, S. (2021). Akhlak Tasawuf : Masyarakat Modern, Ajaran 
Tasawuf, Wali dan Karamab dan Tokoh Sufi Nusantara. LPPM Universitas 
KH.A.Wahab Hasbullah.  

Zakiyah, R., & Soleh, A. K. (2023). Pendapat Orientalis Tentang Tasawuf. Raudhah Jurnal 
Tarbiyah Islamiyah, 8(No. 1), 390–394. https://repository.uin-malang.ac.id/14370/ 

 


