Maliki Interdisciplinary Journal (ML) elSSN: 3024-8140
Volume 3, Issue Juni, 2025 pp. 273-282 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Konsep waliyullah dan karamah dalam perspektif
tasawuf klasik: Studi pemikiran imam al-ghazali dan ibnu
arabi

Ulfi Zulifatul Chamidah’, Dava Achmad Fahrezi?, Alya Nurul Sabrina3, Robi’atul
Adawiyah#, Faisol’

v»345 Program Studi Manajemen, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang.

e-mail: alyanurul931@gmail.com', davaachmad7@gmail.com?, biyaadumping@gmail.com3,
ulfizulifatulchamidah@gamil.com?, faisol@pba.uin-malang.ac.id®

Kata Kunci: ABSTRAK
Waliyullah, karamabh, Jurnal ini membahas konsep Waliyullah dan karamah dari perspektif
tasawuf klasik, al ghazali, klasik melalui studi perbandingan karya dua ulama Sufi terkemuka: Imam
ibnu arabi Al-Ghazali dan Ibnu Arabi. Tujuan penelitian ini adalah untuk mengkaji
dan membandingkan karya-karya Al-Ghazali dan Ibnu Arabi mengenai
Keywords: konsep waliyullah dan karamah dalam tasawuf klasik. Melalui analisis
Waliyullah, karamah, karya-karya utama kedua tokoh tersebut, penelitian ini menggunakan
classical sufism, al ghazali, metodologi kudlitatif-deskriptif dengan studi pustaka. Temuan penelitian
ibn arabi menunjukkan bahwa Al-Ghazali memahami Allah sebagai hamba syariah

yang melaksanakan ibadah dengan tulus dan melalui proses penyucian jiwa. Menurut Karamah, hal itu
merupakan anugerah Allah, bukan tujuan, dan harus diamati agar tidak menyinggung akidah Sunni.
Sebaliknya, Ibnu Arabi menggambarkan wali sebagai visi seorang anak yang telah mencapai pencerahan dan
kenyataan, dengan karamah sebagai manifestasi tajalli dalam kerangka wahdatul wujud. Meskipun memiliki
perspektif epistemologis yang berbeda Al-Ghazali dengan tasawuf normatif Sunni dan Ibnu Arabi dengan
tasawuf falsafi keduanya sepakat bahwa waliyullah adalah sosok mulia yang dekat dengan Allah.
Perbandingan ini memberikan kontribusi penting dalam memahami spiritualitas Islam.

ABSTRACT

This journal discusses the concept of Waliyullah and karamah from a classical perspective through a
comparative study of the works of two prominent Sufi scholars: Imam Al-Ghazali and Ibn Arabi. The
purpose of this study is to examine and compare the works of Al-Ghazali and Ibn Arabi on the concepts
of waliyullah and karamah in classical Sufism. Through an analysis of the main works of these two figures,
this research uses a qualitative-descriptive methodology along with a literature review.The findings of the
research show that Al-Ghazali understands Allah as a servant of sharia who performs worship sincerely
and through a process of spiritual purification. According to Karamabh, this is a gift from Allah, not a goal,
and must be observed so as not to offend Sunni doctrine. Conversely, Ibn Arabi describes the wali as the
vision of a child who has attained enlightenment and reality, with karamah as a manifestation of tajalli
within the framework of wahdatul wujud. Although they have different epistemological perspectives Al-
Ghazali with normative Sunni Sufism and Ibn Arabi with philosophical Sufism both agree that the
waliyullah is a noble figure close to Allah. This comparison provides an important contribution to
understanding Islamic spirituality.

@ @ @ @ This is an open access article under the CC BY-INC-S.A license.
BY NC SA Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Manlana Malik 1brabim Malang.




Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 273-282 elSSN: 3024-8140

Pendahuluan

Islam memiliki beberapa aspek. Salah satunya adalah tradisi tasawuf atau dikenal
dengan mistisisme dalam Islam. Hal ini menjadi ladang penelitian para orientalis (Zakiyah
& Soleh, 2023). Tasawuf memang berasal dari pemikiran Islam yang juga berkembang di
Indonesia. Istilah tasawuf sebenarnya sudah ada dari zaman Rasulullah SAW, namun
istilah penyebutannya bukan tasawuf, melainkan zuhud. Pada awalnya, ajaran dan
konsep tasawuf hanya berupa amalan - amalan dan perilaku kehidupan saja tanpa
berpatokan pada teori dan kaidah tertentu (Suci et al., 2024). Tasawuf merupakan
salah satu dimensi spiritual dalam Islam yang menekankan pengalaman batin dan
pendekatan esoteris terhadap ajaran agama. Di dalam tradisi tasawuf, konsep waliyullah
(wali Allah) dan karamah (kemuliaan atau keajaiban) memiliki posisi yang sangat penting
sebagai bagian dari perjalanan ruhani seorang hamba menuju kedekatan dengan Tuhan.
Wali dalam pandangan sufi bukan hanya sekadar individu saleh, tetapi merupakan sosok
yang telah mencapai tingkatan ma'rifah (pengetahuan hakiki) dan memiliki hubungan
istimewa dengan Allah, sehingga dalam kondisi tertentu diberikan karamah sebagai
bentuk kehendak Ilahi, bukan hasil usaha pribadi (Thohari & Sulaikho, 2021).

Al-Ghazali mendefinisikan tasawuf sebagai bentuk ibadah kepada Allah dan cara
yang baik untuk berinteraksi dengan orang lain. Tasawuf mengandung dua unsur
ibadah. Pertama, hubungan manusia dengan Tuhan dan hubungan antarmanusia. Selain
itu, hubungan ini didasarkan pada moralitas. Hubungan dengan Allah didasarkan pada
keikhlasan (ketulusan niat), yang ditandai dengan rasa penting diri yang berasal dari
ketaatan terhadap perintah Allah. Selanjutnya, ketika hubungan antarmanusia
didasarkan pada etika sosial, salah satu hal yang dilakukan adalah memperhatikan
kebutuhan orang lain terkait dengan kebutuhan sendiri, meskipun kebutuhan tersebut
tidak bertentangan dengan hukum Islam (Fasya, 2022).

Pemikiran mengenai waliyullah dan karamah telah mengalami perkembangan
signifikan sepanjang sejarah pemikiran Islam, khususnya dalam tradisi tasawuf klasik.
Dua tokoh besar yang memiliki pengaruh mendalam dalam pembentukan konsep ini
adalah Imam Abu Hamid al-Ghazali (1058-1111 M) dan Muhyiddin Ibnu Arabi (1165-1240
M). Keduanya tidak hanya dikenal sebagai sufi besar, tetapi juga sebagai intelektual
Muslim yang menulis secara mendalam mengenai dimensi spiritual Islam. Meski
keduanya berada dalam koridor tasawuf, pendekatan dan pemaknaan mereka terhadap
konsep kewalian dan karamah menunjukkan perbedaan paradigma yang menarik untuk
dikaji.

Imam al-Ghazali, dengan pendekatan sufistik yang moderat dan integratif
terhadap syariat dan hakikat, memandang kewalian sebagai buah dari penyucian jiwa
dan kedekatan spiritual dengan Allah, di mana karamah merupakan anugerah yang tidak
boleh dijadikan tujuan. Sementara itu, Ibnu Arabi, dengan pendekatan filsafat mistiknya
yang khas, memperluas cakrawala konsep kewalian melalui gagasan "wahdatul wujud"
dan struktur hirarkis para wali, termasuk konsep Quthb dan Awtad, yang
memperlihatkan sistem spiritual kosmis yang kompleks.

Studi ini bertujuan untuk menggali secara komparatif pemikiran kedua tokoh
tersebut mengenai waliyullah dan karamah, serta bagaimana pemikiran mereka

274



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 273-282 elSSN: 3024-8140

merepresentasikan keragaman paradigma dalam tasawuf klasik (Soleh, 2016). Dengan
memahami pandangan-pandangan ini, diharapkan pembaca memperoleh wawasan
yang lebih mendalam tentang dinamika spiritualitas Islam serta relevansinya dalam
konteks keagamaan kontemporer.

Pembahasan
Pengertian Waliyullah

Kata “wali” dan “Allah” merupakan dasar dari waliyullah. Bentuk tunggal dari
‘wali’ adalah mufrad, sedangkan bentuk jamak dari “awliya” adalah jamak-nya. Dalam
nama Allah, kekasih Allah. Jamak dari awliya Allah (para kekasih Allah) dalam beberapa
bentuk. Dijuluki sebagai kekasih Allah karena ia sangat dekat dengan Allah (QS. 56:11),
sehingga Allah adalah pemberi nikmat dan pemberi rahmat bagi kekasih-Nya. (Badrudin,

2019)

Dalam Surat al-Baqarah ayat 257 disebutkan bahwa Allah adalah satu-satunya di
antara orang-orang yang beriman. Di sisi lain, dalam Surat Yunus ayat 62-63 disebutkan
bahwa orang-orang yang bertobat dan taat kepada-Nya dianggap sebagai wali Allah
(waliyullah). Dengan demikian, Allah menjadi wali bagi kekasih-Nya, dan dengan
demikian, Allah dianggap sebagai pelindung dan pemberi rezeki. Selain itu, para kekasih-
Nya menjadi Waliyullah, yang berarti bahwa manusia telah menerima perlindungan dari
Tuhan (Badrudin, 2015). Al-Wali mencakup nama-nama Allah, yang berarti “penolong.”
Karena itu, wali berarti teman, pelindung, penolong, dan kekasih; yang dibahas di sini
adalah kekasih atau kesayangan Allah SWT. Istilah “wali” dapat digunakan untuk
menggambarkan orang yang melakukan sesuatu (fa'il) atau sebagai sesuatu yang
dikenal sebagai sesuatu (maful). Karena itu, dapat dikatakan bahwa setiap Muslim
memiliki wali, yaitu Allah. Selain itu, dapat dikatakan bahwa Allah adalah Yang Maha
Kuasa bagi semua orang (Alwani, 2023).

Alasan mengapa waliyullah dianggap sebagai hamba-hamba Allah adalah karena
mereka memiliki hati yang baik, adil dalam bertindak, sabar, bertawakkal, bertaubat,
dan mencintai kesucian. Karena itu, waliyullah merupakan manifestasi Allah yang
menjaga agama; oleh karena itu, Allah melindungi mereka yang mempraktikkannya.

Pengertian Karamah

Secara sederhana, karamah dapat dimaknai sebagai anugerah, kelebihan,
kemuliaan, keberkahan, kemurahan hati, perlindung-an, dan pertolongan Allah Swt.
kepada hamba-Nya. Karamah dalam bahasa memiliki arti hormat, menghormati,
penghormatan, atau pemuliaan (Badruzzaman, 2023). Dalam tasawuf, istilah karamah
secara diartikan sebagai anugerah dari Allah SWT kepada wali-Nya, atau sebagai
keadaan, peristiwa luar biasa, atau keajaiban yang melampaui pengalaman dan akal
manusia biasa. Hal ini berarti bahwa hanya orang-orang yang memiliki kedudukan mulia
dan posisi istimewa di hadapan Allah yang mampu menanggung karamah (Arifin, 2017).

Menurut para ulama, pengertian karamah adalah kemunculan keajaiban yang luar
biasa dari orang yang saleh yang terlibat dalam kenabian. Jika keajaiban tersebut tidak

275



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 273-282 elSSN: 3024-8140

disertai dengan amal saleh, maka itu akan menjadi istidraj, yaitu keajaiban yang Allah
berikan kepada orang-orang fasik atau musuh-musuh-Nya, yang merupakan ujian dan
membawa malapetaka, serta dapat membuat mereka binasa, sehingga mereka menjadi
sombong dan merasa diri mereka mulia utama

Karamah adalah suatu istilah yang sudah tidak asing bagi umat Islam, dimana
karomah ini datangnya dari Allah Swt. Islam mengenal konsep karomah, dan mau tidak
mau membentuk kharisma seseorang di mata masyarakat. Karomah untuk kyai dan wali
sesungguhnya memang ada dan diperbolehkan. Sebab, karomah dinilai bersifat
spekulatif dan tidak bertujuan menghancurkan iman. Allah Swt. telah menciptakan
karomah untuk orang yang dicintainya. Karomah dalam arti etimologisnya berarti “suatu
jenis nikmat yang bersifat khusus”. Secara terminologi adalah sesuatu yang terjadi di
luar adat istiadat manusia dan merupakan sesuatu yang diberikan oleh Allah Swt. kepada
wali wali-Nya. (Analisis et al., 2024)

Menurut jenisnya, karomah dibagi menjadi dua kategori dalam kitab Igaadul
Himami teks al-Hikam karya Ibnu Athaillah, yaitu karomah hisyam dan karomah
ma'nawiyah. Karomah hisyam ibarat dapat ditemukan di udara dan bergerak melalui
udara. Namun, karomah ma'nawiyah menciptakan jilbab kelalaian, kashaf (hati
kesucian), dan naik ke tahapan ihsan.

Pengertian karamah juga sering disamakan dengan keramat, yang bermakna
sesuatu yang memiliki kemampuan luar biasa. Sesuatu yang dianggap keramat dapat
berupa manusia, benda, atau tempat-tempat tertentu yang memiliki keistimewaan.
Pada umumnya, sesuatu yang keramat sering kali dihubungkan dengan hal-hal gaib,
bahkan angker dan menakutkan. Padahal, makna karamah tentu tidaklah dimaksudkan
dengan hal-hal yang demikian. Sebab, anugerah Allah Swt. kepada para wali atau
kekasihnya tentu tidaklah menakutkan, melainkan sesuatu yang bermanfaat bagi
manusia secara luas.

Dari beberapa pengertian tadi, dapat simpulkan bahwa karamah sesungguhnya
adalah anugerah yang diberikan Allah Swt. kepada hamba-Nya yang shalih, yang
menjunjung tinggi syariat Nabi Muhammad Saw. ataupun orang-orang yang memang
dikehendaki oleh Allah Swt. karena taat kepada-Nya. Jadi, karamah tidak mungkin
diberikan kepada orang-orang yang ingkar kepada-Nya.

Karakteristik dari Waliyullah dan Karamah
Karakteristik Waliyullah

Berukut adalah karakteristik dari waliyullah antara lain :

1. Memelihara ketakwaannya kepada Allah dan berakhlak mulia. Hal ini karena tidak
ada manusia yang paling mulia di sisi Allah melainkan orang yang benar-benar takwa
kepada-Nya. Yakni orang-orang yang konsekuen dalam menjaga nilai-nilai
ketakwaan.

276



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 273-282 elSSN: 3024-8140

2.

Syukur dan ridha atas kehendak Allah. Kedua hal ini merupakan perbuatan yang
sangat terpuji karena berhubungan dengan kerelaan hati seseorang dan sikap
lapang dada sehingga enimbulkan ketenangan batin bagi yang memilikinya.

Mempunyai sifat mahabbah kepada Allah. Mahabbah berarti kecenderungan tabi'at
kepada sesuatu karena keadaan itu amat lezat bagi orang yang mencintai. Adapun
cinta hamba Allah ialah merasakan kecintaannya itu dari hati yang amat halus, dan
cintanya kepada Allah tidak terlepas dari memuiji kepadaNya.

Dijelaskan dalam surat Yunus ayat 63 bahwa para waliyullah adalah orang-orang

yang beriman dan bertakwa. Hal itu menunjukkan orang yang mulia menurut pandangan
Allah adalah orang yang paling bertakwa kepada-Nya. Dan taqwa merupakan hasil dari
keimanan dan ibadah kepada Allah SWT.

Karakteristik Karamah

Berikut ini adalah beberapa karakteristik dari Karamah diantaranya :

1.

Diberikan kepada orang yang beriman dan sholeh

Karamah hanya diberikan kepada orang-orang yang beriman, bertakwa, dan selalu
menjalankan syariat Allah. Mereka adalah hamba pilihan yang dekat dengan Allah
dan menjaga kesucian hati serta amalnya

Merupakan anugerah oleh Allah SWT

Karamah adalah murni anugerah Allah SWT, tidak bisa dipelajari, diperjualbelikan,
atau diwariskan dan terjadinya atas kehendak Allah, bukan karena usaha atau
latihan manusia

Terjadi di luar batas kemampuan manusia

Karamah adalah kejadian luar biasa yang melampaui akal dan kemampuan manusia
biasa, seperti berjalan di atas air, mengetahui sesuatu yang gaib, atau peristiwa lain
yang tidak bisa dijelaskan secara logika

Tidak bertentangan dengan syariat

Seorang wali yang memperoleh karamah tidak akan menggunakan karamahnya
untuk melanggar hukum Islam. Jika terdapat kejadian luar biasa tetapi kejadian
tersebut bertentangan dengan syariat, maka itu bukan termasuk karamah bisa jadi
sihir atau istidraj.

Muncul secara tiba-tiba dan tidak disengaja

Karamah tidak direncanakan atau pula dipamerkan. Karamah dating secara spontan
ketika Allah menghendakinya, maka karah dapat muncul secara tiba-tiba kepada diri
wali.

277



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 273-282 elSSN: 3024-8140

Pandangan Imam Al Ghazali tentang Wliyullah dan Karamah
Konsep Waliyullah menurut Al Ghazali

Dalam pandangan Al-Ghazali, seorang wali adalah individu yang memiliki
kedekatan khusus dengan Allah, yang tercermin dalam perilaku dan akhlaknya. Wali
bukanlah seseorang yang menonjolkan diri melalui keajaiban atau karamah, melainkan
melalui kesalehan, ketulusan, dan kepatuhan terhadap syariat. Al-Ghazali menekankan
bahwa wali sejati adalah mereka yang hatinya bersih dari penyakit hati seperti
kesombongan dan cinta dunia, serta selalu berusaha mendekatkan diri kepada Allah
dengan penuh ikhlas. (Bahri, 2022).

Dalam kitab Ihya’ Ulumuddin, Al-Ghazali menyatakan bahwa wali adalah orang
yang hatinya selalu terhubung dengan Allah, dan segala amal perbuatannya dilandasi
oleh niat yang tulus untuk mencari ridha-Nya. Beliau juga menekankan bahwa wali tidak
mencari perhatian atau pujian dari orang lain, melainkan fokus pada pembenahan diri
dan peningkatan kualitas ibadah.

Konsep Karamah menurut Al Ghazali

Al-Ghazali memandang karamah sebagai manifestasi dari kedekatan seorang
hamba kepada Allah. Namun, beliau mengingatkan bahwa karamah bukanlah tujuan
utama dalam perjalanan spiritual. Sebaliknya, tujuan utama adalah mencapai ma'rifat
(pengetahuan langsung) dan ridha Allah. Beliau menekankan bahwa karamah
seharusnya tidak dijadikan ukuran utama dalam menilai kesalehan seseorang, karena
bisa jadi itu merupakan ujian dari Allah untuk menguiji ketulusan hati hamba-Nya.

Al-Ghazali juga mengingatkan bahwa seseorang yang menampilkan karamah
namun menyimpang dari syariat, seperti melakukan perbuatan yang bertentangan
dengan ajaran Islam, maka ia harus diwaspadai. Beliau menegaskan bahwa karamah
yang tidak disertai dengan kesesuaian terhadap syariat tidak dapat dijadikan tolok ukur
kebenaran spiritual seseorang.

Integrasi Syariat dan Hakikat dalam Tasawuf Al-Ghazali

Menurut Imam Al-Ghazali, studi tasawuf terdiri dari dua bagian, yaitu bagian
pertama berisi kutipan tentang ilmu mu'amalah, dan bagian kedua berisi kutipan
tentang ilmu mukasyafah. [Imu tasawuf, yang memiliki dua unsur di dalamnya, dijelaskan
secara jelas dalam kitab lhya' Ulumuddin. Di dalamnya terdapat tiga bab utama, dan
masing-masing bab tersebut kemudian dijelaskan secara bertahap hingga menjadi fasal
akhir. Sebagai contoh, bab utama pertama membahas ibadah, bab utama kedua
membahas adat istiadat, bab utama ketiga membahas hal-hal yang membahayakan, dan
bab utama terakhir membahas magamat dan ahwal.(Dahlan et al., 2013)

Imam Al-Ghazali berupaya menyelaraskan antara syariat dan hakikat dalam ajaran
tasawufnya. Beliau menekankan bahwa sebelum memasuki dunia tasawuf, seorang
individu harus memahami dan mengamalkan syariat dengan baik. Setelah itu, barulah ia

278



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 273-282 elSSN: 3024-8140

dapat melanjutkan perjalanan spiritualnya menuju hakikat, yaitu pemahaman yang lebih
dalam tentang Allah dan realitas spiritual

Dalam kitab Ihya’ Ulumuddin, Al-Ghazali membahas berbagai magamat (tingkatan
spiritual) dan ahwal (keadaan batin) yang harus dilalui oleh seorang salik (penempuh
jalan) dalam perjalanan menuju Allah. Beliau menekankan pentingnya taubat, zuhud,
tawakal, dan ridha sebagai langkah-langkah awal dalam penyucian jiwa. Setelah itu,
seorang salik dapat mencapai magam ma'rifat, yaitu pengetahuan langsung tentang
Allah yang diperoleh melalui pengalaman batin dan pembersihan hati.

Pandangan Ibnu Arabi tentang Waliyullah dan Karamah
Konsep Waliyullah menurut Ibnu Arabi

Menurut Ibnu ‘Arabi, wali adalah hamba yang dekat dengan Allah (waliyyullah) dan
memperoleh anugerah spiritual karena kedekatannya tersebut. Kedekatan ini bukan
semata-mata hasil usaha manusia, tetapilebih sebagai tajalli (manifestasi) dari kehendak
dan kasih sayang Allah. Wali bukan sekadar orang saleh, tetapi individu yang mengalami
fana dan baqga. Dalam pandangan Ibnu ‘Arabi, para wali adalah pewaris spiritual Nabi
Muhammad, namun mereka tidak membawa syariat baru. Mereka menjalankan syariat
secara batin dan zahir, serta memiliki kedalaman makna dalam setiap aspek ibadah.

Ibnu ‘Arabi membagi kewalian menjadi beberapa tingkatan, yang paling tinggi
disebut dengan Qutb atau Ghawts, yaitu pusat spiritual alam semesta. Qutb ini memiliki
kedudukan universal dalam kosmos spiritual, dan melalui dirinya limpahan rahmat Ilahi
mengalir ke seluruh alam. Di bawahnya terdapat para autad, abdal, dan nujaba’ para
wali dengan fungsi-fungsi tertentu dalam tatanan spiritual semesta.

Tingkatan waliyullah menurut Syekh Akbar Sayyid Muhyiddin Ibnul Arabi itu
beraneka ragam, sesuai perkembangan spiritual masing-masing, antara lain yaitu :

1. Wali Al-Agthob berasal dari kata Quthub yang berarti "poros" atau "pasak". Ini
merupakan tingkat wali yang paling tinggi dan hanya ada satu orang dalam setiap
generasi yang menempati posisi ini.

2. Wali Al-Aimmah diambil dari kata Imam, yang berarti pemimpin. Dalam setiap
generasi, hanya ada dua wali dengan tingkatan ini. Salah satu karomah mereka
adalah pandangan spiritualnya yang hanya terfokus pada alam malakut—dunia
gaib yang dihuni oleh malaikat, jin, dan iblis—atau bahkan hanya terarah pada alam
para malaikat.

3. Wali Al-Autad berasal dari kata yang berarti "pasak". Jumlahnya empat orang
dalam setiap generasi, dan mereka menetap di empat penjuru bumi: utara, selatan,
timur, dan barat. Mereka berperan sebagai penjaga di wilayah-wilayah tersebut.

4. Wali Al-Abdal berasal dari kata Badal yang berarti "pengganti". Dalam setiap
generasi, terdapat tujuh orang wali dengan tingkatan ini. Jumlahnya tetap dan
tidak pernah berubah. Bila salah satu dari mereka wafat, maka Allah segera
mengangkat wali lain sebagai pengganti. Para ulama menyatakan bahwa bumi

279



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 273-282 elSSN: 3024-8140

terbagi menjadi tujuh wilayah, dan masing-masing wilayah dijaga oleh satu Wali
Abdal.

5. Wali Nugoba’ berasal dari kata Nagiibun, yang bermakna pemimpin atau kepala.
Setiap generasi memiliki dua belas wali dengan kedudukan ini. Mereka sangat
menguasai syariat Islam dan memiliki kemampuan spiritual berupa kemampuan
untuk mengetahui rahasia hati seseorang (mukasyafah). Mereka bahkan bisa
menebak kepribadian seseorang hanya dengan melihat jejak kakinya.

6. Wali Nujaba’ berasal dari kata yang berarti orang mulia. Dalam tiap generasi,
jumlahnya ada delapan orang. Mereka dikenal karena sering dikunjungi oleh
banyak orang, dan di mana pun mereka berada, mereka selalu disambut dengan
hangat. Para wali ini biasanya tidak menyadari bahwa mereka adalah wali, namun
hal itu diketahui oleh wali yang memiliki tingkatan lebih tinggi.

Konsep Karamah menurut Ibnu Arabi

Konsep Karamah bagi Ibnu ‘Arabi, adalah karunia luar biasa yang terjadi pada para
wali, bukan sebagai tujuan, tetapi sebagai efek dari kedekatan mereka dengan Allah. Ia
membedakan antara karamah dan mufjizat karamah bukan untuk meneguhkan
kerasulan atau menyampaikan wahyu, tetapi sebagai bentuk kasih sayang Allah kepada
hamba-Nya yang dekat.

Ibnu ‘Arabi menekankan bahwa para wali sejati seringkali menyembunyikan
karamah mereka dan tidak tertarik memamerkannya. Bahkan, sebagian besar mereka
menganggap karamah sebagai bentuk ujian spiritual. Bagi Ibnu ‘Arabi, pengalaman
spiritual yang tinggi justru berujung pada ketundukan mutlak kepada kehendak Tuhan,
bukan pada kesombongan karena memiliki keistimewaan.

Dalam karyanya seperti Futuhat al-Makkiyyah dan Fusus al-Hikam, Ibnu ‘Arabi
berulang kali menekankan bahwa karamah sejati adalah makrifat pengetahuan
langsung tentang Allah bukan semata-mata kemampuan supranatural seperti berjalan
di atas air atau mengetahui hal ghaib. Maka, yang terpenting dalam kewalian bukanlah
karamah dalam bentuk fisik, melainkan ketersingkapan hijab antara hamba dan
Tuhannya.

Perbandingan Konsep Pemikiran Waliyullah dan Karamah dari Al-Ghazali dan Ibnu
Arabi
Perbedaan utama dari konsep pemikiran

1. Dilihat dari sumber pemikirannya

Konsep pemikiran dari Al Ghazalilebih mengarah pada teks suci Al Quran dan hadist.
Sedangkan konsep pemikiran dari Ibnu Arabi menggunakan filsafat Yunanu dan
ajaran Bathiniyah.

280



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 273-282 elSSN: 3024-8140

2. Dilihat dari pola pikir penafsirannya

Konsep dari Al Ghazali berpegang pada epistemologi penafsiran klasik yang berhati-
hati. Sementara konsep dari Ibnu Arabi membangun pola pikir penafsiran
konteporer yang lebih universal

3. Dilihat dari titik temunya

Konsep pemikiran dari Al Ghazali dan Ibnu Arabi sama-sama bertemu pada ajaran
al-fana fi at-tawhid

Adapun juga perbandingan pemikiran Al Ghazali dan Ibnu Arabi dalam beberapa aspek
yaitu:

1. Sumber Kewalian : Al Ghazali mengarah pada konsistensi syariat, tahalli-takhalli-
tajalli, dan ortodoksi sedangkan Ibnu Arabi pada makrifat, wahdatul wujud, dan
pengalaman mistik.

2. Syarat wali : Al Ghazali harus bertakwa, menjaga syariat lahir dan batin, sementara
Ibnu Arabi menyatu dengan hakikat wujud Tuhan.

3. Karamah : menurut Al Ghazali karamah adalah anugrah allah kepada wali sebagai
tanda kemuliaan, tetapi bukan tujuan utama. Sementara karamah dalam
pandangan Ibnu Arabi adalah manifesting tajalli atau penampakan sifat-sifat ilahi
pada wali yang telah mencapai makrifat tinggi.

4. Sikap terhadap syariat : Al Ghazali sangat ketat, tidak boleh menyimpang sedangkan
Ibnu Arabi syariat penting, tapi makrifat dan hakikat lebih utama.

Jadi, dapat disimpulkan secara keseluruhan konsep pemikiran Waliyullah dan
Karamah menurut Al Ghazali menjelaskan tasawuf dan sunni, sedangkan konsep
pemikiran Waliyullah dan Karamah menurut Ibnu Arabi menjelaskan tasawuf filsafi.

Kesimpulan dan Saran

Pandangan Al Ghazali terhadap waliyullah sebagai hamba Allah yang sangat
bertakwa, menjaga syariat, dan menjalankan ibadah dengan ketulusan serta
pembersihan jiwa secara bertahap. Menurut Al Ghazali, kealian harus tetap
berlandaskan ortodoksi islam dan pengalaman spiritual tidak boleh melampaui batas
akidah sunni. Karamah bagi Al Ghazali merupakan anugerah Allah yang diberikan kepada
wali sebagai tanda kemuliaan, namun bukan tujuan utama dan harus dijaga agar tidak
menimbulkan kesalahpahaman atau penyimpangan dari tauhid.

Sementara itu, Ibnu Arabi mengembangkan konsep waliyullah secara lebih
filosofis dan universal. Wali menurut Ibnu Arabi adalah insan yang telah mencapai
makrifat tertinggi dan mengalami penyatuan eksistensial dengan Tuhan. Pandangan
Ibnu Arabi terhadap karamah adalah manifestasi tajalli sifat-sifat Illahi pada wali, yang
merupakan bagian dari realitas kesatuan wujud dan bukan fenomena terpisah dari
hukum alam.

Berdasarkan penelitian tentang ajaran Imam Al-Ghazali dan Ibnu Arabi mengenai
konsep waliyullah dan karamah, disarankan agar studi tentang tasawuf klasik dilakukan

281



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 273-282 elSSN: 3024-8140

secara lebih mendalam dengan menggunakan metode komparatif yang
mempertimbangkan berbagai ajaran Islam, baik yang didasarkan pada keyakinan
tradisional seperti tasawuf Sunni maupun keyakinan yang lebih esoteris seperti tasawuf
Falsafi. Hal ini sangat penting agar pemahaman tentang ikatan spiritual dengan Allah
tidak hanya diungkapkan melalui kata-kata, tetapi juga secara pengalaman dan
kontekstual.

Selain itu, penting untuk mendidik masyarakat tentang perbedaan pendekatan
dalam memahami karamah dan kewalian agar mereka tidak terjebak dalam pemujaan
yang sempit atau bahkan berlebihan. Sebagai bagian dari kekayaan pemikiran Islam,
karya-karya Al-Ghazali tentang syariah dan ketakwaan jiwa serta kritik Ibnu Arabi
terhadap konsep wujud harus ditelaah secara kritis namun juga dia.

Daftar Pustaka

Alwani, M. (2023). Karakteristik Wali Allah Dalam Al-Quran Surat Yunus Ayat 62-64. 64.

Analisis, D. A. N. I., Metode, D. A. N., Di, P., & Mi, S. D. (2024). Mukjizat, karomah, maunah,
dan irhas: analisis pengertian, hikmah, dan metode pembelajaran di sd/mi. 8(11), 127—-
134.

Arifin, Y. (2017). Karamah Para Wali Allah : Mereguk Hikmah dari Para Kekasih Allah (AH.
Malik Zain (ed.)). DIVA Press.

Badrudin. (2015). Pengantar llmu Tasawuf. Penerbit A-Empat.

Badrudin. (2019). Wliyullah Perspektif Alquran : Penafsiran Ibnu Taimiyah tentang Kekasih
Allah.

Badruzzaman, Y. I. (2023). Tasawuf dalam dimensi zaman: Definisi, doktrin, sejarah &
dinamika keumatan. zakimu.com.

Bahri, S. (2022). Konsep Akhlakul Karimah Perspektif Imam Al Ghazali. Serambi Tarbawi,
10(2), 177-192. https://doi.org/10.32672/tarbawi.v10i2.5047

Dahlan, A. Z., Soeratno, S. C., Sangidu, S., & Mursyidi, A. (2013). Konsep Makrifat
Menurut Al-Ghazali Dan Ibnu ‘Arabi: Solusi Antisipatif Radikalisme Keagamaan
Berbasis Epistemologi. Jurnal Kawistara, 3(1), 68-78.

Fasya, A. A. (2022). Konsep Tasawuf Menurut Imam Al-Ghazali. JOUSIP: Journal of Sufism
and Psychotherapy, 2(2), 153-166. https://doi.org/10.28918/jousip.v2i2.6723

Soleh, A. K. (2016). Filsafat Islam : Dari Klasik Hingga Kontemporer (Aziz Safa (ed.)). AR-
RUZZ MEDIA. https:/[repository.uin-malang.ac.id/428/

Suci, F., llfina, C., & Soleh, A. K. (2024). Tasawuf *“ amali. 2(2), 272-277.
https://repository.uin-malang.ac.id/19730/

Thohari, M. H., & Sulaikho, S. (2021). Akhlak Tasawuf: Masyarakat Modern, Ajaran
Tasawuf, Wali dan Karamab dan Tokoh Sufi Nusantara. LPPM Universitas
KH.A.Wahab Hasbullah.

Zakiyah, R., & Soleh, A. K. (2023). Pendapat Orientalis Tentang Tasawuf. Raudhah Jurnal
Tarbiyah Islamiyah, 8(No. 1), 390-394. https://repository.uin-malang.ac.id/14370/

282



