
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ) eISSN: 3024-8140 
Volume 3, Issue June, 2025 pp. 1841-1845 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

Kata Kunci: 
Tasawuf falsafi, transformasi 
spiritual, kehidupan sehari-
hari, karakteristik, filosofi 
 
Keywords: 
Tasawuf, falsafi, spiritual 
transformation, everyday 
life, characteristics, 
philosophy 
 

Tasawuf falsafi sebagai Jalan transformasi spiritual: 
Studi atas penerapan nilainya pada kehidupan sehari-hari 
 

Susmita Yuliana Santi1, Ahmad Auza Arzaki2 ,Amalia Nadhirotuz Zuhroh3, Andika Iqbal 
A.4, Faisol5  
1,2,3,4,5 Program Studi Manajemen, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang; 
e-mail: susmitasant7705@gmail.com1 

 

A B S T R A K 
Tasawuf falsafi merupakan cabang tasawuf yang menggabungkan 
pendekatan mistis dan rasional dalam mengenal Tuhan serta 
mencapai kesucian batin melalui pemahaman filosofis yang 
mendalam. Artikel ini bertujuan untuk mengkaji penerapan nilai-nilai 
tasawuf falsafi sebagai jalan transformasi spiritual dalam kehidupan 
sehari-hari. Metode yang digunakan adalah studi literatur dengan 
menelaah berbagai sumber klasik dan kontemporer tentang konsep, 
ajaran, dan tokoh tasawuf falsafi. Hasil kajian menunjukkan bahwa 
tasawuf falsafi tidak hanya menekankan pembersihan jiwa dan 
penyucian batin, tetapi juga mengintegrasikan visi ketuhanan dalam 

sikap dan perilaku sehari-hari, sehingga mampu membentuk karakter spiritual yang seimbang antara 
pemikiran rasional dan kepekaan ruhani. Penerapan nilai-nilai ini membantu individu dalam menghadapi 
dinamika kehidupan dengan ketenangan, kesadaran, dan kedekatan kepada Allah SWT, sekaligus 
memberikan kontribusi positif bagi kehidupan sosial dan moral masyarakat. Studi ini menegaskan 
pentingnya tasawuf falsafi sebagai jalan transformasi spiritual yang relevan dalam konteks modern. 

A B S T R A C T 
Philosophical Sufism (Tasawuf Falsafi) is a branch of Sufism that combines mystical and rational 
approaches to understanding God and achieving inner purification through profound philosophical 
insight. This article aims to examine the application of the values of philosophical Sufism as a path for 
spiritual transformation in daily life. The method employed is a literature review, analyzing various 
classical and contemporary sources on the concepts, teachings, and figures of philosophical Sufism. The 
study reveals that philosophical Sufism not only emphasizes the purification of the soul and inner 
sanctity but also integrates a divine vision into everyday attitudes and behaviors, thereby shaping a 
spiritual character balanced between rational thought and spiritual sensitivity. The application of these 
values helps individuals face life's dynamics with tranquility, awareness, and closeness to Allah SWT, 
while also contributing positively to social and moral life. This study underscores the importance of 
philosophical Sufism as a relevant path for spiritual transformation in the modern context. 
 
 

Pendahuluan 

Transformasi spiritual merupakan proses penting dalam kehidupan manusia yang 
bertujuan untuk mencapai kesadaran diri yang lebih tinggi dan kedekatan dengan 
Tuhan. Dalam tradisi Islam, tasawuf atau sufisme menjadi salah satu jalan utama untuk 
mencapai tujuan tersebut. Tasawuf falsafi, sebagai cabang tasawuf yang 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 1841-1845  eISSN: 3024-8140 

1842 
 

menggabungkan pendekatan filosofis dan mistis, menawarkan perspektif unik dalam 
memahami hakikat spiritualitas dan perjalanan batin manusia (Nasr, 1991). 

Berbeda dengan tasawuf praktis yang lebih menekankan pada praktik ritual dan 
pengalaman mistik, tasawuf falsafi mengedepankan pemikiran rasional dan refleksi 
filosofis sebagai sarana untuk memahami makna kehidupan dan eksistensi Tuhan 
(Schimmel, 1975). Pendekatan ini tidak hanya memperkaya dimensi spiritual individu, 
tetapi juga memberikan landasan etis dan moral yang dapat diterapkan dalam 
kehidupan sehari-hari (Chittick, 1989). 

Namun, meskipun nilai-nilai tasawuf falsafi sangat kaya dan mendalam, 
penerapannya dalam konteks kehidupan modern masih menjadi tantangan tersendiri. 
Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji bagaimana nilai-nilai tasawuf 
falsafi dapat diimplementasikan sebagai jalan transformasi spiritual yang relevan dan 
aplikatif dalam kehidupan sehari-hari. Melalui studi literatur yang mendalam, 
diharapkan dapat ditemukan pemahaman yang komprehensif mengenai kontribusi 
tasawuf falsafi dalam membentuk karakter spiritual yang seimbang dan bermakna 
(Fansuri, 1970; Azra, 1999). 

Pembahasan 

Pengertian dan Karakteristik Tasawuf Falsafi  

Tasawuf falsafi merupakan cabang tasawuf yang menggabungkan pendekatan 
mistik dengan pemikiran rasional dan filosofis. Pendekatan ini berusaha menembus 
batas-batas fisika dan akal biasa untuk mencapai pengenalan Tuhan yang lebih 
mendalam (Ginting & Nadia, 2020). Tasawuf falsafi menekankan pembersihan jiwa dan 
penyatuan batin dengan Tuhan melalui refleksi filosofis dan pengalaman spiritual, 
berbeda dengan tasawuf praktis yang lebih fokus pada ritual dan pengalaman mistik 
langsung (Sulaeman, 2020). Pendekatan ini memungkinkan pengembangan spiritual 
yang seimbang antara akal dan hati, sehingga mampu membentuk karakter yang 
matang secara spiritual dan intelektual. 

Sejarah dan Perkembangan Tasawuf Falsasi 

Menurut Sulaeman (2020), meskipun tasawuf falsafi secara formal mulai 
berkembang pada abad ke-6 dan ke-7 Hijriyah, akar pemikirannya sudah ada sejak abad 
pertama dan kedua Hijriyah melalui tokoh-tokoh seperti Rabi’ah al-‘Adawiyyah dan 
Hasan al-Basri. Di Indonesia, tasawuf falsafi dipopulerkan oleh Hamzah al-Fansuri yang 
mengintegrasikan pemikiran filosofis ke dalam praktik tasawuf lokal (Ginting & Nadia, 
2020). Perkembangan ini menunjukkan bahwa tasawuf falsafi bukan hanya produk 
pemikiran klasik Timur Tengah, tetapi juga mengalami adaptasi dan perkembangan 
lokal yang kontekstual. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 1841-1845  eISSN: 3024-8140 

1843 
 

Konsep-konsep Filosofis dalam Tasawuf Falsafi 

Konsep utama dalam tasawuf falsafi meliputi mahabbah ilahiyyah (cinta ilahi), fana’ 
(kesirnaan diri), ittihad (penyatuan dengan Tuhan), dan hulul (perwujudan Tuhan 
dalam diri manusia) (Sulaeman, 2020). Al-Hallaj, salah satu tokoh tasawuf falsafi abad 
ketiga Hijriyah, sangat menekankan konsep hulul yang kontroversial, yang 
menyebabkan ia dihukum mati (Darussalam, 2009). Sementara itu, Ibn ‘Arabi 
mengembangkan konsep wahdatul wujud yang menegaskan kesatuan hakikat antara 
Tuhan dan makhluk sebagai inti pemahaman spiritual falsafi (UIN Suka, 2021). Konsep-
konsep ini mengarahkan pada transformasi spiritual yang melibatkan pengosongan diri 
dan kesadaran akan keesaan Tuhan dalam segala aspek kehidupan. 

Penerapan Nilai Tasawuf Falsafi dalam Kehidupan Sehari – hari 

Nilai-nilai tasawuf falsafi dapat diterapkan dalam kehidupan sehari-hari melalui 
pembersihan jiwa, pengendalian hawa nafsu, dan pengembangan kesadaran spiritual 
yang mendalam (Ginting & Nadia, 2020). Pendekatan ini membantu individu 
menghadapi tantangan kehidupan dengan ketenangan dan kebijaksanaan, serta 
membentuk karakter moral yang kuat dan berlandaskan pada kesadaran akan 
kehadiran Tuhan (Azra, 1999). Dalam konteks modern, penerapan tasawuf falsafi 
dapat menjadi solusi untuk krisis spiritual dan moral yang sering terjadi akibat tekanan 
sosial dan materialisme. 

Tantangan dan Kritik terhadap Tasawuf Falsafi 

Meskipun kaya secara filosofis, tasawuf falsafi menghadapi tantangan dalam hal 
pemahaman karena bahasa dan simbolismenya yang kompleks (Ginting & Nadia, 
2020). Selain itu, ada kritik dari kalangan tasawuf Sunni yang menganggap beberapa 
ajaran tasawuf falsafi terlalu spekulatif dan berpotensi menyimpang dari syariat (UIN 
Suka, 2021). Konflik ini pernah terjadi pada abad ke-5 Hijriyah dan memuncak pada 
kritik Al-Ghazali yang menekankan tasawuf yang berlandaskan Al-Qur’an dan Hadis 
(Medan Resource Center, 2018). Namun demikian, tasawuf falsafi tetap relevan 
sebagai pendekatan yang menggabungkan filsafat dan spiritualitas dalam transformasi 
jiwa. 

Kesimpulan dan Saran 

Tasawuf falsafi merupakan cabang tasawuf yang mengintegrasikan pendekatan 
filosofis dan mistis dalam upaya mengenal Tuhan dan melakukan transformasi spiritual. 
Pendekatan ini menekankan keseimbangan antara rasio dan pengalaman batin, 
sehingga menghasilkan pemahaman spiritual yang mendalam dan aplikatif dalam 
kehidupan sehari-hari (Medan Resource Center, 2018; UIN Suka, 2021). Nilai-nilai 
tasawuf falsafi seperti fana’, ittihad, dan wahdatul wujud tidak hanya menjadi konsep 
teoretis, tetapi juga menjadi landasan untuk pembentukan karakter spiritual yang 
mampu menghadapi berbagai tantangan kehidupan modern dengan ketenangan dan 
kesadaran penuh (Kemenag RI, 2023). Meskipun demikian, kompleksitas bahasa dan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 1841-1845  eISSN: 3024-8140 

1844 
 

simbolisme dalam tasawuf falsafi menjadi tantangan dalam pemahaman dan 
penerapannya, sehingga perlu pendekatan yang tepat agar nilai-nilai tersebut dapat 
diinternalisasi secara efektif. 

Untuk mengoptimalkan peran tasawuf falsafi sebagai jalan transformasi spiritual, 
beberapa langkah strategis perlu diimplementasikan. Pertama, institusi pendidikan 
Islam diharapkan dapat mengintegrasikan kajian tasawuf falsafi ke dalam kurikulum 
secara komprehensif, dengan pendekatan yang relevan dan mudah diakses oleh 
generasi muda dan masyarakat luas. Selain itu, diperlukan metode pembelajaran dan 
pelatihan spiritual yang efektif, menggabungkan aspek filosofis dengan praktik 
amaliah, sehingga nilai-nilai tasawuf falsafi dapat diinternalisasi dan diterapkan secara 
nyata dalam kehidupan sehari-hari, baik dalam ranah personal maupun sosial. 
Penelitian lanjutan juga diperlukan untuk mengkaji relevansi tasawuf falsafi dalam 
konteks kontemporer, termasuk dampaknya terhadap kesehatan mental, etika sosial, 
dan pengembangan karakter di era modern. Terakhir, mengingat kompleksitas 
literatur klasik tasawuf falsafi, upaya penerjemahan dan penyederhanaan bahasa perlu 
digalakkan, sehingga ajaran-ajaran tersebut dapat diakses dan dipahami oleh khalayak 
yang lebih luas tanpa mengurangi esensi spiritualnya. Dengan langkah-langkah ini, 
diharapkan tasawuf falsafi dapat memberikan kontribusi signifikan dalam membentuk 
individu yang berakhlak mulia, berwawasan luas, dan memiliki kedalaman spiritual 
yang relevan dengan tantangan zaman. 

Daftar Pustaka 

Abdillah, M. H., & Soleh, A. K. (2023). Konsep Insan Kamil Al-Jili dan Relevansinya 
Terhadap Masyarakat Sosial Perspektif Ilmu Tasawuf. Mukaddimah: Jurnal Studi 
Islam, 8(2), 210–232. http://repository.uin-
malang.ac.id/17637/%0Ahttp://repository.uin-malang.ac.id/17637/2/17637.pdf 

Agustina, E., Farah, F., Madjid, S., Kartika, M., Kirana, C., & Salsabila, N. F. (2024). 
Analisis konsep Maqamat dalam Teosofi : Taubat , sabar , syukur , khauf , dan raja ’. 
2(11), 40–48. 

Ahmad, A. (2018). Epistemologi Ilmu-Ilmu Tasawuf. Jurnal Ilmiah Ilmu Ushuluddin, 14(1), 
1–15. https://doi.org/10.18592/jiu.v14i1.685 

Al-Sulami, A. A. (2007). Tasawuf Buat yang Pengen Tahu. Erlangga. 
Anwar, M. S., & Solihin, R. A. (2000). Kamus Tasawuf. Rosda Karya. 
Azra, A. (1999). Tasawuf dan Etika Sosial. Paramadina. 
Chittick, W. C. (1989). The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabi’s Metaphysics of 

Imagination. State University of New York Press. 
Darussalam. (2009). Al-Hallaj: Kontroversi dan Ajarannya. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 
Fansuri, H. (1970). Syair-Syair Hamzah Fansuri (U. Junus (ed.)). Dewan Bahasa dan 

Pustaka. 
Ginting, L. R., & Nadia, M. (2020). Pembentukan dan Perkembangan Tasawuf Falsafi. 

Jurnal Bilqolam Pendidikan Islam, 1(1), 50–64. 
http://jurnal.staiserdanglubukpakam.ac.id/index.php/bilqolam 

Ginting, R., & Nadia, F. (2020). Tasawuf Falsafi dan Relevansinya dalam Kehidupan 
Modern. Jurnal Studi Islam Dan Filsafat, 8(1), 25–40. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 1841-1845  eISSN: 3024-8140 

1845 
 

Indonesia, K. A. R. (2023). Moderasi Beragama dan Relevansi Tasawuf dalam Kehidupan. 
Kemenag RI Press. 

Kalijaga, U. I. N. S. (2021). Tasawuf Falsafi dalam Perspektif Ibn Arabi. 
Nasr, S. H. (1991). Knowledge and the Sacred. State University of New York Press. 
Rohmanan, M. (2021). Konsep Tasawuf Al-Ghazali Dan Kritiknya. Jasna, 1(2), 1–16. 
Schimmel, A. (1975). Mystical Dimensions of Islam. University of North Carolina Press. 
Suci, F., Ilfina, C., & Soleh, A. K. (2024). Tasawuf ‘ amali. 2(2), 272–277. 
Sulaeman, A. (2020). Ajaran Tasawuf Falsafi dan Implikasinya terhadap Pembinaan 

Moral. Jurnal Tasawuf Dan Psikoterapi Islam, 5(2), 101–115. 
Yasin, N., & Sutiah. (2020). “Application of Sufism Values in Guiding Santri Morals at 

Miftahul Huda Gading Islamic Boarding School, Malang.” Al-Musannif: Journal of 
Islamic Education and Teacher Training, 2(1), 49–68. http://repository.uin-
malang.ac.id/7072/ 

 


