Maliki Interdisciplinary Journal (ML) eISSN: 3024-8140
Volume 3, Issue June, 2025 pp. 1841-1845 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Tasawuf falsafi sebagai Jalan transformasi spiritual:
Studi atas penerapan nilainya pada kehidupan sehari-hari

Susmita Yuliana Santi', Ahmad Auza Arzaki>,Amalia Nadhirotuz Zuhroh3, Andika Igbal
A.4, Faisol5

%345 Program Studi Manajemen, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang;

e-mail: susmitasant7705@gmail.com’

Kata Kunci: ABSTRAK
Tasawuf falsafi, transformasi Tasawuf falsafi merupakan cabang tasawuf yang menggabungkan
spiritual, kehidupan sehari- pendekatan mistis dan rasional dalam mengenal Tuhan serta
hari, karakteristik, filosofi mencapai  kesucian batin melalui pemahaman filosofis yang
mendalam. Artikel ini bertujuan untuk mengkaji penerapan nilai-nilai
Keywords: tasawuf falsafi sebagai jalan transformasi spiritual dalam kehidupan
Tasawuf, falsafi, spiritual sehari-hari. Metode yang digunakan adalah studi literatur dengan
transformation, everyday menelaah berbagai sumber klasik dan kontemporer tentang konsep,
life, characteristics, ajaran, dan tokoh tasawuf falsafi. Hasil kajian menunjukkan bahwa
philosophy tasawuf falsafi tidak hanya menekankan pembersihan jiwa dan

penyucian batin, tetapi juga mengintegrasikan visi ketuhanan dalam
sikap dan perilaku sehari-hari, sehingga mampu membentuk karakter spiritual yang seimbang antara
pemikiran rasional dan kepekaan ruhani. Penerapan nilai-nilai ini membantu individu dalam menghadapi
dinamika kehidupan dengan ketenangan, kesadaran, dan kedekatan kepada Allah SWT, sekaligus
memberikan kontribusi positif bagi kehidupan sosial dan moral masyarakat. Studi ini menegaskan
pentingnya tasawuf falsafi sebagai jalan transformasi spiritual yang relevan dalam konteks modern.

ABSTRACT

Philosophical Sufism (Tasawuf Falsafi) is a branch of Sufism that combines mystical and rational
approaches to understanding God and achieving inner purification through profound philosophical
insight. This article aims to examine the application of the values of philosophical Sufism as a path for
spiritual transformation in daily life. The method employed is a literature review, analyzing various
classical and contemporary sources on the concepts, teachings, and figures of philosophical Sufism. The
study reveals that philosophical Sufism not only emphasizes the purification of the soul and inner
sanctity but also integrates a divine vision into everyday attitudes and behaviors, thereby shaping a
spiritual character balanced between rational thought and spiritual sensitivity. The application of these
values helps individuals face life's dynamics with tranquility, awareness, and closeness to Allah SWT,
while also contributing positively to social and moral life. This study underscores the importance of
philosophical Sufism as a relevant path for spiritual transformation in the modern context.

Pendahuluan

Transformasi spiritual merupakan proses penting dalam kehidupan manusia yang
bertujuan untuk mencapai kesadaran diri yang lebih tinggi dan kedekatan dengan
Tuhan. Dalam tradisi Islam, tasawuf atau sufisme menjadi salah satu jalan utama untuk
mencapai tujuan tersebut. Tasawuf falsafi, sebagai cabang tasawuf yang



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 1841-1845 elSSN: 3024-8140

menggabungkan pendekatan filosofis dan mistis, menawarkan perspektif unik dalam
memahami hakikat spiritualitas dan perjalanan batin manusia (Nasr, 1991).

Berbeda dengan tasawuf praktis yang lebih menekankan pada praktik ritual dan
pengalaman mistik, tasawuf falsafi mengedepankan pemikiran rasional dan refleksi
filosofis sebagai sarana untuk memahami makna kehidupan dan eksistensi Tuhan
(Schimmel, 1975). Pendekatan ini tidak hanya memperkaya dimensi spiritual individu,
tetapi juga memberikan landasan etis dan moral yang dapat diterapkan dalam
kehidupan sehari-hari (Chittick, 1989).

Namun, meskipun nilai-nilai tasawuf falsafi sangat kaya dan mendalam,
penerapannya dalam konteks kehidupan modern masih menjadi tantangan tersendiri.
Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji bagaimana nilai-nilai tasawuf
falsafi dapat diimplementasikan sebagai jalan transformasi spiritual yang relevan dan
aplikatif dalam kehidupan sehari-hari. Melalui studi literatur yang mendalam,
diharapkan dapat ditemukan pemahaman yang komprehensif mengenai kontribusi
tasawuf falsafi dalam membentuk karakter spiritual yang seimbang dan bermakna
(Fansuri, 1970; Azra, 1999).

Pembahasan
Pengertian dan Karakteristik Tasawuf Falsafi

Tasawuf falsafi merupakan cabang tasawuf yang menggabungkan pendekatan
mistik dengan pemikiran rasional dan filosofis. Pendekatan ini berusaha menembus
batas-batas fisika dan akal biasa untuk mencapai pengenalan Tuhan yang lebih
mendalam (Ginting & Nadia, 2020). Tasawuf falsafi menekankan pembersihan jiwa dan
penyatuan batin dengan Tuhan melalui refleksi filosofis dan pengalaman spiritual,
berbeda dengan tasawuf praktis yang lebih fokus pada ritual dan pengalaman mistik
langsung (Sulaeman, 2020). Pendekatan ini memungkinkan pengembangan spiritual
yang seimbang antara akal dan hati, sehingga mampu membentuk karakter yang
matang secara spiritual dan intelektual.

Sejarah dan Perkembangan Tasawuf Falsasi

Menurut Sulaeman (2020), meskipun tasawuf falsafi secara formal mulai
berkembang pada abad ke-6 dan ke-7 Hijriyah, akar pemikirannya sudah ada sejak abad
pertama dan kedua Hijriyah melalui tokoh-tokoh seperti Rabi’ah al-‘Adawiyyah dan
Hasan al-Basri. Di Indonesia, tasawuf falsafi dipopulerkan oleh Hamzah al-Fansuri yang
mengintegrasikan pemikiran filosofis ke dalam praktik tasawuf lokal (Ginting & Nadia,
2020). Perkembangan ini menunjukkan bahwa tasawuf falsafi bukan hanya produk
pemikiran klasik Timur Tengah, tetapi juga mengalami adaptasi dan perkembangan
lokal yang kontekstual.

1842



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 1841-1845 elSSN: 3024-8140

Konsep-konsep Filosofis dalam Tasawuf Falsafi

Konsep utama dalam tasawuf falsafi meliputi mahabbah ilahiyyah (cinta ilahi), fana’
(kesirnaan diri), ittihad (penyatuan dengan Tuhan), dan hulul (perwujudan Tuhan
dalam diri manusia) (Sulaeman, 2020). Al-Hallaj, salah satu tokoh tasawuf falsafi abad
ketiga Hijriyah, sangat menekankan konsep hulul yang kontroversial, yang
menyebabkan ia dihukum mati (Darussalam, 2009). Sementara itu, Ibn ‘Arabi
mengembangkan konsep wahdatul wujud yang menegaskan kesatuan hakikat antara
Tuhan dan makhluk sebagai inti pemahaman spiritual falsafi (UIN Suka, 2021). Konsep-
konsep ini mengarahkan pada transformasi spiritual yang melibatkan pengosongan diri
dan kesadaran akan keesaan Tuhan dalam segala aspek kehidupan.

Penerapan Nilai Tasawuf Falsafi dalam Kehidupan Sehari - hari

Nilai-nilai tasawuf falsafi dapat diterapkan dalam kehidupan sehari-hari melalui
pembersihan jiwa, pengendalian hawa nafsu, dan pengembangan kesadaran spiritual
yang mendalam (Ginting & Nadia, 2020). Pendekatan ini membantu individu
menghadapi tantangan kehidupan dengan ketenangan dan kebijaksanaan, serta
membentuk karakter moral yang kuat dan berlandaskan pada kesadaran akan
kehadiran Tuhan (Azra, 1999). Dalam konteks modern, penerapan tasawuf falsafi
dapat menjadi solusi untuk krisis spiritual dan moral yang sering terjadi akibat tekanan
sosial dan materialisme.

Tantangan dan Kritik terhadap Tasawuf Falsafi

Meskipun kaya secara filosofis, tasawuf falsafi menghadapi tantangan dalam hal
pemahaman karena bahasa dan simbolismenya yang kompleks (Ginting & Nadia,
2020). Selain itu, ada kritik dari kalangan tasawuf Sunni yang menganggap beberapa
ajaran tasawuf falsafi terlalu spekulatif dan berpotensi menyimpang dari syariat (UIN
Suka, 2021). Konflik ini pernah terjadi pada abad ke-5 Hijriyah dan memuncak pada
kritik Al-Ghazali yang menekankan tasawuf yang berlandaskan Al-Qur’an dan Hadis
(Medan Resource Center, 2018). Namun demikian, tasawuf falsafi tetap relevan
sebagai pendekatan yang menggabungkan filsafat dan spiritualitas dalam transformasi
jiwa.

Kesimpulan dan Saran

Tasawuf falsafi merupakan cabang tasawuf yang mengintegrasikan pendekatan
filosofis dan mistis dalam upaya mengenal Tuhan dan melakukan transformasi spiritual.
Pendekatan ini menekankan keseimbangan antara rasio dan pengalaman batin,
sehingga menghasilkan pemahaman spiritual yang mendalam dan aplikatif dalam
kehidupan sehari-hari (Medan Resource Center, 2018; UIN Suka, 2021). Nilai-nilai
tasawuf falsafi seperti fana’, ittihad, dan wahdatul wujud tidak hanya menjadi konsep
teoretis, tetapi juga menjadi landasan untuk pembentukan karakter spiritual yang
mampu menghadapi berbagai tantangan kehidupan modern dengan ketenangan dan
kesadaran penuh (Kemenag RI, 2023). Meskipun demikian, kompleksitas bahasa dan

1843



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 1841-1845 elSSN: 3024-8140

simbolisme dalam tasawuf falsafi menjadi tantangan dalam pemahaman dan
penerapannya, sehingga perlu pendekatan yang tepat agar nilai-nilai tersebut dapat
diinternalisasi secara efektif.

Untuk mengoptimalkan peran tasawuf falsafi sebagai jalan transformasi spiritual,
beberapa langkah strategis perlu diimplementasikan. Pertama, institusi pendidikan
Islam diharapkan dapat mengintegrasikan kajian tasawuf falsafi ke dalam kurikulum
secara komprehensif, dengan pendekatan yang relevan dan mudah diakses oleh
generasi muda dan masyarakat luas. Selain itu, diperlukan metode pembelajaran dan
pelatihan spiritual yang efektif, menggabungkan aspek filosofis dengan praktik
amaliah, sehingga nilai-nilai tasawuf falsafi dapat diinternalisasi dan diterapkan secara
nyata dalam kehidupan sehari-hari, baik dalam ranah personal maupun sosial.
Penelitian lanjutan juga diperlukan untuk mengkaji relevansi tasawuf falsafi dalam
konteks kontemporer, termasuk dampaknya terhadap kesehatan mental, etika sosial,
dan pengembangan karakter di era modern. Terakhir, mengingat kompleksitas
literatur klasik tasawuf falsafi, upaya penerjemahan dan penyederhanaan bahasa perlu
digalakkan, sehingga ajaran-ajaran tersebut dapat diakses dan dipahami oleh khalayak
yang lebih luas tanpa mengurangi esensi spiritualnya. Dengan langkah-langkah ini,
diharapkan tasawuf falsafi dapat memberikan kontribusi signifikan dalam membentuk
individu yang berakhlak mulia, berwawasan luas, dan memiliki kedalaman spiritual
yang relevan dengan tantangan zaman.

Daftar Pustaka

Abdillah, M. H., & Soleh, A. K. (2023). Konsep Insan Kamil Al-Jili dan Relevansinya
Terhadap Masyarakat Sosial Perspektif [Imu Tasawuf. Mukaddimah: Jurnal Studi
Islam, 8(2), 210-232. http://repository.uin-
malang.ac.id/17637/%0Ahttp:/[repository.uin-malang.ac.id/17637/2/17637.pdf

Agustina, E., Farah, F., Madjid, S., Kartika, M., Kirana, C., & Salsabila, N. F. (2024).
Analisis konsep Magamat dalam Teosofi: Taubat , sabar , syukur , khauf , dan raja ’.
2(11), 40-48.

Ahmad, A. (2018). Epistemologi [Imu-llmu Tasawuf. Jurnal llmiah [Imu Ushuluddin, 14(1),
1-15. https://doi.org/10.18592/jiu.v14i1.685

Al-Sulami, A. A. (2007). Tasawuf Buat yang Pengen Tahu. Erlangga.

Anwar, M. S., & Solihin, R. A. (2000). Kamus Tasawuf. Rosda Karya.

Azra, A. (1999). Tasawuf dan Etika Sosial. Paramadina.

Chittick, W. C. (1989). The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabi’s Metaphysics of
Imagination. State University of New York Press.

Darussalam. (2009). Al-Hallaj: Kontroversi dan Ajarannya. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Fansuri, H. (1970). Syair-Syair Hamzah Fansuri (U. Junus (ed.)). Dewan Bahasa dan
Pustaka.

Ginting, L. R., & Nadia, M. (2020). Pembentukan dan Perkembangan Tasawuf Falsafi.
Jurnal Bilgolam Pendidikan Islam, 1(1), 50-64.
http://jurnal.staiserdanglubukpakam.ac.id/index.php/bilgolam

Ginting, R., & Nadia, F. (2020). Tasawuf Falsafi dan Relevansinya dalam Kehidupan
Modern. Jurnal Studi Islam Dan Filsafat, 8(1), 25-40.

1844



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 1841-1845 elSSN: 3024-8140

Indonesia, K. A. R. (2023). Moderasi Beragama dan Relevansi Tasawuf dalam Kehidupan.
Kemenag Rl Press.

Kalijaga, U. I. N. S. (2021). Tasawuf Falsafi dalam Perspektif Ibn Arabi.

Nasr, S. H. (1991). Knowledge and the Sacred. State University of New York Press.

Rohmanan, M. (2021). Konsep Tasawuf Al-Ghazali Dan Kritiknya. Jasna, 1(2), 1-16.

Schimmel, A. (1975). Mystical Dimensions of Islam. University of North Carolina Press.

Suci, F., llfina, C., & Soleh, A. K. (2024). Tasawuf ‘ amali. 2(2), 272-277.

Sulaeman, A. (2020). Ajaran Tasawuf Falsafi dan Implikasinya terhadap Pembinaan
Moral. Jurnal Tasawuf Dan Psikoterapi Islam, 5(2), 101-115.

Yasin, N., & Sutiah. (2020). “Application of Sufism Values in Guiding Santri Morals at
Miftahul Huda Gading Islamic Boarding School, Malang.” Al-Musannif: Journal of
Islamic  Education and Teacher Training, 2(1), 49-68. http://repository.uin-
malang.ac.id/7072/

1845



