
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 

Volume 3, Issue September, 2025 pp. 128-143      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Keindahan bahasa al-qur’an : Analisis makna tersembunyi 
dalam kinayah 

 

Harun Ar-Rosyid1 Muhammad Nuruddien2 
1, Program Studi Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang;  2 Dosen 

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: 230204110134@student.uin-malang.ac.id , mnuruddien@uin-malang.ac.id  
 

A B S T R A K 
Kinayah merupakan salah satu bentuk gaya bahasa dalam bahasa Arab 
yang digunakan untuk menyampaikan makna secara tidak langsung 
melalui ungkapan kiasan atau sindiran. Berbeda dengan majaz yang 
secara tegas menolak makna literal karena adanya petunjuk kontekstual 
(qarinah), kinayah masih memungkinkan makna literal tetap dipahami, 
meskipun makna tersiratnya lebih dominan. Dalam hal ini, makna asli 
dalam kinayah berperan sebagai jembatan menuju pemahaman yang 
lebih dalam. Para ahli balaghah seperti al-Zarkasyi menjelaskan bahwa 
kinayah adalah ungkapan yang tidak menyebutkan objek atau makna 
secara langsung, melainkan mengisyaratkan makna sebenarnya melalui 

kata lain.  Dalam Al-Qur’an, penggunaan kinayah bukan hanya memperindah lafaz, tetapi juga menyampaikan 
pesan-pesan ilahiah yang mendalam dan penuh hikmah. Al-Zarkasyi menyebutkan ada sepuluh tujuan utama 
dari penggunaan kinayah, di antaranya: menunjukkan keagungan Allah, menjaga kesantunan bahasa, 
menyampaikan makna batiniah, serta memberikan sindiran yang halus namun mengena.  Kajian ini 
menganalisis lima ayat Al-Qur’an yang memuat unsur kinayah, yaitu QS. Al-Baqarah [2]: 187 dan 223, QS. Al-
An’am [6]: 125, QS. Ali-‘Imran [3]: 90, dan QS. Al-Mu’minun [23]: 27. Ungkapan seperti bāshirūhunna dan 
ḥarṡun digunakan untuk membicarakan hubungan suami istri secara santun. Frasa yasrah ṣadrahu 
menggambarkan keterbukaan hati dalam menerima kebenaran Islam. Sementara itu, lan tuqbal taubatuhum 
menunjukkan keadaan kufur yang tetap hingga kematian, dan fāra at-tannūr menjadi simbol datangnya azab 
besar.  Melalui pendekatan ini, kinayah tidak hanya dipahami sebagai gaya bahasa, tetapi juga sebagai sarana 
penting dalam memahami pesan-pesan Al-Qur’an yang bersifat moral, sosial, dan spiritual secara lebih 
mendalam dan kontekstual. 
A B S T R A C T 

Kinayah is a form of figurative language in Arabic used to convey meaning indirectly through metaphorical 
or ironic expressions. Unlike majaz, which explicitly rejects the literal meaning due to contextual clues 
(qarinah), kinayah still allows the literal meaning to be understood, although the implied meaning is more 
dominant. In this case, the original meaning in kinayah serves as a bridge to a deeper understanding. Scholars 
of balaghah, such as al-Zarkasyi, explain that kinayah is an expression that does not directly mention the 
object or meaning, but rather hints at the actual meaning through other words.  In the Qur’an, the use of 
kinayah not only beautifies the wording but also conveys profound divine messages filled with wisdom. Al-
Zarkasyi mentions ten main purposes behind the use of kinayah, including demonstrating the greatness of 
Allah, maintaining linguistic politeness, conveying inner meanings, and delivering subtle but effective satire.  
This study analyzes five Qur’anic verses containing elements of kinayah, namely QS. Al-Baqarah [2]: 187 and 
223, QS. Al-An’am [6]: 125, QS. Ali-‘Imran [3]: 90, and QS. Al-Mu’minun [23]: 27. Expressions such as 
bāshirūhunna and ḥarṡun are used to discuss marital relations politely. The phrase yasrah ṣadrahu depicts 
the openness of heart in accepting the truth of Islam. Meanwhile, lan tuqbal taubatuhum indicates a state of 
persistent disbelief until death, and fāra at-tannūr symbolizes the arrival of a great punishment.  Through 
this approach, kinayah is understood not only as a literary style but also as an important tool for grasping the 
moral, social, and spiritual messages of the Qur’an in a deeper and more contextual manner 

Kata Kunci: 
Keindahan Bahasa; al-
Qur’an; Analisis Makna; 
Kinayah 
 
Keywords: 
The Beauty of languge; al-
Qur’an; Semantic Analysis;  
Kinayah 
 
 
 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9), 128-143   eISSN: 3024-8140 

129 
 

 

 

Pendahuluan  

Al-Qur’an Merupakan kitab suci umat Islam yang di dalamnya berisi firman Allah 
SWT dan merupakan mukjizat terbesar Nabi Muhammad SAW. Bahasa Arab, sebagai 
bahasa yang digunakan dalam Al-Qur’an, memiliki kekayaan sejarah dan warisan budaya 
yang luar biasa. Keindahan bahasa serta gaya retorika yang terkandung dalam Al-Qur’an 
telah lama menjadi objek kajian menarik bagi para cendekiawan dan ahli bahasa dari 
berbagai belahan dunia sepanjang sejarah peradaban Islam. Salah satu aspek yang 
sering menjadi sorotan dalam kajian tersebut adalah penggunaan gaya bahasa kinayah 
dalam Al-Qur’an.  

Bahasa adalah alat komunikasi yang sangat penting dalam kehidupan manusia. 
Melalui bahasa, seseorang bisa menyampaikan pikiran, pengalaman, perasaan, dan 
harapannya kepada orang lain. Hampir seluruh aktivitas manusia yang melibatkan 
interaksi sosial sangat bergantung pada bahasa. Bahkan, kebudayaan suatu bangsa pun 
bisa dilihat dari cara mereka berbahasa. Meskipun ada banyak cara untuk 
mengekspresikan ide dan perasaan, bahasa tetap menjadi sarana komunikasi yang 
paling efektif, baik secara lisan maupun tulisan (Setiyaningsih, 2008). 

Di sisi lain, Al-Qur’an merupakan panduan hidup bagi manusia karena kandungan 
di dalamnya terdapat petunjuk yang jelas untuk menjalani berbagai aktivitas sehari-hari. 
Al-Qur’an memuat berbagai aturan yang dibutuhkan manusia dalam menjalin hubungan 
dengan sesama, dengan lingkungan sekitar, dan yang paling utama, dengan Sang 
Pencipta (Nurwahdi, 2017). 

Dalam waktu yang relatif singkat, keindahan bahasa Al-Qur’an mulai menyebar dan 
mendapat tempat di tengah-tengah kehidupan masyarakat Arab. Bahkan, pujangga-
pujangga besar yang dikenal ahli sastra saat itu pun mengakuinya. Seperti yang 
diriwayatkan oleh Ibnu Abbas, suatu ketika al-Walid bin al-Mughirah datang menemui 
Nabi Muhammad. Nabi pun membacakan ayat-ayat Al-Qur’an kepadanya. Saat 
mendengarnya, hati al-Walid menjadi tersentuh dan luluh oleh keindahan kalimat-
kalimat tersebut.  Kabar tentang hal ini sampai ke telinga Abu Jahal. Ia pun segera 
menjumpai al-Walid dan berkata, “Wahai pamanku, kaum kita sedang berniat 
mengumpulkan harta untukmu, tapi mengapa kau justru mendekati Muhammad demi 
memperoleh anugerah darinya?” Al-Walid pun menjawab, “Kaum Quraisy tahu bahwa 
aku adalah salah satu orang terkaya di antara mereka. Aku tidak membutuhkan harta 
itu.”  Lalu Abu Jahal mendesaknya lagi, “Kalau begitu, katakanlah sesuatu tentang 
Muhammad yang bisa menunjukkan bahwa kau menolaknya dan membencinya.” 
Namun al-Walid menjawab, “Apa yang harus aku katakan? Demi Allah, tidak ada seorang 
pun di antara kalian yang lebih tahu dariku soal syair, rajaz, qasidah, atau bahkan syair 
jin. Tapi demi Allah, apa yang disampaikan Muhammad itu tidak bisa dibandingkan 
dengan semua itu. Ucapannya sangat manis, bagian atasnya begitu subur seperti pohon 
yang penuh buah, dan bagian bawahnya mengalirkan kesegaran seperti air yang jernih. 
Kata-katanya begitu tinggi, tak ada yang bisa menandinginya, bahkan ia mampu 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9), 128-143   eISSN: 3024-8140 

130 
 

menghancurkan segala yang berada di bawahnya.”  Perkataan al-Walid ini menjadi 
pengakuan dari seorang ahli sastra Quraisy bahwa Al-Qur’an bukanlah buatan manusia 
biasa, melainkan memiliki kekuatan dan keindahan yang luar biasa.  (Khalil, 1998 : 382). 

Apa yang dikatakan oleh Al-Walid memang benar, bahwa Al-Qur’an memiliki daya 
tarik bahasa yang luar biasa indah, tidak membosankan, dan sarat akan makna yang 
mendalam. Bahkan, jika seluruh manusia dan jin bersatu untuk mencoba menandingi 
keindahan bahasa Al-Qur’an, mereka tetap tidak akan mampu membuat tandingannya 
meskipun hanya satu ayat saja. 

Kinayah merupakan salah satu gaya bahasa dalam bahasa Arab yang 
menyampaikan makna secara tidak langsung atau tersirat. Karena maknanya tidak selalu 
tampak secara eksplisit, memahami kinayah membutuhkan penafsiran yang mendalam. 
Gaya bahasa ini banyak ditemukan dalam ayat-ayat Al-Qur’an, di mana Allah SWT 
menggunakan ungkapan yang indah dan penuh hikmah untuk menyampaikan pesan-
pesan-Nya. Dalam Al-Qur’an, kinayah sering digunakan untuk menyampaikan makna 
yang dalam dan luas, mencerminkan keagungan, kebesaran, serta kebijaksanaan Allah 
SWT (Alif Yasin Nur Haq & Ahmad Yasir Sipahutar, 2024). 

Kajian tentang kinayah yang terdapat di dalam Al-Qur’an penting untuk dilakukan 
secara menyeluruh dan mendalam. Tanpa adanya kajian semacam ini, pemahaman 
terhadap Al-Qur’an akan cenderung bersifat tekstual saja, terbatas pada bentuk lahiriah 
dari ayat-ayatnya. Padahal, studi tentang kinayah sangat berperan dalam membantu 
memahami makna yang tersembunyi di balik setiap kalimat yang mengandung unsur 
kinayah, baik dalam konteks akidah, hukum Islam, sejarah, maupun penciptaan alam 
semesta. Oleh karena itu, dengan adanya kajian terhadap gaya bahasa kinayah, 
diharapkan akan lahir pemahaman yang selaras dengan tujuan agung diturunkannya 
ayat-ayat Al-Qur’an, serta menghindarkan dari penafsiran yang menyimpang dari ajaran 
Islam (Habibullah, 2022). 

Dalam konteks Al-Qur’an, uslub kinayah dipahami sebagai sebuah metode 
pemilihan kata dalam penyusunan kalimat yang berkaitan langsung dengan ayat-
ayatnya. Di sinilah letak keistimewaan dan keunikan Al-Qur’an yang membedakannya 
dari gaya bahasa kinayah dalam kitab samawi lainnya. Keistimewaan ini juga diperkuat 
oleh sifat kemukjizatannya, khususnya dalam posisinya di tengah masyarakat Arab yang 
sangat menghargai keindahan dan kekuatan bahasa. Sebagai kitab suci umat Islam, Al-
Qur’an memiliki mukjizat yang abadi dalam berbagai aspeknya baik dalam hal syariat 
tasyri‘i, kebahasaan lughawi, keilmuan ‘ilmi, maupun hal-hal yang bersifat gaib ghaibi 
(Wathani, 2016). 

Dalam ilmu balaghah, kinayah dipahami sebagai sebuah metode penyampaian 
makna melalui kata-kata yang tidak hanya mengacu pada arti aslinya yang umum 
dipahami, tetapi juga merujuk pada makna lain. Perpindahan makna ini terjadi karena 
adanya hubungan tertentu (‘alāqah) antara makna asli dan makna baru tersebut, serta 
adanya penanda atau petunjuk (qarīnah) yang membuat kata tersebut tidak lagi 
dipahami dalam arti asalnya (Machasin, 2007).  Dalam kinayah, qarīnah berperan penting 
sebagai pembeda antara kinayah dan majaz. Majaz sendiri tidak bisa dipahami secara 
harfiah. Bahkan, mustahil jika maknanya dimaknai secara literal, seperti dalam ungkapan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9), 128-143   eISSN: 3024-8140 

131 
 

"singa sedang memberi kata-kata semangat." Kata "singa" di sini adalah majaz 
(isti‘ārah), karena memberi semangat bukanlah sifat asli seekor singa. Oleh karena itu, 
dalam konsep kinayah, penggunaan makna denotatif dan konotatif tidak bertentangan 
dengan pandangan mayoritas ahli balaghah, karena keduanya berada pada tingkat 
makna yang berbeda. Dalam hal ini, makna yang dimaksud sebenarnya adalah makna 
konotatif, bukan keduanya sekaligus (Abdul Basir Awang, Mohd Ramli & Abdallah Saleh 
Abdallah, 2023). 

Analisis terhadap kinayah dalam ayat-ayat Al-Qur’an menjadi sangat penting untuk 
mengungkap makna-makna tersembunyi yang tidak dapat dipahami secara harfiah. 
Dengan memahami uslub kinayah, seseorang dapat menggali kedalaman balaghah Al-
Qur’an sekaligus memperluas pemahaman terhadap pesan-pesan Allah yang penuh 
makna dan hikmah. Kajian ini akan menganalisis beberapa ayat Al-Qur’an yang 
mengandung kinayah, baik dari segi bentuk bahasanya, makna tersiratnya, maupun 
konteks retorikanya, sebagai upaya untuk menunjukkan betapa agung dan 
mendalamnya kandungan bahasa Al-Qur’an. Kajian terhadap kinayah juga memiliki nilai 
penting, tidak hanya dalam memahami pesan-pesan moral dan spiritual yang 
disampaikan, tetapi juga dalam menggali keindahan sastra dan gaya bahasa Al-Qur’an 
yang luar biasa. Melalui analisis ini, diharapkan pembaca dapat lebih memahami 
bagaimana Al-Qur’an menyampaikan pesan-pesan penting secara elegan, mendalam, 
dan menyentuh hati. Penelitian ini bertujuan untuk mengidentifikasi dan mengkaji ayat-
ayat yang memuat unsur kinayah, menelusuri makna tersembunyi di dalamnya, serta 
menjelaskan peran dan fungsi kinayah dalam memperkuat pesan dakwah dan ajaran 
Islam melalui pendekatan retoris. 

Metodologi Penelitian  

Penelitian ini merupakan jenis penelitian pustaka (library research), yaitu studi 
yang dilakukan dengan menelaah dan mengkaji berbagai sumber literatur yang relevan, 
seperti buku, jurnal ilmiah, artikel, dan referensi lainnya yang mendukung topik 
penelitian. Fokus utama penelitian ini adalah menganalisis penggunaan gaya bahasa 
kinayah dalam Al-Qur’an. Data dikumpulkan dari ayat-ayat Al-Qur’an yang mengandung 
unsur kinayah, serta ditunjang oleh penafsiran ulama dan kajian linguistik dari berbagai 
sumber literatur. Selanjutnya, data dianalisis untuk memahami makna tersirat yang 
terkandung dalam penggunaan kinayah, serta konteks dan tujuan retoris 
penggunaannya dalam menyampaikan pesan-pesan ilahi. Pendekatan ini bertujuan 
untuk memperkaya pemahaman terhadap keindahan dan kedalaman bahasa Al-Qur’an, 
khususnya dalam aspek kinayah yang halus dan penuh makna. 

Pembahasan  

Definisi kinayah 

Ketika sebuah kata diucapkan, namun tidak dimaksudkan untuk mengacu pada 
makna aslinya, ada kalanya makna asli tersebut tetap digunakan sebagai jembatan 
(itulah yang disebut kinayah) untuk mengarah pada makna yang sebenarnya ingin 
disampaikan. Sebaliknya, ada pula ungkapan yang benar-benar tidak bermaksud 
menyampaikan makna aslinya sama sekali, melainkan sepenuhnya bermakna kiasan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9), 128-143   eISSN: 3024-8140 

132 
 

(majaz), karena adanya qarinah (petunjuk konteks) yang menolaknya.  Secara bahasa, 
kinayah berarti kiasan atau sindiran. Artinya, sebuah ungkapan disampaikan dengan cara 
yang tidak langsung atau samar untuk menyiratkan makna lain. Sedangkan menurut 
istilah, kinayah adalah (Subakir & Khamim, 2018) : 

 لفظ أريد به غير معناه الذي وضع له مع جواز ارادة المعنى الاصلى لعدم وجود قرينة ما نعة من ارادته

"Lafazh yang dimaksudkan pada selain (makna aslinya) sebagaimana telah buat 
untuknya, dengan bolehnya menghendaki makna asli karena tidak terdapat qarinah yang 
menghalanginya". 

Dengan kata lain, kinayah merupakan bentuk ungkapan yang disampaikan secara 
tidak langsung atau tersirat, karena menggunakan bahasa kiasan atau sindiran. 
Tujuannya adalah untuk menyampaikan makna lain yang bukan makna aslinya, namun 
tetap melalui makna asli tersebut, sebab tidak ada penanda (qarinah) yang secara tegas 
menolak atau menghalangi pemahaman terhadap makna asli sebagai jembatan menuju 
makna yang sebenarnya dimaksud. 

Dalam kinayah, qarīnah berperan penting sebagai pembeda antara kinayah dan 
majaz. Majaz sendiri tidak bisa dipahami secara harfiah. Bahkan, mustahil jika maknanya 
dimaknai secara literal, seperti dalam ungkapan "singa sedang memberi kata-kata 
semangat." Kata "singa" di sini adalah majaz (isti‘ārah), karena memberi semangat 
bukanlah sifat asli seekor singa. Oleh karena itu, dalam konsep kinayah, penggunaan 
makna denotatif dan konotatif tidak bertentangan dengan pandangan mayoritas ahli 
balaghah, karena keduanya berada pada tingkat makna yang berbeda. Dalam hal ini, 
makna yang dimaksud sebenarnya adalah makna konotatif, bukan keduanya sekaligus 
(Abdul Basir Awang, Mohd Ramli & Abdallah Saleh Abdallah, 2023). 

Secara jelas, Al-Zarkasyi menyebutkan bahwa kinayah adalah cara 
mengungkapkan sesuatu tanpa menyebutkan namanya secara langsung. Dalam istilah 
ahli balaghah (khususnya cabang al-bayan), kinayah dipahami sebagai bentuk ungkapan 
di mana seseorang ingin menyampaikan suatu makna, tetapi tidak menggunakan kata 
yang secara khusus memang ditujukan untuk makna tersebut.  Lebih lanjut, Al-Zarkasyi 
menjelaskan bahwa menurut para ulama ahli bayan, kinayah merupakan  ungkapan yang 
disampaikan oleh seorang pembicara dengan tujuan menyampaikan makna tertentu. 
Namun, alih-alih menyebutkan kata yang langsung menunjuk makna tersebut, ia 
menggunakan kata lain yang memiliki arti serupa atau mendekatinya. Kemudian, ia 
menambahkan petunjuk atau indikator tertentu agar pendengar dapat memahami 
bahwa yang dimaksud sebenarnya adalah makna dari kata lain yang tidak disebutkan 
secara langsung (Muluk, 2020) 

Kinayah merupakan salah satu gaya bahasa dalam bahasa Arab yang 
menyampaikan makna secara tidak langsung atau tersirat. Karena maknanya tidak selalu 
tampak secara eksplisit, memahami kinayah membutuhkan penafsiran yang mendalam. 
Gaya bahasa ini banyak ditemukan dalam ayat-ayat Al-Qur’an, di mana Allah SWT 
menggunakan ungkapan yang indah dan penuh hikmah untuk menyampaikan pesan-
pesan-Nya. Dalam Al-Qur’an, kinayah sering digunakan untuk menyampaikan makna 
yang dalam dan luas, mencerminkan keagungan, kebesaran, serta kebijaksanaan Allah 
SWT (Alif Yasin Nur Haq & Ahmad Yasir Sipahutar, 2024). 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9), 128-143   eISSN: 3024-8140 

133 
 

Macam-Macam Kinayah  

Pembagian kinayah ditinjau dari segi مكنى عنه atau makna yang kita kehendaki لازمتعناه 
ada tiga (Sagala, 2016) : 

1. Kinayah 'An Shifah ( كناية عن صفة) 

Kinayah bisa digunakan ketika makna yang ingin disampaikan memiliki kemiripan 
dengan suatu sifat tertentu. Misalnya, ungkapan طويل النجاد (memiliki sarung pedang yang 
panjang) menggambarkan seseorang yang bertubuh tinggi. Dalam kinayah seperti ini, 
biasanya disebutkan sesuatu yang memiliki makna tersirat (mausuf), baik secara 
langsung maupun bisa dipahami dari konteks pembicaraan (siyāq al-kalām), lalu 
digunakan sifat yang lazim melekat pada mausuf tersebut.  Contohnya, ungkapan  محمد

 Muhammad adalah mausuf-nya (orang yang dimaksud), dan sifat yang biasa .طويل النجاد
dikaitkan dengannya adalah طويل النجاد, yang sebenarnya bermakna tinggi badan (طويل القامة).  
Contoh lain: kalimat "Amir panjang tangan." Dari ungkapan ini, kita dapat menangkap 
sifat tersirat, yaitu suka mencuri. "Amir" adalah orang yang dimaksud (mausuf), 
sedangkan "panjang tangan" adalah sifat lazim yang digunakan secara kiasan untuk 
menunjukkan seseorang yang suka mencuri. Hal ini karena dalam budaya bahasa, istilah 
"panjang tangan" lazim digunakan untuk menyebut seseorang yang suka mengambil 
barang milik orang lain (Habibullah, 2022).  Secara umum, sifat dalam kinayah bisa 
diklasifikasikan menjadi dua jenis yaitu (Subakir & Khamim, 2018) : 

a) Qarībah adalah jenis kinayah di mana peralihan dari makna asli ke makna yang 

dimaksud berlangsung secara langsung, tanpa menggunakan kata perantara 

atau penunjuk lain. Contohnya adalah ungkapan berikut:  

 فلان طويل النجاد 

Ungkapan tersebut merupakan bentuk kinayah yang merujuk pada sifat yang 

biasanya dimiliki oleh seseorang yang bertubuh tinggi dan pemberani. Peralihan 

makna dari arti harfiah yaitu seseorang yang memiliki sarung pedang yang 

panjang berpindah secara langsung ke makna tersirat, yakni seseorang yang 

bertubuh tinggi dan memiliki keberanian. Hal ini karena pada umumnya, orang 

yang memiliki sarung pedang panjang juga bertubuh tinggi, dan tinggi badan 

sering kali diasosiasikan dengan keberanian. 

b) Bā’idah adalah jenis kinayah di mana peralihan dari makna asli menuju makna yang 

dimaksud memerlukan perantara. Hal ini disebabkan karena makna yang ingin 

disampaikan letaknya cukup jauh dari makna harfiahnya, sehingga tidak bisa dipahami 

secara langsung tanpa adanya penjelasan tambahan atau hubungan makna yang 

menghubungkan keduanya. Contohnya dapat dilihat dalam ungkapan-ungkapan 

tertentu yang membutuhkan penalaran lebih untuk memahami maksud sebenarnya. 

 فلان كثير الرماد

Ungkapan “Fulan adalah orang yang banyak abunya” merupakan bentuk kinayah 

yang menggambarkan sifat dermawan pada seseorang. Makna aslinya  banyak 

abunya  tidak langsung menunjuk pada sifat dermawan, tetapi perlu ditelusuri 

melalui beberapa tahapan makna. Orang yang banyak abunya berarti sering 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9), 128-143   eISSN: 3024-8140 

134 
 

menyalakan api untuk memasak. Sering memasak menunjukkan bahwa ia kerap 

menyiapkan makanan dalam jumlah besar. Ini mengisyaratkan bahwa ia sering 

menjamu tamu. Dan seseorang yang sering menerima tamu biasanya dikenal 

sebagai pribadi yang dermawan. 

2. Kinayah 'An Maushuf (كناية عن موصوف) yaitu makna yang disifati dengan sesuatu 

(Yamani, 2023) 

 هُوَ حَارِسٌ عَلىَ مَالِهِ 

Artinya: Dia penjaga hartanya. ( yang dimaksud dengan penjaga harta  adalah 

“orang kikir”). 

3. Kinayah 'An Nisbah (كناية عن نسبة)  

Kinayah ‘an an-nisbah adalah bentuk kinayah yang menyebutkan suatu sifat, 

tetapi tidak langsung disandarkan kepada orang atau subjek yang mempunyai 

sifat itu. Sebaliknya, sifat tersebut dikaitkan dengan sesuatu yang berhubungan 

erat atau merupakan konsekuensi dari subjek tersebut (Alif Yasin Nur Haq & 

Ahmad Yasir Sipahutar, 2024). Dalam jenis kinayah ini, yang menjadi pusat 

perhatian bukan sifatnya, melainkan pihak yang memiliki sifat tersebut 

(maushuf). Contoh: 

 الْمَجْدُ يَتْبَعُ ظِلُّه 

Artinya: Kemuliaan mengikuti bayangannya. 

Sifat (المجد) atau kemuliaan itu tidak disandarkan terhadap orang yang 

memipunyai sifat mulia tapi disandarkan kepada sesuatu yang berhubungan 

dengannya yaitu bayangannya. 

Faktor-Faktor Penggunaan Kinayah Didalam al-Qur’an 

Menurut Al-Zarkashiy, ada sejumlah alasan dan tujuan tertentu di balik 
penggunaan gaya bahasa kinayah dalam Al-Qur’an. Al-Zarkashiy kemudian 
mengidentifikasi beberapa faktor yang menjadi latar belakang munculnya ungkapan-
ungkapan kinayah tersebut yaitu (Zulyadin, 2018) : 

Tujuan pertama dari penggunaan kinayah dalam Al-Qur’an, menurut Al-Zarkashiy, 
adalah sebagai pengingat akan kebesaran dan kekuasaan Allah. Dalam hal ini, ia 
memberi contoh ayat: "هو الذي خلقكم من نفس واحدة" “Dia-lah yang menciptakan kalian dari 
satu jiwa.” Ungkapan nafsin wāḥidah di sini merupakan bentuk kiasan yang merujuk 
kepada Nabi Adam. Melalui gaya bahasa ini, Al-Qur’an ingin menggambarkan bahwa 
Allah memiliki kekuasaan yang luar biasa besar, karena dari satu makhluk saja, Dia 
mampu menciptakan seluruh umat manusia.  

Tujuan kedua dari penggunaan gaya bahasa kināyah dalam Al-Qur’an adalah 
keyakinan bahwa mukhātab (lawan bicara) memiliki tingkat kecerdasan yang memadai 
untuk memahami makna yang tersirat. Karena itu, penyampaian pesan tidak perlu 
dilakukan secara langsung, melainkan cukup melalui ungkapan yang halus atau simbolik. 
Gaya ini mencerminkan penghargaan terhadap kemampuan akal dan daya nalar 
pembacanya, sebagaimana tampak dalam sejumlah ayat yang menyampaikan makna 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9), 128-143   eISSN: 3024-8140 

135 
 

mendalam dengan bahasa yang tidak eksplisit namun tetap dapat ditangkap oleh 
mereka yang cermat dalam memahami konteks, sebagai contoh ayat dalam berikut : 

ا 
َّ
  إِن

َ
مَحُون

ْ
هُمْ مُق

َ
انِ ف

َ
ق
ْ
ذ
َ ْ
 الْ

َ
َ إِلَ هِي

َ
 ف

ا
لً

َ
لَ
ْ
غ
َ
اقِهِمْ أ

َ
عْن
َ
ي أ ِ
ا ف 
َ
ن
ْ
جَعَل  

Menurut al-Zarkashiy, kandungan ayat ini mengandung makna hiburan (tasliyah) 
terhadap Nabi Muhammad yang pada saat itu tengah merasa putus asa. Seakan-akan 
Allah berfirman, “Janganlah engkau menyangka bahwa kegagalan dalam memberi 
peringatan kepada mereka (orang-orang kafir) adalah karena kelemahanmu. 
Sesungguhnya Akulah yang menghalangi mereka dari keimanan, dan telah menetapkan 
mereka sebagai bahan bakar neraka.” Dalam ayat ini, gaya bahasa kināyah terlihat ketika 
Allah menyampaikan maksud-Nya secara tidak langsung, dengan keyakinan bahwa Nabi 
Muhammad, sebagai orang yang cerdas dan bijak, mampu menangkap makna yang 
tersembunyi di balik ungkapan tersebut. 

Tujuan Ketiga yaitu beralih kepada bentuk lafadz yang lebih umum,  sebagaimana 
dicontohkan dalam ayat berikut;  

 
ا
ة
َ
 وَاحِد

ا
عْجَة

َ
َ ن  وَلَِي

ا
عْجَة

َ
 ن
َ
 تِسْعٌ وَتِسْعُون

ُ
ه
َ
ي ل ِ

خ 
َ
ا أ
َ
ذ
َ
 ه
َّ
 إِن

Kata na'jah secara harfiah berarti "domba betina", namun dalam konteks ayat 
tersebut, makna yang dimaksud bukanlah makna literalnya. Sebaliknya, yang dimaksud 
adalah makna lain yang sudah lazim dipahami, yaitu mar’ah (perempuan). Hal ini sesuai 
dengan kebiasaan orang Arab yang sering menggunakan kata na’jah sebagai ungkapan 
kiasan (kinayah) untuk menyebut perempuan (Muluk, 2020). 

Tujuan keempat adalah ketika suatu ungkapan dianggap tidak pantas jika 
disampaikan secara langsung atau terdengar terlalu vulgar. Dalam situasi semacam ini, 
al-Qur’an memilih untuk menyampaikannya melalui bahasa yang halus dan bersifat 
kiasan. Sebagai contoh, dalam ayat "ا نَّ سًِِّ

ُ
وه

ُ
وَاعِظ

ُ
 ت

َ
كِن لً

َ
 kata sirr digunakan sebagai ,"وَل

kiasan untuk menyatakan hubungan intim (jima’). Dalam membahas persoalan jima’, al-
Qur’an menggunakan berbagai istilah lain yang juga bersifat kinayah, seperti lamsun 
(sentuhan), mula masah (menyentuh), al-rafats (ucapan atau tindakan mesra), al-dukhūl 
(masuk), al-nikāḥ (pernikahan yang bermakna hubungan suami istri), dan mubāsyarah 
(berhubungan secara langsung). Ungkapan "لا مستم النساء" secara harfiah berarti "kalian 
telah menyentuh perempuan." Namun jika ditinjau dari konteks keseluruhan ayat, 
makna yang dimaksud bukan sekadar menyentuh secara fisik, melainkan merujuk pada 
hubungan suami istri (berhubungan badan), meskipun sebagian ulama ada yang tetap 
memahami makna lahiriah dari kata tersebut sebagai sentuhan biasa.  Penggunaan 
bahasa yang halus atau eufemistis dalam ayat ini sangat dapat dipahami. Secara 
geografis, masyarakat Arab hidup di wilayah yang kering dan tandus, yang 
mengharuskan mereka untuk sering berpindah tempat demi memenuhi kebutuhan 
sehari-hari. Kondisi alam yang keras dan tidak bersahabat ini kadang memudarkan 
harapan mereka, dan dalam situasi seperti itu, muncul berbagai bayangan liar yang 
membangkitkan dorongan hawa nafsu. Dalam konteks ini, banyak laki-laki Arab yang 
cenderung menjalani kehidupan poligami dan secara terbuka membicarakan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9), 128-143   eISSN: 3024-8140 

136 
 

perempuan, termasuk soal kecantikan dan daya tariknya.  Melihat latar belakang budaya 
seperti ini, maka sangat wajar jika al-Qur’an menggunakan bahasa yang santun, halus, 
dan penuh etika ketika membahas persoalan-persoalan yang berkaitan dengan 
perempuan. Hal ini menunjukkan keagungan gaya bahasa al-Qur’an yang tidak hanya 
mengedepankan makna, tetapi juga menjunjung tinggi kesopanan dalam 
menyampaikan pesan-pesan moralnya (Zulyadin, 2018). 

Tujuan kelima yaitu dalam penggunaan kināyah adalah tahsin al-Lafz 
(memperindah lafadz), seperti ungkapan dalam ayat بيض مكنون orang Arab biasa 
menggunakan ungkapan baid bagi perempuan yang merdeka. 

Keenam, bertujuan menggunakan balaghah sebagaimana dalam ayat; 

 
َّ
ش
َ
ن أوَمَنْ يُن

ُ مُبِيْْ  يْْ
َ
خِصَامِ غ

ْ
ي ال ِ

وَ ف 
ُ
يَةِ وَه

ْ
حِل

ْ
ي ال ِ

 ف 
ُ
أ  

Dalam ayat tersebut, Allah menggambarkan kondisi para wanita Arab pada masa 
itu yang kebanyakan gemar hidup bermewah-mewahan, senang bersenang-senang, dan 
sibuk dengan aktivitas-aktivitas yang menjauhkan mereka dari makna hakiki dari suatu 
perkataan. Pemilihan kata silyah sebagai kiasan untuk menggambarkan karakter 
perempuan pada waktu itu merupakan pilihan yang sangat tepat. Sebab, jika Allah 
langsung menggunakan kata nisa’ (wanita), besar kemungkinan mereka tidak akan 
menyadari bahwa yang sedang dibicarakan adalah diri mereka sendiri. Dengan kata lain, 
penggunaan ungkapan kiasan ini lebih mengena dan memiliki efek sindiran yang lebih 
halus namun tetap menyentuh sasaran (Az-Zarkasyi, 1978 : 402). 

Tujuan ketujuh yaitu penggunaan kinayah sebagai cara untuk mengungkapkan  
sesuatu yang buruk dengan ungkapan yang mengerikan, seperti dalam  ayat berikut; 

 : ولا تجعل يدك مغلولة الَ عنقك
ٌ
ة
َ
ول
ُ
ل
ْ
ِ مَغ

ه
 اللَّ

ُ
 يَد

ُ
يَهُود

ْ
تِ ال

َ
ال
َ
 وَق

“Al-Ghul, merupakan kināyah (kiasan) dari sifat bakhil (pelit),  sebagaimana 
ungkapan mabsuṭah yang menjadi kiasan dari  sifat dermawan”  (Az-Zarkasyi, 1978 : 403). 

Tuuan kedelapan penggunaan kinayah berfungsi sebagai pengingat tentang 
tempat kembali manusia di akhirat kelak. Hal ini tampak dalam firman Allah mengenai 
Abu Lahab: "  ي لهب وتب  Dalam ayat tersebut, Allah tidak secara langsung ."تبت يدا أب 
menyebut Abu Lahab sebagai calon penghuni neraka Jahannam, melainkan 
menggunakan ungkapan "tabbat" (celaka atau binasa) sebagai sindiran halus yang 
menunjukkan bahwa nasib Abu Lahab di akhirat kelak adalah kehancuran dan siksaan, 
bahkan dia akan menjadi bahan bakar api neraka yang menyala-nyala. Meskipun 
maksudnya jelas, Allah memilih menyampaikannya dengan gaya bahasa kiasan agar 
lebih halus namun tetap mengandung makna yang mendalam. 

Tujuan kesembilan yaitu kinayah juga digunakan sebagai bentuk penyampaian 
yang ringkas. Dalam hal ini, kināyah merangkum berbagai aktivitas manusia sepanjang 
hidupnyabaik perbuatan baik maupun buruk dalam ungkapan yang padat namun 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9), 128-143   eISSN: 3024-8140 

137 
 

bermakna luas. Al-Zarkashiy mencontohkan hal ini dalam beberapa ayat Al-Qur’an, di 
mana tindakan-tindakan manusia tidak dijelaskan secara rinci, melainkan disampaikan 
secara tersirat melalui bahasa kiasan yang menyeluruh dan efektif, sebagaimana yang 
dicontohkan dalam ayat berikut; 

 بِهِ 
َ
ون

ُ
وا مَا يُوعَظ

ُ
عَل
َ
هُمْ ف

َّ
ن
َ
وْ أ
َ
 وَل

َ
ون

ُ
عَل
ْ
وا يَف

ُ
ان
َ
سَمَا ك

ْ
بِئ
َ
 ل

Dalam ayat-ayat tersebut, segala bentuk perilaku yang dilakukan manusia, 
terangkum dalam kata fa’ala (mengerjakan). 

Tujuan Kesepuluh yaitu kināyah juga digunakan untuk menyampaikan makna yang 
berbeda dari bentuk lahiriah suatu kalimat. Ungkapan ini dialihkan dari makna 
tekstualnya dan dipahami secara keseluruhan tanpa harus menguraikan setiap kata 
secara harfiah, apakah itu makna hakiki atau majazi. Kalimat tersebut kemudian 
dijadikan sebagai representasi dari maksud yang sebenarnya ingin disampaikan. Bentuk 
kināyah seperti ini juga digunakan oleh al-Zamakhsyarī. Salah satu contohnya adalah 
dalam ayat "ar-Rahmān ‘alā al-‘Arsyi istawā", yang dalam konteks kināyah dipahami 
sebagai simbol kekuasaan dan pemerintahan. Sebab, duduk atau bersemayam di atas 
singgasana biasanya hanya dilakukan oleh seorang raja sebagai lambang otoritas dan 
kedaulatannya (Az-Zarkasyi, 1978 : 303). 

Dalam penggunaan kināyah, sering kali muncul pertanyaan, salah satunya: apakah 
dalam kināyah disyaratkan adanya qarinah (indikasi atau petunjuk tertentu)? 
Sebenarnya, pertanyaan ini mirip dengan pertanyaan terkait apakah kināyah itu sama 
dengan majāz. Menanggapi hal ini, al-Zarkashiy mengutip pendapat al-Zamakhsyarī yang 
memberikan contoh penggunaan majāz dalam ayat "wa lā yanzhuru ilayhim". Menurut 
al-Zamakhsyarī, ayat ini merupakan bentuk majāz yang menunjukkan bentuk 
penghinaan dari Allah terhadap tiga golongan manusia tertentu.  Selanjutnya, al-
Zamakhsyarī memberikan analogi yang menjelaskan maksud tersebut. Misalnya ketika 
dikatakan “Fulan tidak mau melihat Fulan,” ini bukan sekadar tentang penglihatan 
secara fisik, tetapi merupakan ungkapan yang menunjukkan bahwa Fulan tidak peduli 
dan tidak bersikap ramah kepada orang yang disebut. Karena pada umumnya, perhatian 
dan sikap baik terhadap seseorang ditunjukkan dengan melihat atau menoleh 
kepadanya.  Pertanyaan lain yang sering muncul adalah: apakah memang sudah menjadi 
kebiasaan masyarakat Arab untuk menggunakan kināyah hanya dalam konteks 
menyebutkan hal-hal yang dianggap tidak pantas atau buruk jika disampaikan secara 
langsung (Muluk, 2020). 

Analisis Ayat-Ayat Kinayah Didalam al-Qur’an 

1.  Qs. Al-Baqarah  [2]: 187 

Allah Subhanahu wa Ta'ala berfirman: 

هُنَّ ۗ عَلِمَ 
ه
مْ لِبَاسٌ ل

ُ
ت
ْ
ن
َ
مْ وَا

ُ
ك
ه
نَّ لِبَاسٌ ل

ُ
مْ ۗ ه

ُ
ك ىِٕ
ۤ
 نِسَا

ى
 اِلَ

ُ
ث

َ
ف يَامِ الرَّ  الصِّ

َ
ة
َ
يْل
َ
مْ ل

ُ
ك
َ
حِلَّ ل

ُ
مْ  ا

ُ
سَك

ُ
ف
ْ
ن
َ
 ا
َ
وْن

ُ
ان
َ
ت
ْ
خ
َ
مْ ت

ُ
ت
ْ
ن
ُ
مْ ك

ُ
ك
َّ
ن
َ
ُ ا
ه

اللَّ
نَّ وَ 

ُ
وْه ُ نَ بَاسِِِ  ـٰٔ

ْ
ال
َ
مْ ۚ ف

ُ
ك
ْ
ا عَن

َ
مْ وَعَف

ُ
يْك
َ
ابَ عَل

َ
ت
َ
بْيَضُ ف

َ ْ
يْطُ الْ

َ
خ
ْ
مُ ال

ُ
ك
َ
بَيَّْ َ ل

َ
بُوْا حَتّٰى يَت َ

ْ
وْا وَاسِِ

ُ
ل
ُ
مْ ۗ وَك

ُ
ك
َ
ُ ل
ه

بَ اللَّ
َ
ت
َ
وْا مَا ك

ُ
غ
َ
ابْت



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9), 128-143   eISSN: 3024-8140 

138 
 

يْ 
َ
خ
ْ
ِ مِنَ ال

 ف 
َۙ َ
وْن

ُ
كِف مْ عٰٔ

ُ
ت
ْ
ن
َ
نَّ وَا

ُ
وْه ُ بَاسِِِ

ُ
 ت
َ
 وَلً

ۚ
يْلِ
ه
 ال

َ
يَامَ اِلَ وا الصِّ تِمُّ

َ
مَّ ا

ُ
  ث
ِۖ
جْر 

َ
ف
ْ
سْوَدِ مِنَ ال

َ ْ
جِ  طِ الْ مَسٰٔ

ْ
ِ  ال

ه
 اللَّ

ُ
وْد

ُ
 حُد

َ
ك
ْ
دِ ۗ تِل

 
َ
وْن

ُ
ق
َّ
هُمْ يَت

ه
عَل
َ
اس  ل

َّ
تِهٖ لِلن ئٰ

ى
ُ ا
ه

 يُبَيِّْ ُ اللَّ
َ
ك لِ ذٰٔ

َ
  ك
ۗ
ا
َ
رَبُوْه

ْ
ق
َ
 ت
َ
لَ
َ
 ف

 

‘’Dihalalkan bagimu pada malam puasa bercampur dengan istrimu. Mereka adalah 
pakaian bagimu dan kamu adalah pakaian bagi mereka. Allah mengetahui bahwa kamu 
tidak dapat menahan dirimu sendiri, tetapi Dia menerima tobatmu dan memaafkanmu. 
Maka, sekarang campurilah mereka dan carilah apa yang telah ditetapkan Allah 
bagimu. Makan dan minumlah hingga jelas bagimu (perbedaan) antara benang putih 
dan benang hitam, yaitu fajar. Kemudian, sempurnakanlah puasa sampai (datang) 
malam. Akan tetapi, jangan campuri mereka ketika kamu (dalam keadaan) beriktikaf 
di masjid. Itulah batas-batas (ketentuan) Allah. Maka, janganlah kamu mendekatinya. 
Demikianlah Allah menerangkan ayat-ayat-Nya kepada manusia agar mereka 
bertakwa.’’ 

Kata bāshirūhunna secara harfiah berarti “bergaullah dengan mereka.” Namun, 
maksud sebenarnya dari ungkapan ini bukan sekadar menjalin kedekatan atau 
kebersamaan, melainkan merujuk pada hubungan suami istri dalam arti berhubungan 
intim. Al-Qur’an menggunakan kata bāshara sebagai cara yang halus dan sopan untuk 
menggambarkan aktivitas seksual, tanpa menggunakan istilah yang vulgar, tetapi tetap 
menyampaikan makna yang mendalam. Jadi, bāshirūhunna adalah bentuk kināyah yang 
digunakan untuk menyebut hubungan intim (jima‘) antara suami dan istri.  Makna ini 
juga diperkuat dalam riwayat yang dikemukakan oleh Ibnu Abī Ḥātim, bahwa orang yang 
sedang beriktikaf di masjid dilarang untuk menyetubuhi istrinya selama masa i‘tikaf. 
Larangan ini tidak hanya mencakup hubungan intim secara langsung, tetapi juga 
termasuk tindakan seperti mencium dan memeluk istri, karena hal itu sudah termasuk 
bentuk pendekatan fisik yang dilarang selama i‘tikaf (Nurwahdi, 2017). 

2. Qs. Al-Baqarah  [2]: 223 

Allah Subhanahu wa Ta'ala berfirman: 

 
َ
َ وَاعْل

ه
وا اللَّ

ُ
ق
َّ
مْ ۗ وَات

ُ
سِك

ُ
ف
ْ
ن
َ
مُوْا لِْ

ِّ
د
َ
مْ ِۖ وَق

ُ
ت
ْ
 شِئ

ب ى
َ
مْ ا

ُ
ك
َ
وْا حَرْث

ُ
ت
ْ
أ
َ
مْ ِۖ ف

ُ
ك
ه
 ل
ٌ
مْ حَرْث

ُ
ك
ُ
ؤ
ۤ
مِنِيْْ َ نِسَا

ْ
مُؤ

ْ
  ال

ِّ
وْهُ ۗ وَبَشِّ

ُ
ق
ى
ل مْ مُّ

ُ
ك
َّ
ن
َ
ا ا
ْٓ
مُوْ  

‘’Bercampurlah dengan benar dan wajar) kapan dan bagaimana yang kamu sukai. 
Utamakanlah (hal yang terbaik) untuk dirimu. Bertakwalah kepada Allah dan ketahuilah 
bahwa kamu (kelak) akan menghadap kepada-Nya. Sampaikanlah kabar gembira kepada 
orang-orang mukmin.’’ 

Budaya sosial masyarakat Arab pada masa itu yang cenderung merendahkan posisi 
perempuan mendapatkan teguran dari Allah. Meskipun ayat ini secara lahiriah adalah 
ayat hukum atau ibadah dalam fiqh, namun maknanya juga mengandung pesan moral 
yang mengajarkan pentingnya menghargai perempuan. Salah satu inti pesan tersebut 
terletak pada penggunaan kata ḥarṡun, yang secara harfiah berarti ladang atau kebun 
yang indah.  Istilah ini digunakan sebagai bentuk sindiran atau bahasa kiasan untuk 
menyampaikan kritik terhadap perlakuan masyarakat Arab terhadap perempuan, 
khususnya dalam konteks hubungan suami istri. Pemilihan kata ḥarṡun menunjukkan 
bahwa perempuan memiliki nilai dan peran penting, dan tidak seharusnya diperlakukan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9), 128-143   eISSN: 3024-8140 

139 
 

sebagai warga kelas dua. Dengan kata lain, ayat ini secara halus namun tegas ingin 
memperbaiki pandangan masyarakat saat itu dengan cara yang elegan dan penuh 
makna (Wathani, 2016). 

Dengan menyadari hal tersebut, penggunaan kata ḥarṡun yang berarti kebun atau 
ladang dalam ayat ini sengaja dipilih agar masuk ke dalam pola pikir masyarakat Arab 
kala itu, yang terbiasa hidup di lingkungan padang pasir yang kering dan tandus. Ketika 
mereka mendengar kata ḥarṡun, secara otomatis mereka akan membayangkan sesuatu 
yang subur, indah, dan bernilai, sehingga kesan tersebut akan terbawa dalam cara 
pandang mereka terhadap perempuan.  Dalam konteks ini, Allah meninggikan derajat 
perempuan dengan menyamakan mereka seperti kebun atau ladang yang harus 
didatangi, dijaga, dan disirami dengan penuh perhatian. Perumpamaan ini bukan hanya 
menggambarkan keindahan dan nilai perempuan, tetapi juga memberikan pesan moral 
bahwa perempuan bukan sekadar objek pemuas nafsu. Mereka adalah makhluk yang 
mulia, yang perlu dirawat dan dihargai sebagaimana seseorang merawat ladang yang 
berharga.  Sindiran lembut ini secara perlahan menggugah kesadaran masyarakat Arab 
dan menggeser pola pikir mereka dari yang semula cenderung meremehkan 
perempuan, menjadi lebih menghargai dan menghormati perempuan sebagai bagian 
penting dalam kehidupan. 

Ketika al-Qur’an diturunkan dan mulai berinteraksi dengan masyarakat, ia harus 
menyesuaikan cara penyampaiannya dengan kondisi dan karakter para pendengarnya. 
Hal ini dilakukan agar pesan yang dibawa al-Qur’an bisa diterima, dipahami, dan menarik 
perhatian masyarakat. Dalam beberapa ayat terutama yang mengandung unsur kinayah 
(bahasa kiasan) al-Qur’an tampak menggunakan pendekatan yang strategis agar 
maknanya lebih mudah diserap dan direspons oleh mereka.  Masyarakat Arab saat itu 
hidup dalam lingkungan budaya yang beragam, bahkan banyak di antaranya 
bertentangan dengan nilai-nilai yang dibawa oleh al-Qur’an. Oleh karena itu, al-Qur’an 
memilih pendekatan yang cermat, menggunakan kata-kata atau ungkapan yang sudah 
akrab dalam benak mereka. Tujuannya adalah untuk perlahan memperbaiki pola pikir 
dan kebiasaan mereka, sambil membimbing mereka menuju nilai-nilai kehidupan yang 
lebih sesuai dengan ajaran Islam (Wathani, 2016). 

3. Qs. Al-An’am  [6]: 125 

Allah Subhanahu wa Ta'ala berfirman: 

حْ   َ
ْ

 يَشِّ
ٗ
هْدِيَه  يَّ

ْ
ن
َ
ُ ا
ه

دِ اللَّ ر 
مَنْ يُّ

َ
ِ  ف

 ف 
ُ
د عَّ مَا يَصَّ

َّ
ن
َ
ا
َ
ا حَرَجًا ك

ً
ق يِّ

َ
رَهٗ ض

ْ
 يَجْعَلْ صَد

ٗ
ه
ه
ضِل  يُّ

ْ
ن
َ
 ا
ْ
د ر 
 وَمَنْ يُّ

ۚ
مِ
َ
سْلَ ِ

ْ
رَهٗ لِلَ

ْ
صَد

 
َ
وْن

ُ
مِن
ْ
 يُؤ

َ
ذِيْنَ لً

ه
 ال

َ
جْسَ عَلَ ُ الرِّ

ه
 يَجْعَلُ اللَّ

َ
ك لِ ذٰٔ

َ
 ك
ۗ
ءِ
ۤ
مَا   السَّ

‘’Maka, siapa yang Allah kehendaki mendapat hidayah, Dia akan melapangkan 
dadanya untuk menerima Islam. Siapa yang Dia kehendaki menjadi sesat, Dia akan 
menjadikan dadanya sempit lagi sesak seakan-akan dia sedang mendaki ke langit. Begitulah 
Allah menimpakan siksa kepada orang-orang yang tidak beriman.’’ 

Ungkapan "yasrah ṣadrahu lil Islām" merupakan bentuk kināyah atau kiasan yang 
maknanya adalah bahwa seseorang telah mampu menerima kebenaran yang dibawa 
oleh Rasulullah. Ketika para sahabat bertanya kepada Nabi mengenai bagaimana proses 
pelapangan dada itu terjadi, Rasul menjelaskan bahwa cahaya (nūr) masuk ke dalam hati 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9), 128-143   eISSN: 3024-8140 

140 
 

orang tersebut, yang kemudian membuat hatinya terasa luas dan lapang.  Nabi juga 
menjelaskan bahwa tanda-tanda dari kelapangan dada itu dapat dilihat dari sikap dan 
perilaku orang tersebut, seperti menjauhkan diri dari godaan dunia yang bisa 
menipunya, senantiasa mengingat kehidupan akhirat sebagai tempat kembali yang 
kekal, serta mempersiapkan diri menghadapi kematian sebelum ajal datang menjemput 
(Nuha, 2022). 

4. Qs. Ali-‘Imran  [3]: 90 

Allah Subhanahu wa Ta'ala berfirman: 

مُ ال 
ُ
 ه

َ
ك ىِٕ

ىۤ
ول
ُ
هُمْ ۚ وَا

ُ
وْبَت

َ
بَلَ ت

ْ
ق
ُ
نْ ت

ه
رًا ل

ْ
ف
ُ
وْا ك

ُ
اد
َ
د
ْ
مَّ از

ُ
 اِيْمَانِهِمْ ث

َ
رُوْا بَعْد

َ
ف
َ
ذِيْنَ ك

ه
 ال
َّ
 اِن

َ
وْن

ُّ
ل
ۤ
ا
َّ
ض   

‘’Sesungguhnya orang-orang yang kufur setelah beriman, kemudian bertambah 
kekufurannya, tidak akan diterima tobatnya dan mereka itulah orang-orang sesat.’’ 

Zamakhsyari menafsirkan ayat yang mengandung gaya bahasa kināyah pada 
bagian " ْهُم

ُ
وْبَت

َ
بَلَ ت

ْ
ق
ُ
نْ ت

ه
 yang berarti  “taubat mereka tidak akan diterima”. Dalam "ل

tafsirnya, ia menerangkan  bahwa yang dimaksud dalam ayat ini adalah kaum Yahudi 
yang setelah beriman kepada Nabi Musa dan kitab Taurat, kemudian mengingkari Nabi 
Isa dan Injil, dan lebih jauh lagi mengingkari Nabi Muhammad, maka taubat mereka tidak 
akan diterima.  Namun, penting untuk dipahami bahwa frasa "tidak diterima taubatnya" 
dalam konteks ini adalah kinā yah (kiasan) dari keadaan seseorang yang mati dalam 

bat masihkinan untuk bertaukekufuran. Artinya, selama seseorang masih hidup, kemung  
terbuka. Akan tetapi, jika seseorang mati dalam keadaan kafir baik karena murtad atau 

menerus menolak kebenaran yang datang-karena terus  maka pada saat itulah taubat tidak  
dalam kondisilagi diterima.  Penolakan taubat ini disebabkan oleh kematian yang datang   

hati yang keras, penuh keraguan, dan tertutup dari kebenaran, sehingga tidak ada lagi  
ruang untuk kembali kepada iman. Banyak orang yang pernah murtad atau menyimpang  

njadi intidari iman, namun kembali kepada Islam sebelum ajal menjemput. Maka, yang me  
dari ayat ini adalah: “mati dalam kekufuran” merupakan kinā yah dari tidak diterimanya  
taubat (Al-Zamakhsharī, 1998 ). 

5. Qs. Al-Mukminun [23]: 27 

Allah Subhanahu wa Ta'ala berfirman: 

 
َۙ
وْرُ
ُّ
ن
َّ
ارَ الت

َ
ا وَف

َ
مْرُن

َ
ءَ ا
ۤ
ا جَا

َ
اِذ
َ
ا ف
َ
ا وَوَحْيِن

َ
عْيُنِن

َ
 بِا

َ
ك
ْ
ل
ُ
ف
ْ
ع  ال

َ
نِ اصْن

َ
يْهِ ا

َ
 اِل
ٓ
ا
َ
وْحَيْن

َ
ا
َ
 ف

َ
ك
َ
ل
ْ
ه
َ
  وَا

يْْ 
َ
ن
ْ
  اث
وْجَيْْ 

َ
لٍّ ز

ُ
 فِيْهَا مِنْ ك

ْ
ك
ُ
اسْل

َ
ف

 مَنْ سَبَقَ 
َّ
 اِلً

َ
وْن

ُ
رَق
ْ
غ هُمْ مُّ

َّ
 اِن
ۚ
مُوْا

َ
ل
َ
ذِيْنَ ظ

ه
ِ ال

ْ ف  ي ِ
اطِبْتّ 

َ
خ
ُ
 ت
َ
 وَلً

ۚ
هُمْ

ْ
وْلُ مِن

َ
ق
ْ
يْهِ ال

َ
عَل  

‘’Kami wahyukan kepadanya, “Buatlah kapal dengan pengawasan dan petunjuk 
Kami. Apabila perintah Kami telah datang dan tungku (dapur) telah memancarkan air, 
masukkanlah ke dalam (kapal) itu sepasang-sepasang dari setiap jenis (binatang), juga 
keluargamu, kecuali orang yang lebih dahulu ditetapkan (akan ditimpa siksaan) di antara 
mereka. Janganlah engkau bicarakan dengan-Ku tentang orang-orang yang zalim. 
Sesungguhnya mereka itu akan ditenggelamkan.’’ 

Ungkapan "wafāra at-tannūr" dalam ayat tersebut menggambarkan situasi di 
mana air mendidih dan bergerak naik dengan kuat, seperti ketika air yang dipanaskan di 
dalam wadah sampai mendidih hebat. Kata ini digunakan untuk melukiskan datangnya 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9), 128-143   eISSN: 3024-8140 

141 
 

air bah yang besar, bergelombang, dan berbuih.  Tannūr secara harfiah berarti alat untuk 
memasak atau semacam tungku atau periuk. Namun dalam konteks ayat ini, tannūr 
digunakan sebagai simbol permukaan bumi yang tiba-tiba memancarkan air secara 
dahsyat. Ini merupakan bentuk kināyah yang menggambarkan akan terjadinya peristiwa 
luar biasa di muka bumi yakni bencana besar berupa banjir atau topan sebagai bentuk 
kemurkaan Allah yang sangat hebat. Jadi, makna sebenarnya bukanlah air mendidih 
dalam tungku, melainkan pertanda bahwa kondisi bumi sedang dalam krisis besar 
karena murka Allah sedang diturunkan. 

Kesimpulan  

Kināyah adalah gaya bahasa dalam bahasa Arab yang menyampaikan makna 
secara tidak langsung atau tersirat dengan menggunakan ungkapan kiasan atau 
sindiran. Berbeda dengan majaz yang menolak makna asli dan hanya bermakna kiasan, 
kināyah tetap membiarkan makna asli muncul sebagai jembatan untuk mencapai makna 
sebenarnya, selama tidak ada petunjuk yang menghalanginya. Dengan kata lain, kināyah 
menyampaikan makna yang lebih dalam dengan cara yang halus dan tidak langsung, 
sehingga memerlukan pemahaman lebih agar maksud sebenarnya bisa ditangkap. Para 
ahli bahasa seperti al-Zarkasyi menjelaskan bahwa kināyah adalah cara menyampaikan 
sesuatu tanpa langsung menyebutkannya, melainkan menggunakan kata lain yang 
memiliki arti serupa atau dekat, disertai petunjuk agar pendengar bisa menangkap 
maksud tersembunyi. 

Dalam Al-Qur’an, kināyah banyak digunakan untuk menyampaikan pesan-pesan 
Allah SWT dengan cara yang indah, bijaksana, dan penuh makna. Penggunaan kināyah 
ini bukan hanya untuk memperindah bahasa, tetapi juga mengandung hikmah dan 
pesan moral, sosial, serta spiritual yang mendalam. Dengan demikian, memahami 
kināyah sangat penting untuk menganalisis makna tersembunyi dalam ayat-ayat suci, 
sehingga kita bisa mengaplikasikan ajaran Al-Qur’an dengan lebih baik dalam kehidupan 
sehari-hari. Kināyah terbagi menjadi tiga jenis, yaitu: kināyah ‘an shifah (kiasan terhadap 
sifat), kināyah ‘an maushuf (kiasan terhadap sesuatu yang disifati), dan kināyah ‘an 
nisbah (kiasan berdasarkan hubungan atau penyandaran sifat). Misalnya, ungkapan 
"panjang tangan" bermakna seseorang yang suka mencuri (kināyah ‘an shifah), 
"penjaga harta" bisa bermakna orang yang pelit (kināyah ‘an maushuf), dan “kemuliaan 
mengikuti bayangannya” bermakna kemuliaan yang melekat pada seseorang secara 
tidak langsung (kināyah ‘an nisbah). Secara sederhana, kināyah adalah cara kreatif dan 
halus untuk menyampaikan makna dengan menggunakan kata atau ungkapan lain yang 
terkait supaya pesan tersampaikan dengan penuh makna. 

Menurut al-Zarkasyi, penggunaan kināyah dalam Al-Qur’an memiliki beberapa 
tujuan penting. Pertama, kināyah mengagungkan kebesaran Allah dengan 
menyampaikan pesan-pesan yang memperlihatkan kekuasaan-Nya secara halus. Kedua, 
kināyah menghargai kecerdasan pembaca atau pendengar, karena pesan disampaikan 
secara simbolik dan tidak langsung, sehingga hanya orang yang paham yang dapat 
menangkap makna dalamnya. Ketiga, kināyah menghindari penggunaan kata kasar atau 
vulgar, sehingga tetap menjaga kesopanan, terutama dalam masalah sensitif seperti 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9), 128-143   eISSN: 3024-8140 

142 
 

hubungan suami istri. Selain itu, kināyah juga memperindah bahasa dan memberikan 
sindiran yang halus namun tepat sasaran agar pesan sampai tanpa menyinggung secara 
langsung. Beberapa contoh ayat Al-Qur’an yang menggunakan kināyah menunjukkan 
betapa halus dan dalamnya pesan yang disampaikan. Misalnya, dalam QS. Al-Baqarah 
[2]:187, kata “bāshirūhunna” digunakan untuk menyebut hubungan suami istri secara 
sopan dan tidak vulgar. Dalam QS. Al-Baqarah [2]:223, perempuan diumpamakan 
sebagai “ladang” yang harus dihargai dan dirawat, bukan objek pemuas semata. QS. Al-
An’am [6]:125 menggunakan ungkapan “melapangkan dada” yang berarti hati terbuka 
menerima hidayah Islam, sebuah kiasan untuk kesiapan spiritual seseorang. Dalam QS. 
Ali ‘Imran [3]:90, frasa “taubat mereka tidak diterima” bermakna bahwa taubat tidak 
mungkin diterima jika seseorang sudah meninggal dalam kekafiran. Sementara itu, 
dalam QS. Al-Mukminun [23]:27, ungkapan “wafāra at-tannūr” menggambarkan banjir 
besar yang merupakan azab Allah, bukan sekadar air mendidih biasa. 

Daftar Pustaka  

Abdul Basir Awan Mohd Ramli & Abdallah Saleh Abdallah. (2023). Kesopanan Berbahasa 
Kinayah Al-Quran dalam Mengungkap Makna Hubungan Seks Suami Isteri. Journal 
of Islam in Asia (E-ISSN 2289-8077), 20(1), 328–343. 
https://doi.org/10.31436/jia.v20i1.1142 

Alif Yasin Nur Haq & Ahmad Yasir Sipahutar. (2024). Analisis Redaksi Kinayah dalam Al-
Qur’an Surah Thaha Ayat 110. Al-Tarbiyah : Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 2(4), 19–26. 
https://doi.org/10.59059/al-tarbiyah.v2i4.1386 

Al-Zamakhsharī, M. ibn U. (1998). . Al-Kashshāf an haqā’iq al-tanzīl  wa uyūn al- aqāwīl fī 
wujūh al-ta’wīl. (Cetakan ke 3). Dār al-Rayyān. 

Az-Zarkasyi, I. (1978). Alburhan fi ulum al-Quran. Dar al-Fikr. 
Habibullah, Mo. (2022). Perbandingan Tafsir Al-Kasysyaf dan Tafsir Safwah Tafasir dalam 

menafsirkan ayat-ayat Kinayah [Program Studi Magister Pengkajian Islam 
Konsentrasi Ilmu Tafsir]. Pascasarjana UIN Syarif Hidayatullah. 

Khalil, M. al-Qattan. (1998). Studi Ilmu ilmu al-Quran (Cetakan ke 4). Litera Antar Nusa, 
dan Pustaka  Islamiyah. 

Machasin. (2007). Menguasai Balaghah; Cara Cerdas Berbahasa. Nurma Media Idea. 
Muluk, T. (2020). Kinayah wa Ta’ridl al-Qur’an (Kajian Pemikiran Imam al-Zarkasi). An-Nur 

Jurnal Studi Islam, x(1), 1–24. https://doi.org/1820-8753 
Nuha, U. (2022). STUDI ILMU BALAGHAH Pengantar Memahami Balaghah al-Qur’an dan 

Balaghah al-Lughah  al-Arabiyyah (1st ed.). CV. ISTANA AGENCY Istana Publishing. 
Nurwahdi, N. (2017). REDAKSI KINAYAH DALAM AL-QURAN. JURNAL ULUNNUHA, 6(1), 

63–80. 
Sagala, R. (2016). Balaghah. FAKULTAS TARBIYAH DAN KEGURUAN INSTITUT AGAMA 

ISLAM NEGERI RADEN INTAN LAMPUNG. 
Setiyaningsih, S. I. (2008). Fungsi Bahasa dalam Masyarakat: Sebuah Kajian 

 Sosiolinguistik. Jurnal Al-Adabiyat, 7(2). 
Subakir, A., & Khamim. (2018). ILMU BALAGHAH Dilengkapi dengan contoh-contoh Ayat,  

Hadits Nabi dan Sair Arab (Nadi offset). IAIN Kediri Press. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9), 128-143   eISSN: 3024-8140 

143 
 

Wathani, S. (2016). Tafsir Realitas Sosial Al-Qur’an: Pendekata Sosiolinguistik Dalam 
Memahami Bahasa Kinayah Al-Qur’an. Tadid, XV(1), 87–104. 

Yamani, Ga. (2023). BALĂGHAH AL-QUR’ĂN  Mendaki Ketinggian Bahasa Al-Qur’an 
Mendalami Kandungan Maknanya (pertama). Yayasan Madinah Anwarul Qur’an 
Jalan Tanderante No. 20 Palu. 

Zulyadin. (2018). AL-KINĀYĀT WA AL-TA’RĪḌ FĪ AL-QUR’ĀN:  DALAM KERANGKA 
PEMIKIRAN  AL-ZARKASHIY. Jurnal Ilmu al-Quran dan Tafsir, 1(1), 1–24. 

 
 


