Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elISSN: 3024-8140
Volume 3, Issue September, 2025 pp. 128-143 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Keindahan bahasa al-qur’an : Analisis makna tersembunyi
dalam kinayah

Harun Ar-Rosyid' Muhammad Nuruddien?

" Program Studi Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang; *Dosen
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: 230204110134@student.uin-malang.ac.id , mnuruddien@uin-malang.ac.id

Kata Kunci: ABSTRAK
Keindahan Bahasa; al- Kinayah merupakan salah satu bentuk gaya bahasa dalam bahasa Arab
Qur’an; Analisis Makna; yang digunakan untuk menyampaikan makna secara tidak langsung
Kinayah melalui ungkapan kiasan atau sindiran. Berbeda dengan majaz yang
secara tegas menolak makna literal karena adanya petunjuk kontekstual
Keywords: (qarinah), kinayah masih memungkinkan makna literal tetap dipahami,
The Beauty of languge; al- meskipun makna tersiratnya lebih dominan. Dalam hal ini, makna asli
Qur’an; Semantic Analysis; dalam kinayah berperan sebagai jembatan menuju pemahaman yang
Kinayah lebih dalam. Para ahli balaghah seperti al-Zarkasyi menjelaskan bahwa

kinayah adalah ungkapan yang tidak menyebutkan objek atau makna

secara langsung, melainkan mengisyaratkan makna sebenarnya melalui
kata lain. Dalam Al-Qur’an, penggunaan kinayah bukan hanya memperindah lafaz, tetapi juga menyampaikan
pesan-pesan ilahiah yang mendalam dan penuh hikmah. Al-Zarkasyi menyebutkan ada sepuluh tujuan utama
dari penggunaan kinayah, di antaranya: menunjukkan keagungan Allah, menjaga kesantunan bahasa,
menyampaikan makna batiniah, serta memberikan sindiran yang halus namun mengena. Kajian ini
menganalisis lima ayat Al-Qur’an yang memuat unsur kinayah, yaitu QS. Al-Baqarah [2]: 187 dan 223, QS. Al-
An’am [6]: 125, QS. Ali-“Imran [3]: 90, dan QS. Al-Mu’minun [23]: 27. Ungkapan seperti bashirGhunna dan
harsun digunakan untuk membicarakan hubungan suami istri secara santun. Frasa yasrah sadrahu
menggambarkan keterbukaan hati dalam menerima kebenaran Islam. Sementaraiitu, lan tugbal taubatuhum
menunjukkan keadaan kufur yang tetap hingga kematian, dan fara at-tannar menjadi simbol datangnya azab
besar. Melalui pendekatan ini, kinayah tidak hanya dipahami sebagai gaya bahasa, tetapi juga sebagai sarana
penting dalam memahami pesan-pesan Al-Qur’an yang bersifat moral, sosial, dan spiritual secara lebih
mendalam dan kontekstual.
ABSTRACT

Kinayah is a form of figurative language in Arabic used to convey meaning indirectly through metaphorical
or ironic expressions. Unlike majaz, which explicitly rejects the literal meaning due to contextual clues
(qarinah), kinayah still allows the literal meaning to be understood, although the implied meaning is more
dominant. In this case, the original meaning in kinayah serves as a bridge to a deeper understanding. Scholars
of balaghah, such as al-Zarkasyi, explain that kinayah is an expression that does not directly mention the
object or meaning, but rather hints at the actual meaning through other words. In the Qur’an, the use of
kinayah not only beautifies the wording but also conveys profound divine messages filled with wisdom. Al-
Zarkasyi mentions ten main purposes behind the use of kinayah, including demonstrating the greatness of
Allah, maintaining linguistic politeness, conveying inner meanings, and delivering subtle but effective satire.
This study analyzes five Qur’anic verses containing elements of kinayah, namely QS. Al-Bagarah [2]: 187 and
223, QS. Al-An’am [6]: 125, QS. Ali-“‘Imran [3]: 90, and QS. Al-Mu’minun [23]: 27. Expressions such ds
bashirdhunna and harsun are used to discuss marital relations politely. The phrase yasrah sadrahu depicts
the openness of heart in accepting the truth of Islam. Meanwhile, lan tugbal taubatuhum indicates a state of
persistent disbelief until death, and fara at-tanntr symbolizes the arrival of a great punishment. Through
this approach, kinayah is understood not only as a literary style but also as an important tool for grasping the
moral, social, and spiritual messages of the Qur’an in a deeper and more contextual manner

@ ®®@ This is an open access article under the CC BY-INC-S.A license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maunlana Malik 1brahin: Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9), 128-143 elSSN: 3024-8140

Pendahuluan

Al-Qur’an Merupakan kitab suci umat Islam yang di dalamnya berisi firman Allah
SWT dan merupakan mukjizat terbesar Nabi Muhammad SAW. Bahasa Arab, sebagai
bahasa yang digunakan dalam Al-Qur’an, memiliki kekayaan sejarah dan warisan budaya
yang luar biasa. Keindahan bahasa serta gaya retorika yang terkandung dalam Al-Qur’an
telah lama menjadi objek kajian menarik bagi para cendekiawan dan ahli bahasa dari
berbagai belahan dunia sepanjang sejarah peradaban Islam. Salah satu aspek yang
sering menjadi sorotan dalam kajian tersebut adalah penggunaan gaya bahasa kinayah
dalam Al-Qur’an.

Bahasa adalah alat komunikasi yang sangat penting dalam kehidupan manusia.
Melalui bahasa, seseorang bisa menyampaikan pikiran, pengalaman, perasaan, dan
harapannya kepada orang lain. Hampir seluruh aktivitas manusia yang melibatkan
interaksi sosial sangat bergantung pada bahasa. Bahkan, kebudayaan suatu bangsa pun
bisa dilihat dari cara mereka berbahasa. Meskipun ada banyak cara untuk
mengekspresikan ide dan perasaan, bahasa tetap menjadi sarana komunikasi yang
paling efektif, baik secara lisan maupun tulisan (Setiyaningsih, 2008).

Di sisi lain, Al-Qur’an merupakan panduan hidup bagi manusia karena kandungan
di dalamnya terdapat petunjuk yang jelas untuk menjalani berbagai aktivitas sehari-hari.
Al-Qur’an memuat berbagai aturan yang dibutuhkan manusia dalam menjalin hubungan
dengan sesama, dengan lingkungan sekitar, dan yang paling utama, dengan Sang
Pencipta (Nurwahdi, 2017).

Dalam waktu yang relatif singkat, keindahan bahasa Al-Qur’an mulai menyebar dan
mendapat tempat di tengah-tengah kehidupan masyarakat Arab. Bahkan, pujangga-
pujangga besar yang dikenal ahli sastra saat itu pun mengakuinya. Seperti yang
diriwayatkan oleh Ibnu Abbas, suatu ketika al-Walid bin al-Mughirah datang menemui
Nabi Muhammad. Nabi pun membacakan ayat-ayat Al-Qur'an kepadanya. Saat
mendengarnya, hati al-Walid menjadi tersentuh dan luluh oleh keindahan kalimat-
kalimat tersebut. Kabar tentang hal ini sampai ke telinga Abu Jahal. la pun segera
menjumpai al-Walid dan berkata, “Wahai pamanku, kaum kita sedang berniat
mengumpulkan harta untukmu, tapi mengapa kau justru mendekati Muhammad demi
memperoleh anugerah darinya?”” Al-Walid pun menjawab, “Kaum Quraisy tahu bahwa
aku adalah salah satu orang terkaya di antara mereka. Aku tidak membutuhkan harta
itu.” Lalu Abu Jahal mendesaknya lagi, “Kalau begitu, katakanlah sesuatu tentang
Muhammad yang bisa menunjukkan bahwa kau menolaknya dan membencinya.”
Namun al-Walid menjawab, “Apa yang harus aku katakan? Demi Allah, tidak ada seorang
pun di antara kalian yang lebih tahu dariku soal syair, rajaz, gasidah, atau bahkan syair
jin. Tapi demi Allah, apa yang disampaikan Muhammad itu tidak bisa dibandingkan
dengan semua itu. Ucapannya sangat manis, bagian atasnya begitu subur seperti pohon
yang penuh buah, dan bagian bawahnya mengalirkan kesegaran seperti air yang jernih.
Kata-katanya begitu tinggi, tak ada yang bisa menandinginya, bahkan ia mampu

129



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9), 128-143 elSSN: 3024-8140

menghancurkan segala yang berada di bawahnya.” Perkataan al-Walid ini menjadi
pengakuan dari seorang ahli sastra Quraisy bahwa Al-Qur’an bukanlah buatan manusia
biasa, melainkan memiliki kekuatan dan keindahan yang luar biasa. (Khalil, 1998 : 382).

Apa yang dikatakan oleh Al-Walid memang benar, bahwa Al-Qur’an memiliki daya
tarik bahasa yang luar biasa indah, tidak membosankan, dan sarat akan makna yang
mendalam. Bahkan, jika seluruh manusia dan jin bersatu untuk mencoba menandingi
keindahan bahasa Al-Qur’an, mereka tetap tidak akan mampu membuat tandingannya
meskipun hanya satu ayat saja.

Kinayah merupakan salah satu gaya bahasa dalam bahasa Arab yang
menyampaikan makna secara tidak langsung atau tersirat. Karena maknanya tidak selalu
tampak secara eksplisit, memahami kinayah membutuhkan penafsiran yang mendalam.
Gaya bahasa ini banyak ditemukan dalam ayat-ayat Al-Qur’an, di mana Allah SWT
menggunakan ungkapan yang indah dan penuh hikmah untuk menyampaikan pesan-
pesan-Nya. Dalam Al-Qur’an, kinayah sering digunakan untuk menyampaikan makna
yang dalam dan luas, mencerminkan keagungan, kebesaran, serta kebijaksanaan Allah
SWT (Alif Yasin Nur Hag & Ahmad Yasir Sipahutar, 2024).

Kajian tentang kinayah yang terdapat di dalam Al-Qur’an penting untuk dilakukan
secara menyeluruh dan mendalam. Tanpa adanya kajian semacam ini, pemahaman
terhadap Al-Qur’an akan cenderung bersifat tekstual saja, terbatas pada bentuk lahiriah
dari ayat-ayatnya. Padahal, studi tentang kinayah sangat berperan dalam membantu
memahami makna yang tersembunyi di balik setiap kalimat yang mengandung unsur
kinayah, baik dalam konteks akidah, hukum Islam, sejarah, maupun penciptaan alam
semesta. Oleh karena itu, dengan adanya kajian terhadap gaya bahasa kinayah,
diharapkan akan lahir pemahaman yang selaras dengan tujuan agung diturunkannya
ayat-ayat Al-Qur’an, serta menghindarkan dari penafsiran yang menyimpang dari ajaran
Islam (Habibullah, 2022).

Dalam konteks Al-Qur’an, uslub kinayah dipahami sebagai sebuah metode
pemilihan kata dalam penyusunan kalimat yang berkaitan langsung dengan ayat-
ayatnya. Di sinilah letak keistimewaan dan keunikan Al-Qur’an yang membedakannya
dari gaya bahasa kinayah dalam kitab samawi lainnya. Keistimewaan ini juga diperkuat
oleh sifat kemukjizatannya, khususnya dalam posisinya di tengah masyarakat Arab yang
sangat menghargai keindahan dan kekuatan bahasa. Sebagai kitab suci umat Islam, Al-
Qur’an memiliki mukjizat yang abadi dalam berbagai aspeknya baik dalam hal syariat
tasyri‘i, kebahasaan lughawi, keilmuan ‘ilmi, maupun hal-hal yang bersifat gaib ghaibi
(Wathani, 2016).

Dalam ilmu balaghah, kinayah dipahami sebagai sebuah metode penyampaian
makna melalui kata-kata yang tidak hanya mengacu pada arti aslinya yang umum
dipahami, tetapi juga merujuk pada makna lain. Perpindahan makna ini terjadi karena
adanya hubungan tertentu (‘alagah) antara makna asli dan makna baru tersebut, serta
adanya penanda atau petunjuk (garinah) yang membuat kata tersebut tidak lagi
dipahami dalam arti asalnya (Machasin, 2007). Dalam kinayah, garinah berperan penting
sebagai pembeda antara kinayah dan majaz. Majaz sendiri tidak bisa dipahami secara
harfiah. Bahkan, mustahil jika maknanya dimaknai secara literal, seperti dalam ungkapan

130



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9), 128-143 elSSN: 3024-8140

"singa sedang memberi kata-kata semangat." Kata '"singa" di sini adalah majaz
(isti‘arah), karena memberi semangat bukanlah sifat asli seekor singa. Oleh karena itu,
dalam konsep kinayah, penggunaan makna denotatif dan konotatif tidak bertentangan
dengan pandangan mayoritas ahli balaghah, karena keduanya berada pada tingkat
makna yang berbeda. Dalam hal ini, makna yang dimaksud sebenarnya adalah makna
konotatif, bukan keduanya sekaligus (Abdul Basir Awang, Mohd Ramli & Abdallah Saleh
Abdallah, 2023).

Analisis terhadap kinayah dalam ayat-ayat Al-Qur’an menjadi sangat penting untuk
mengungkap makna-makna tersembunyi yang tidak dapat dipahami secara harfiah.
Dengan memahami uslub kinayah, seseorang dapat menggali kedalaman balaghah Al-
Qur’an sekaligus memperluas pemahaman terhadap pesan-pesan Allah yang penuh
makna dan hikmah. Kajian ini akan menganalisis beberapa ayat Al-Qur’an yang
mengandung kinayah, baik dari segi bentuk bahasanya, makna tersiratnya, maupun
konteks retorikanya, sebagai upaya untuk menunjukkan betapa agung dan
mendalamnya kandungan bahasa Al-Qur’an. Kajian terhadap kinayah juga memiliki nilai
penting, tidak hanya dalam memahami pesan-pesan moral dan spiritual yang
disampaikan, tetapi juga dalam menggali keindahan sastra dan gaya bahasa Al-Qur’an
yang luar biasa. Melalui analisis ini, diharapkan pembaca dapat lebih memahami
bagaimana Al-Qur’an menyampaikan pesan-pesan penting secara elegan, mendalam,
dan menyentuh hati. Penelitian ini bertujuan untuk mengidentifikasi dan mengkaji ayat-
ayat yang memuat unsur kinayah, menelusuri makna tersembunyi di dalamnya, serta
menjelaskan peran dan fungsi kinayah dalam memperkuat pesan dakwah dan ajaran
Islam melalui pendekatan retoris.

Metodologi Penelitian

Penelitian ini merupakan jenis penelitian pustaka (library research), yaitu studi
yang dilakukan dengan menelaah dan mengkaji berbagai sumber literatur yang relevan,
seperti buku, jurnal ilmiah, artikel, dan referensi lainnya yang mendukung topik
penelitian. Fokus utama penelitian ini adalah menganalisis penggunaan gaya bahasa
kinayah dalam Al-Qur’an. Data dikumpulkan dari ayat-ayat Al-Qur’an yang mengandung
unsur kinayah, serta ditunjang oleh penafsiran ulama dan kajian linguistik dari berbagai
sumber literatur. Selanjutnya, data dianalisis untuk memahami makna tersirat yang
terkandung dalam penggunaan kinayah, serta konteks dan tujuan retoris
penggunaannya dalam menyampaikan pesan-pesan ilahi. Pendekatan ini bertujuan
untuk memperkaya pemahaman terhadap keindahan dan kedalaman bahasa Al-Qur’an,
khususnya dalam aspek kinayah yang halus dan penuh makna.

Pembahasan

Definisi kinayah

Ketika sebuah kata diucapkan, namun tidak dimaksudkan untuk mengacu pada
makna aslinya, ada kalanya makna asli tersebut tetap digunakan sebagai jembatan
(itulah yang disebut kinayah) untuk mengarah pada makna yang sebenarnya ingin
disampaikan. Sebaliknya, ada pula ungkapan yang benar-benar tidak bermaksud
menyampaikan makna aslinya sama sekali, melainkan sepenuhnya bermakna kiasan

131



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9), 128-143 elSSN: 3024-8140

(majaz), karena adanya qarinah (petunjuk konteks) yang menolaknya. Secara bahasa,
kinayah berarti kiasan atau sindiran. Artinya, sebuah ungkapan disampaikan dengan cara
yang tidak langsung atau samar untuk menyiratkan makna lain. Sedangkan menurut
istilah, kinayah adalah (Subakir & Khamim, 2018) :

A5 ) e dai e Ay 2 sa g paad (Lo il 3311 3l sn g A g 531 line e 43 3y i Jadd

"Lafazh yang dimaksudkan pada selain (makna aslinya) sebagaimana telah buat
untuknya, dengan bolehnya menghendaki makna asli karena tidak terdapat qarinah yang
menghalanginya".

Dengan kata lain, kinayah merupakan bentuk ungkapan yang disampaikan secara
tidak langsung atau tersirat, karena menggunakan bahasa kiasan atau sindiran.
Tujuannya adalah untuk menyampaikan makna lain yang bukan makna aslinya, namun
tetap melalui makna asli tersebut, sebab tidak ada penanda (garinah) yang secara tegas
menolak atau menghalangi pemahaman terhadap makna asli sebagai jembatan menuju
makna yang sebenarnya dimaksud.

Dalam kinayah, garinah berperan penting sebagai pembeda antara kinayah dan
majaz. Majaz sendiri tidak bisa dipahami secara harfiah. Bahkan, mustahil jika maknanya
dimaknai secara literal, seperti dalam ungkapan "singa sedang memberi kata-kata
semangat." Kata "singa" di sini adalah majaz (isti‘arah), karena memberi semangat
bukanlah sifat asli seekor singa. Oleh karena itu, dalam konsep kinayah, penggunaan
makna denotatif dan konotatif tidak bertentangan dengan pandangan mayoritas ahli
balaghah, karena keduanya berada pada tingkat makna yang berbeda. Dalam hal ini,
makna yang dimaksud sebenarnya adalah makna konotatif, bukan keduanya sekaligus
(Abdul Basir Awang, Mohd Ramli & Abdallah Saleh Abdallah, 2023).

Secara jelas, Al-Zarkasyi menyebutkan bahwa kinayah adalah cara
mengungkapkan sesuatu tanpa menyebutkan namanya secara langsung. Dalam istilah
ahli balaghah (khususnya cabang al-bayan), kinayah dipahami sebagai bentuk ungkapan
di mana seseorang ingin menyampaikan suatu makna, tetapi tidak menggunakan kata
yang secara khusus memang ditujukan untuk makna tersebut. Lebih lanjut, Al-Zarkasyi
menjelaskan bahwa menurut para ulama ahli bayan, kinayah merupakan ungkapan yang
disampaikan oleh seorang pembicara dengan tujuan menyampaikan makna tertentu.
Namun, alih-alih menyebutkan kata yang langsung menunjuk makna tersebut, ia
menggunakan kata lain yang memiliki arti serupa atau mendekatinya. Kemudian, ia
menambahkan petunjuk atau indikator tertentu agar pendengar dapat memahami
bahwa yang dimaksud sebenarnya adalah makna dari kata lain yang tidak disebutkan
secara langsung (Muluk, 2020)

Kinayah merupakan salah satu gaya bahasa dalam bahasa Arab yang
menyampaikan makna secara tidak langsung atau tersirat. Karena maknanya tidak selalu
tampak secara eksplisit, memahami kinayah membutuhkan penafsiran yang mendalam.
Gaya bahasa ini banyak ditemukan dalam ayat-ayat Al-Qur’an, di mana Allah SWT
menggunakan ungkapan yang indah dan penuh hikmah untuk menyampaikan pesan-
pesan-Nya. Dalam Al-Qur’an, kinayah sering digunakan untuk menyampaikan makna
yang dalam dan luas, mencerminkan keagungan, kebesaran, serta kebijaksanaan Allah
SWT (Alif Yasin Nur Haq & Ahmad Yasir Sipahutar, 2024).

132



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9), 128-143 elSSN: 3024-8140

Macam-Macam Kinayah

Pembagian kinayah ditinjau dari segi «= < atau makna yang kita kehendaki stwxic 3
ada tiga (Sagala, 2016) :
1. Kinayah 'An Shifah (4da ge 4S)

Kinayah bisa digunakan ketika makna yang ingin disampaikan memiliki kemiripan
dengan suatu sifat tertentu. Misalnya, ungkapan s J: sk (memiliki sarung pedang yang
panjang) menggambarkan seseorang yang bertubuh tinggi. Dalam kinayah seperti ini,
biasanya disebutkan sesuatu yang memiliki makna tersirat (mausuf), baik secara
langsung maupun bisa dipahami dari konteks pembicaraan (siyaq al-kalam), lalu
digunakan sifat yang lazim melekat pada mausuf tersebut. Contohnya, ungkapan s
dail &sh, Muhammad adalah mausuf-nya (orang yang dimaksud), dan sifat yang biasa
dikaitkan dengannya adalah s~ Jisk, yang sebenarnya bermakna tinggi badan (4 d:sb).
Contoh lain: kalimat "Amir panjang tangan." Dari ungkapan ini, kita dapat menangkap
sifat tersirat, yaitu suka mencuri. "Amir" adalah orang yang dimaksud (mausuf),
sedangkan "panjang tangan" adalah sifat lazim yang digunakan secara kiasan untuk
menunjukkan seseorang yang suka mencuri. Hal ini karena dalam budaya bahasa, istilah
"panjang tangan" lazim digunakan untuk menyebut seseorang yang suka mengambil
barang milik orang lain (Habibullah, 2022). Secara umum, sifat dalam kinayah bisa
diklasifikasikan menjadi dua jenis yaitu (Subakir & Khamim, 2018) :

a) Qaribah adalah jenis kinayah di mana peralihan dari makna asli ke makna yang
dimaksud berlangsung secara langsung, tanpa menggunakan kata perantara
atau penunjuk lain. Contohnya adalah ungkapan berikut:

Aadll Jy sk (2l
Ungkapan tersebut merupakan bentuk kinayah yang merujuk pada sifat yang
biasanya dimiliki oleh seseorang yang bertubuh tinggi dan pemberani. Peralihan
makna dari arti harfiah yaitu seseorang yang memiliki sarung pedang yang
panjang berpindah secara langsung ke makna tersirat, yakni seseorang yang
bertubuh tinggi dan memiliki keberanian. Hal ini karena pada umumnya, orang
yang memiliki sarung pedang panjang juga bertubuh tinggi, dan tinggi badan
sering kali diasosiasikan dengan keberanian.

b) B&’idah adalah jenis kinayah di mana peralihan dari makna asli menuju makna yang
dimaksud memerlukan perantara. Hal ini disebabkan karena makna yang ingin
disampaikan letaknya cukup jauh dari makna harfiahnya, sehingga tidak bisa dipahami
secara langsung tanpa adanya penjelasan tambahan atau hubungan makna yang
menghubungkan keduanya. Contohnya dapat dilihat dalam ungkapan-ungkapan
tertentu yang membutuhkan penalaran lebih untuk memahami maksud sebenarnya.

eyl i< DA
Ungkapan “Fulan adalah orang yang banyak abunya” merupakan bentuk kinayah
yang menggambarkan sifat dermawan pada seseorang. Makna aslinya banyak
abunya tidak langsung menunjuk pada sifat dermawan, tetapi perlu ditelusuri
melalui beberapa tahapan makna. Orang yang banyak abunya berarti sering

133



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9), 128-143 elSSN: 3024-8140

menyalakan api untuk memasak. Sering memasak menunjukkan bahwa ia kerap
menyiapkan makanan dalam jumlah besar. Ini mengisyaratkan bahwa ia sering
menjamu tamu. Dan seseorang yang sering menerima tamu biasanya dikenal
sebagai pribadi yang dermawan.
2. Kinayah 'An Maushuf (<=5« o= 4US) yaitu makna yang disifati dengan sesuatu

(Yamani, 2023)

Al e O )la 5
Artinya: Dia penjaga hartanya. ( yang dimaksud dengan penjaga harta adalah
“orang kikir”’).

3. Kinayah 'An Nisbah (fwi 0= 44S)
Kinayah ‘an an-nisbah adalah bentuk kinayah yang menyebutkan suatu sifat,
tetapi tidak langsung disandarkan kepada orang atau subjek yang mempunyai
sifat itu. Sebaliknya, sifat tersebut dikaitkan dengan sesuatu yang berhubungan
erat atau merupakan konsekuensi dari subjek tersebut (Alif Yasin Nur Haq &
Ahmad Yasir Sipahutar, 2024). Dalam jenis kinayah ini, yang menjadi pusat
perhatian bukan sifatnya, melainkan pihak yang memiliki sifat tersebut
(maushuf). Contoh: )
alls 4 2240

Artinya: Kemuliaan mengikuti bayangannya.
Sifat (aa<l) atau kemuliaan itu tidak disandarkan terhadap orang yang
memipunyai sifat mulia tapi disandarkan kepada sesuatu yang berhubungan
dengannya yaitu bayangannya.

Faktor-Faktor Penggunaan Kinayah Didalam al-Qur’an

Menurut Al-Zarkashiy, ada sejumlah alasan dan tujuan tertentu di balik
penggunaan gaya bahasa kinayah dalam Al-Qur'an. Al-Zarkashiy kemudian
mengidentifikasi beberapa faktor yang menjadi latar belakang munculnya ungkapan-
ungkapan kinayah tersebut yaitu (Zulyadin, 2018):

Tujuan pertama dari penggunaan kinayah dalam Al-Qur’an, menurut Al-Zarkashiy,
adalah sebagai pengingat akan kebesaran dan kekuasaan Allah. Dalam hal ini, ia
memberi contoh ayat: "84>ly jui e @Sals gl 9a" “Dia-lah yang menciptakan kalian dari
satu jiwa.” Ungkapan nafsin wahidah di sini merupakan bentuk kiasan yang merujuk
kepada Nabi Adam. Melalui gaya bahasa ini, Al-Qur’an ingin menggambarkan bahwa
Allah memiliki kekuasaan yang luar biasa besar, karena dari satu makhluk saja, Dia
mampu menciptakan seluruh umat manusia.

Tujuan kedua dari penggunaan gaya bahasa kinayah dalam Al-Qur’an adalah
keyakinan bahwa mukhatab (lawan bicara) memiliki tingkat kecerdasan yang memadai
untuk memahami makna yang tersirat. Karena itu, penyampaian pesan tidak perlu
dilakukan secara langsung, melainkan cukup melalui ungkapan yang halus atau simbolik.
Gaya ini mencerminkan penghargaan terhadap kemampuan akal dan daya nalar
pembacanya, sebagaimana tampak dalam sejumlah ayat yang menyampaikan makna

134



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9), 128-143 elSSN: 3024-8140

mendalam dengan bahasa yang tidak eksplisit namun tetap dapat ditangkap oleh
mereka yang cermat dalam memahami konteks, sebagai contoh ayat dalam berikut :

Oyaks @45 9BNI ) b YT qgatitl g tlas ()

Menurut al-Zarkashiy, kandungan ayat ini mengandung makna hiburan (tasliyah)
terhadap Nabi Muhammad yang pada saat itu tengah merasa putus asa. Seakan-akan
Allah berfirman, ‘“Janganlah engkau menyangka bahwa kegagalan dalam memberi
peringatan kepada mereka (orang-orang kafir) adalah karena kelemahanmu.
Sesungguhnya Akulah yang menghalangi mereka dari keimanan, dan telah menetapkan
mereka sebagai bahan bakar neraka.” Dalam ayat ini, gaya bahasa kinayah terlihat ketika
Allah menyampaikan maksud-Nya secara tidak langsung, dengan keyakinan bahwa Nabi
Muhammad, sebagai orang yang cerdas dan bijak, mampu menangkap makna yang
tersembunyi di balik ungkapan tersebut.

Tujuan Ketiga yaitu beralih kepada bentuk lafadz yang lebih umum, sebagaimana
dicontohkan dalam ayat berikut;

25\2154&”5'_”@9%"'1"5%’ °:§@@M¢T\l&3l

Kata na'jah secara harfiah berarti "domba betina", namun dalam konteks ayat
tersebut, makna yang dimaksud bukanlah makna literalnya. Sebaliknya, yang dimaksud
adalah makna lain yang sudah lazim dipahami, yaitu mar’ah (perempuan). Hal ini sesuai
dengan kebiasaan orang Arab yang sering menggunakan kata na’jah sebagai ungkapan
kiasan (kinayah) untuk menyebut perempuan (Muluk, 2020).

Tujuan keempat adalah ketika suatu ungkapan dianggap tidak pantas jika
disampaikan secara langsung atau terdengar terlalu vulgar. Dalam situasi semacam ini,
al-Qur’an memilih untuk menyampaikannya melalui bahasa yang halus dan bersifat
kiasan. Sebagai contoh, dalam ayat " u—‘b}b&‘y Y 33", kata sirr digunakan sebagai
kiasan untuk menyatakan hubungan intim (jima’). Dalam membahas persoalan jima’, al-
Qur'an menggunakan berbagai istilah lain yang juga bersifat kinayah, seperti lamsun
(sentuhan), mula masah (menyentuh), al-rafats (ucapan atau tindakan mesra), al-dukhil
(masuk), al-nikah (pernikahan yang bermakna hubungan suami istri), dan mubasyarah
(berhubungan secara langsung). Ungkapan "<l exue Y" secara harfiah berarti "kalian
telah menyentuh perempuan." Namun jika ditinjau dari konteks keseluruhan ayat,
makna yang dimaksud bukan sekadar menyentuh secara fisik, melainkan merujuk pada
hubungan suami istri (berhubungan badan), meskipun sebagian ulama ada yang tetap
memahami makna lahiriah dari kata tersebut sebagai sentuhan biasa. Penggunaan
bahasa yang halus atau eufemistis dalam ayat ini sangat dapat dipahami. Secara
geografis, masyarakat Arab hidup di wilayah yang kering dan tandus, yang
mengharuskan mereka untuk sering berpindah tempat demi memenuhi kebutuhan
sehari-hari. Kondisi alam yang keras dan tidak bersahabat ini kadang memudarkan
harapan mereka, dan dalam situasi seperti itu, muncul berbagai bayangan liar yang
membangkitkan dorongan hawa nafsu. Dalam konteks ini, banyak laki-laki Arab yang
cenderung menjalani kehidupan poligami dan secara terbuka membicarakan

135



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9), 128-143 elSSN: 3024-8140

perempuan, termasuk soal kecantikan dan daya tariknya. Melihat latar belakang budaya
seperti ini, maka sangat wajar jika al-Qur’an menggunakan bahasa yang santun, halus,
dan penuh etika ketika membahas persoalan-persoalan yang berkaitan dengan
perempuan. Hal ini menunjukkan keagungan gaya bahasa al-Qur’an yang tidak hanya
mengedepankan makna, tetapi juga menjunjung tinggi kesopanan dalam
menyampaikan pesan-pesan moralnya (Zulyadin, 2018).

Tujuan kelima yaitu dalam penggunaan kinayah adalah tahsin al-Lafz
(memperindah lafadz), seperti ungkapan dalam ayat 0¢Ss ae orang Arab biasa
menggunakan ungkapan baid bagi perempuan yang merdeka.

Keenam, bertujuan menggunakan balaghah sebagaimana dalam ayat;
e 5B alasdl § 3b5 2l g LG gasf

Dalam ayat tersebut, Allah menggambarkan kondisi para wanita Arab pada masa
itu yang kebanyakan gemar hidup bermewah-mewahan, senang bersenang-senang, dan
sibuk dengan aktivitas-aktivitas yang menjauhkan mereka dari makna hakiki dari suatu
perkataan. Pemilihan kata silyah sebagai kiasan untuk menggambarkan karakter
perempuan pada waktu itu merupakan pilihan yang sangat tepat. Sebab, jika Allah
langsung menggunakan kata nisa’ (wanita), besar kemungkinan mereka tidak akan
menyadari bahwa yang sedang dibicarakan adalah diri mereka sendiri. Dengan kata lain,
penggunaan ungkapan kiasan ini lebih mengena dan memiliki efek sindiran yang lebih
halus namun tetap menyentuh sasaran (Az-Zarkasyi, 1978 : 402).

Tujuan ketujuh yaitu penggunaan kinayah sebagai cara untuk mengungkapkan
sesuatu yang buruk dengan ungkapan yang mengerikan, seperti dalam ayat berikut;

eliie J Dglis 2y Jams Vg : Dglian il 33 35430 I3

“Al-Ghul, merupakan kinayah (kiasan) dari sifat bakhil (pelit), sebagaimana
ungkapan mabsutah yang menjadi kiasan dari sifat dermawan” (Az-Zarkasyi, 1978 : 403).

Tuuan kedelapan penggunaan kinayah berfungsi sebagai pengingat tentang
tempat kembali manusia di akhirat kelak. Hal ini tampak dalam firman Allah mengenai
Abu Lahab: "¢y <) Qf o <", Dalam ayat tersebut, Allah tidak secara langsung
menyebut Abu Lahab sebagai calon penghuni neraka Jahannam, melainkan
menggunakan ungkapan "tabbat" (celaka atau binasa) sebagai sindiran halus yang
menunjukkan bahwa nasib Abu Lahab di akhirat kelak adalah kehancuran dan siksaan,
bahkan dia akan menjadi bahan bakar api neraka yang menyala-nyala. Meskipun
maksudnya jelas, Allah memilih menyampaikannya dengan gaya bahasa kiasan agar
lebih halus namun tetap mengandung makna yang mendalam.

Tujuan kesembilan yaitu kinayah juga digunakan sebagai bentuk penyampaian

yang ringkas. Dalam hal ini, kinayah merangkum berbagai aktivitas manusia sepanjang
hidupnyabaik perbuatan baik maupun buruk dalam ungkapan yang padat namun

136



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9), 128-143 elSSN: 3024-8140

bermakna luas. Al-Zarkashiy mencontohkan hal ini dalam beberapa ayat Al-Qur’an, di
mana tindakan-tindakan manusia tidak dijelaskan secara rinci, melainkan disampaikan
secara tersirat melalui bahasa kiasan yang menyeluruh dan efektif, sebagaimana yang
dicontohkan dalam ayat berikut;

L u}b&y (W) |9.Lt.§ Q \yj Qﬁla.cu |y5\.a.w.uj

Dalam ayat-ayat tersebut, segala bentuk perilaku yang dilakukan manusia,
terangkum dalam kata fa’ala (mengerjakan).

Tujuan Kesepuluh yaitu kinayah juga digunakan untuk menyampaikan makna yang
berbeda dari bentuk lahiriah suatu kalimat. Ungkapan ini dialihkan dari makna
tekstualnya dan dipahami secara keseluruhan tanpa harus menguraikan setiap kata
secara harfiah, apakah itu makna hakiki atau majazi. Kalimat tersebut kemudian
dijadikan sebagai representasi dari maksud yang sebenarnya ingin disampaikan. Bentuk
kinayah seperti ini juga digunakan oleh al-Zamakhsyari. Salah satu contohnya adalah
dalam ayat "ar-Rahman ‘ala al-‘Arsyi istawa", yang dalam konteks kinayah dipahami
sebagai simbol kekuasaan dan pemerintahan. Sebab, duduk atau bersemayam di atas
singgasana biasanya hanya dilakukan oleh seorang raja sebagai lambang otoritas dan
kedaulatannya (Az-Zarkasyi, 1978 : 303).

Dalam penggunaan kinayah, sering kali muncul pertanyaan, salah satunya: apakah
dalam kinayah disyaratkan adanya qarinah (indikasi atau petunjuk tertentu)?
Sebenarnya, pertanyaan ini mirip dengan pertanyaan terkait apakah kinayah itu sama
dengan majaz. Menanggapi hal ini, al-Zarkashiy mengutip pendapat al-Zamakhsyariyang
memberikan contoh penggunaan majaz dalam ayat "wa la yanzhuru ilayhim". Menurut
al-Zamakhsyari, ayat ini merupakan bentuk majaz yang menunjukkan bentuk
penghinaan dari Allah terhadap tiga golongan manusia tertentu. Selanjutnya, al-
Zamakhsyari memberikan analogi yang menjelaskan maksud tersebut. Misalnya ketika
dikatakan “Fulan tidak mau melihat Fulan,” ini bukan sekadar tentang penglihatan
secara fisik, tetapi merupakan ungkapan yang menunjukkan bahwa Fulan tidak peduli
dan tidak bersikap ramah kepada orang yang disebut. Karena pada umumnya, perhatian
dan sikap baik terhadap seseorang ditunjukkan dengan melihat atau menoleh
kepadanya. Pertanyaan lain yang sering muncul adalah: apakah memang sudah menjadi
kebiasaan masyarakat Arab untuk menggunakan kinayah hanya dalam konteks
menyebutkan hal-hal yang dianggap tidak pantas atau buruk jika disampaikan secara
langsung (Muluk, 2020).

Analisis Ayat-Ayat Kinayah Didalam al-Qur’an
1. Qs. Al-Baqgarah [2]:187

Allah Subhanahu wa Ta'ala berfirman:

Ml uyb;u ‘WS(&\ Al p.l.c L)-GJ Ol fw\g (oSJ U»LJ uma‘oi:l.w dl g,&)Jl pluall ad (oSJ e
Cy ’3“ L&) pSJ M‘j\}‘yﬂ‘ﬁ ljﬁjapﬁ AT g \3:.0\3 TP UJL‘) fSu.c e fSu.l.c bt

137



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9), 128-143 elSSN: 3024-8140

A1 3332 Alaasmiall § O3aSE (5T Hhaald Vs LI Jl gl \Jw\‘w imn & ;yﬁyLwa &
O3h% adlal LulU al ol G @l IS (b 35k Yb

“Dihalalkan bagimu pada malam puasa bercampur dengan istrimu. Mereka adalah
pakaian bagimu dan kamu adalah pakaian bagi mereka. Allah mengetahui bahwa kamu
tidak dapat menahan dirimu sendiri, tetapi Dia menerima tobatmu dan memaafkanmu.
Maka, sekarang campurilah mereka dan carilah apa yang telah ditetapkan Allah
bagimu. Makan dan minumlah hingga jelas bagimu (perbedaan) antara benang putih
dan benang hitam, yaitu fajar. Kemudian, sempurnakanlah puasa sampai (datang)
malam. Akan tetapi, jangan campuri mereka ketika kamu (dalam keadaan) beriktikaf
di masjid. Itulah batas-batas (ketentuan) Allah. Maka, janganlah kamu mendekatinya.
Demikianlah Allah menerangkan ayat-ayat-Nya kepada manusia agar mereka
bertakwa.”

Kata bashirdhunna secara harfiah berarti “bergaullah dengan mereka.” Namun,
maksud sebenarnya dari ungkapan ini bukan sekadar menjalin kedekatan atau
kebersamaan, melainkan merujuk pada hubungan suami istri dalam arti berhubungan
intim. Al-Qur’an menggunakan kata bashara sebagai cara yang halus dan sopan untuk
menggambarkan aktivitas seksual, tanpa menggunakan istilah yang vulgar, tetapi tetap
menyampaikan makna yang mendalam. Jadi, bashiruhunna adalah bentuk kinayah yang
digunakan untuk menyebut hubungan intim (jima‘) antara suami dan istri. Makna ini
juga diperkuat dalam riwayat yang dikemukakan oleh Ibnu Abi Hatim, bahwa orang yang
sedang beriktikaf di masjid dilarang untuk menyetubuhi istrinya selama masa i‘tikaf.
Larangan ini tidak hanya mencakup hubungan intim secara langsung, tetapi juga
termasuk tindakan seperti mencium dan memeluk istri, karena hal itu sudah termasuk
bentuk pendekatan fisik yang dilarang selama i‘tikaf (Nurwahdi, 2017).

2. Qs.Al-Bagarah [2]:223

Allah Subhanahu wa Ta'ala berfirman:
o 3all 85503818 0T 15AL15 2l 158515 ASwdSd 13508500 (3T (555 155680 &35 &S8las

“Bercampurlah dengan benar dan wajar) kapan dan bagaimana yang kamu sukai.
Utamakanlah (hal yang terbaik) untuk dirimu. Bertakwalah kepada Allah dan ketahuilah
bahwa kamu (kelak) akan menghadap kepada-Nya. Sampaikanlah kabar gembira kepada
orang-orang mukmin.”

Budaya sosial masyarakat Arab pada masa itu yang cenderung merendahkan posisi
perempuan mendapatkan teguran dari Allah. Meskipun ayat ini secara lahiriah adalah
ayat hukum atau ibadah dalam figh, namun maknanya juga mengandung pesan moral
yang mengajarkan pentingnya menghargai perempuan. Salah satu inti pesan tersebut
terletak pada penggunaan kata harsun, yang secara harfiah berarti ladang atau kebun
yang indah. Istilah ini digunakan sebagai bentuk sindiran atau bahasa kiasan untuk
menyampaikan kritik terhadap perlakuan masyarakat Arab terhadap perempuan,
khususnya dalam konteks hubungan suami istri. Pemilihan kata harsun menunjukkan
bahwa perempuan memiliki nilai dan peran penting, dan tidak seharusnya diperlakukan

138



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9), 128-143 elSSN: 3024-8140

sebagai warga kelas dua. Dengan kata lain, ayat ini secara halus namun tegas ingin
memperbaiki pandangan masyarakat saat itu dengan cara yang elegan dan penuh
makna (Wathani, 2016).

Dengan menyadari hal tersebut, penggunaan kata harsun yang berarti kebun atau
ladang dalam ayat ini sengaja dipilih agar masuk ke dalam pola pikir masyarakat Arab
kala itu, yang terbiasa hidup di lingkungan padang pasir yang kering dan tandus. Ketika
mereka mendengar kata harsun, secara otomatis mereka akan membayangkan sesuatu
yang subur, indah, dan bernilai, sehingga kesan tersebut akan terbawa dalam cara
pandang mereka terhadap perempuan. Dalam konteks ini, Allah meninggikan derajat
perempuan dengan menyamakan mereka seperti kebun atau ladang yang harus
didatangi, dijaga, dan disirami dengan penuh perhatian. Perumpamaan ini bukan hanya
menggambarkan keindahan dan nilai perempuan, tetapi juga memberikan pesan moral
bahwa perempuan bukan sekadar objek pemuas nafsu. Mereka adalah makhluk yang
mulia, yang perlu dirawat dan dihargai sebagaimana seseorang merawat ladang yang
berharga. Sindiran lembut ini secara perlahan menggugah kesadaran masyarakat Arab
dan menggeser pola pikir mereka dari yang semula cenderung meremehkan
perempuan, menjadi lebih menghargai dan menghormati perempuan sebagai bagian
penting dalam kehidupan.

Ketika al-Qur’an diturunkan dan mulai berinteraksi dengan masyarakat, ia harus
menyesuaikan cara penyampaiannya dengan kondisi dan karakter para pendengarnya.
Hal ini dilakukan agar pesan yang dibawa al-Qur’an bisa diterima, dipahami, dan menarik
perhatian masyarakat. Dalam beberapa ayat terutama yang mengandung unsur kinayah
(bahasa kiasan) al-Qur’an tampak menggunakan pendekatan yang strategis agar
maknanya lebih mudah diserap dan direspons oleh mereka. Masyarakat Arab saat itu
hidup dalam lingkungan budaya yang beragam, bahkan banyak di antaranya
bertentangan dengan nilai-nilai yang dibawa oleh al-Qur’an. Oleh karena itu, al-Qur’an
memilih pendekatan yang cermat, menggunakan kata-kata atau ungkapan yang sudah
akrab dalam benak mereka. Tujuannya adalah untuk perlahan memperbaiki pola pikir
dan kebiasaan mereka, sambil membimbing mereka menuju nilai-nilai kehidupan yang
lebih sesuai dengan ajaran Islam (Wathani, 2016).

3. Qs.Al-An’am [6]: 125

Allah Subhanahu wa Ta'ala berfirman:
& 3555 W 1555 b 5510 Jass alaad 155 523 oYt 55 540 608 &1 0l o5 (0
O35 Y 5l Je quss)l &l Jass &l US i)
“Maka, siapa yang Allah kehendaki mendapat hidayah, Dia akan melapangkan
dadanya untuk menerima Islam. Siapa yang Dia kehendaki menjadi sesat, Dia akan

menjadikan dadanya sempit lagi sesak seakan-akan dia sedang mendaki ke langit. Begitulah
Allah menimpakan siksa kepada orang-orang yang tidak beriman.”

Ungkapan "yasrah sadrahu lil Islam" merupakan bentuk kinayah atau kiasan yang
maknanya adalah bahwa seseorang telah mampu menerima kebenaran yang dibawa
oleh Rasulullah. Ketika para sahabat bertanya kepada Nabi mengenai bagaimana proses
pelapangan dada itu terjadi, Rasul menjelaskan bahwa cahaya (nir) masuk ke dalam hati

139



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9), 128-143 elSSN: 3024-8140

orang tersebut, yang kemudian membuat hatinya terasa luas dan lapang. Nabi juga
menjelaskan bahwa tanda-tanda dari kelapangan dada itu dapat dilihat dari sikap dan
perilaku orang tersebut, seperti menjauhkan diri dari godaan dunia yang bisa
menipunya, senantiasa mengingat kehidupan akhirat sebagai tempat kembali yang
kekal, serta mempersiapkan diri menghadapi kematian sebelum ajal datang menjemput
(Nuha, 2022).

4. Qs. Ali-“‘Imran [3]: 90

Allah Subhanahu wa Ta'ala berfirman:

uﬁJanﬂ‘o.QpUg\g NuyquJ,prm)\ ‘o.e_aLulv\.ubjaSu;JJl ol

“Sesungguhnya orang-orang yang kufur setelah beriman, kemudian bertambah
kekufurannya, tidak akan diterima tobatnya dan mereka itulah orang-orang sesat.”

Zamakhsyari menafsirkan ayat yang mengandung gaya bahasa kinayah pada
bagian "&g5s Ui &M yang berarti “taubat mereka tidak akan diterima”. Dalam
tafsirnya, ia menerangkan bahwa yang dimaksud dalam ayat ini adalah kaum Yahudi
yang setelah beriman kepada Nabi Musa dan kitab Taurat, kemudian mengingkari Nabi
Isa dan Injil, dan lebih jauh lagi mengingkari Nabi Muhammad, maka taubat mereka tidak
akan diterima. Namun, penting untuk dipahami bahwa frasa "tidak diterima taubatnya"
dalam konteks ini adalah kina yah (kiasan) dari keadaan seseorang yang mati dalam
kekufuran. Artinya, selama seseorang masih hidup, kemungkinan untuk bertaubat masih
terbuka. Akan tetapi, jika seseorang mati dalam keadaan kafir baik karena murtad atau
karena terus-menerus menolak kebenaran yang datang maka pada saat itulah taubat tidak
lagi diterima. Penolakan taubat ini disebabkan oleh kematian yang datang dalam kondisi
hati yang keras, penuh keraguan, dan tertutup dari kebenaran, sehingga tidak ada lagi
ruang untuk kembali kepada iman. Banyak orang yang pernah murtad atau menyimpang
dari iman, namun kembali kepada Islam sebelum ajal menjemput. Maka, yang menjadi inti
dari ayat ini adalah: “mati dalam kekufuran” merupakan kina yah dari tidak diterimanya
taubat (Al-Zamakhshari, 1998 ).

Qs. Al-Mukminun [23]: 27

Allah Subhanahu wa Ta'ala berfirman:

dlﬁb uu.:\ U""ﬁ) ‘_‘SUA &3 gll.wl.‘))yd\)lsj b),ol ;l:- |.>L9 Luo-gg l.w.cb dl.nJ\ &Mol u| 4.J| Lu.}jb

“Kami wahyukan kepadanya, “Buatlah kapal dengan pengawasan dan petunjuk
Kami. Apabila perintah Kami telah datang dan tungku (dapur) telah memancarkan air,
masukkanlah ke dalam (kapal) itu sepasang-sepasang dari setiap jenis (binatang), juga
keluargamu, kecuali orang yang lebih dahulu ditetapkan (akan ditimpa siksaan) di antara
mereka. Janganlah engkau bicarakan dengan-Ku tentang orang-orang yang zalim.
Sesungguhnya mereka itu akan ditenggelamkan.”

Ungkapan "wafara at-tannar" dalam ayat tersebut menggambarkan situasi di
mana air mendidih dan bergerak naik dengan kuat, seperti ketika air yang dipanaskan di
dalam wadah sampai mendidih hebat. Kata ini digunakan untuk melukiskan datangnya

140



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9), 128-143 elSSN: 3024-8140

air bah yang besar, bergelombang, dan berbuih. Tanndr secara harfiah berarti alat untuk
memasak atau semacam tungku atau periuk. Namun dalam konteks ayat ini, tannar
digunakan sebagai simbol permukaan bumi yang tiba-tiba memancarkan air secara
dahsyat. Ini merupakan bentuk kinayah yang menggambarkan akan terjadinya peristiwa
luar biasa di muka bumi yakni bencana besar berupa banjir atau topan sebagai bentuk
kemurkaan Allah yang sangat hebat. Jadi, makna sebenarnya bukanlah air mendidih
dalam tungku, melainkan pertanda bahwa kondisi bumi sedang dalam krisis besar
karena murka Allah sedang diturunkan.

Kesimpulan

Kinayah adalah gaya bahasa dalam bahasa Arab yang menyampaikan makna
secara tidak langsung atau tersirat dengan menggunakan ungkapan kiasan atau
sindiran. Berbeda dengan majaz yang menolak makna asli dan hanya bermakna kiasan,
kinayah tetap membiarkan makna asli muncul sebagai jembatan untuk mencapai makna
sebenarnya, selama tidak ada petunjuk yang menghalanginya. Dengan kata lain, kinayah
menyampaikan makna yang lebih dalam dengan cara yang halus dan tidak langsung,
sehingga memerlukan pemahaman lebih agar maksud sebenarnya bisa ditangkap. Para
ahli bahasa seperti al-Zarkasyi menjelaskan bahwa kinayah adalah cara menyampaikan
sesuatu tanpa langsung menyebutkannya, melainkan menggunakan kata lain yang
memiliki arti serupa atau dekat, disertai petunjuk agar pendengar bisa menangkap
maksud tersembunyi.

Dalam Al-Qur’an, kinayah banyak digunakan untuk menyampaikan pesan-pesan
Allah SWT dengan cara yang indah, bijaksana, dan penuh makna. Penggunaan kinayah
ini bukan hanya untuk memperindah bahasa, tetapi juga mengandung hikmah dan
pesan moral, sosial, serta spiritual yang mendalam. Dengan demikian, memahami
kinayah sangat penting untuk menganalisis makna tersembunyi dalam ayat-ayat suci,
sehingga kita bisa mengaplikasikan ajaran Al-Qur’an dengan lebih baik dalam kehidupan
sehari-hari. Kinayah terbagi menjadi tiga jenis, yaitu: kinayah ‘an shifah (kiasan terhadap
sifat), kinayah ‘an maushuf (kiasan terhadap sesuatu yang disifati), dan kinayah ‘an
nisbah (kiasan berdasarkan hubungan atau penyandaran sifat). Misalnya, ungkapan
"panjang tangan" bermakna seseorang yang suka mencuri (kindyah ‘an shifah),
"penjaga harta" bisa bermakna orang yang pelit (kinayah ‘an maushuf), dan “kemuliaan
mengikuti bayangannya” bermakna kemuliaan yang melekat pada seseorang secara
tidak langsung (kinayah ‘an nisbah). Secara sederhana, kinayah adalah cara kreatif dan
halus untuk menyampaikan makna dengan menggunakan kata atau ungkapan lain yang
terkait supaya pesan tersampaikan dengan penuh makna.

Menurut al-Zarkasyi, penggunaan kinayah dalam Al-Qur’an memiliki beberapa
tujuan penting. Pertama, kinayah mengagungkan kebesaran Allah dengan
menyampaikan pesan-pesan yang memperlihatkan kekuasaan-Nya secara halus. Kedua,
kinayah menghargai kecerdasan pembaca atau pendengar, karena pesan disampaikan
secara simbolik dan tidak langsung, sehingga hanya orang yang paham yang dapat
menangkap makna dalamnya. Ketiga, kinayah menghindari penggunaan kata kasar atau
vulgar, sehingga tetap menjaga kesopanan, terutama dalam masalah sensitif seperti

141



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9), 128-143 elSSN: 3024-8140

hubungan suami istri. Selain itu, kinayah juga memperindah bahasa dan memberikan
sindiran yang halus namun tepat sasaran agar pesan sampai tanpa menyinggung secara
langsung. Beberapa contoh ayat Al-Qur’an yang menggunakan kinayah menunjukkan
betapa halus dan dalamnya pesan yang disampaikan. Misalnya, dalam QS. Al-Bagarah
[2]:187, kata “bashirdhunna” digunakan untuk menyebut hubungan suami istri secara
sopan dan tidak vulgar. Dalam QS. Al-Bagarah [2]:223, perempuan diumpamakan
sebagai “ladang” yang harus dihargai dan dirawat, bukan objek pemuas semata. QS. Al-
An’am [6]:125 menggunakan ungkapan “melapangkan dada” yang berarti hati terbuka
menerima hidayah Islam, sebuah kiasan untuk kesiapan spiritual seseorang. Dalam QS.
Ali ‘Imran [3]:90, frasa “taubat mereka tidak diterima” bermakna bahwa taubat tidak
mungkin diterima jika seseorang sudah meninggal dalam kekafiran. Sementara itu,
dalam QS. Al-Mukminun [23]:27, ungkapan “wafara at-tannar” menggambarkan banjir
besar yang merupakan azab Allah, bukan sekadar air mendidih biasa.

Daftar Pustaka

Abdul Basir Awan Mohd Ramli & Abdallah Saleh Abdallah. (2023). Kesopanan Berbahasa
Kinayah Al-Quran dalam Mengungkap Makna Hubungan Seks Suami Isteri. Journal
of Islam in Asia (E-ISSN 2289-8077), 20(1), 328-343.
https://doi.org/10.31436/jia.v20i1.1142

Alif Yasin Nur Haq & Ahmad Yasir Sipahutar. (2024). Analisis Redaksi Kinayah dalam Al-
Qur’an Surah Thaha Ayat 110. Al-Tarbiyah : Jurnal [Imu Pendidikan Islam, 2(4), 19-26.
https://doi.org/10.59059/al-tarbiyah.v2i4.1386

Al-Zamakhshari, M. ibn U. (1998). . Al-Kashshaf an haqad’iq al-tanzil wa uyan al- aqawil fi
wujah al-ta’wil. (Cetakan ke 3). Dar al-Rayyan.

Az-Zarkasyi, I. (1978). Alburhan fi ulum al-Quran. Dar al-Fikr.

Habibullah, Mo. (2022). Perbandingan Tafsir Al-Kasysyaf dan Tafsir Safwah Tafasir dalam
mendfsirkan ayat-ayat Kinayah [Program Studi Magister Pengkajian Islam
Konsentrasi llmu Tafsir]. Pascasarjana UIN Syarif Hidayatullah.

Khalil, M. al-Qattan. (1998). Studi IImu ilmu al-Quran (Cetakan ke 4). Litera Antar Nusa,
dan Pustaka Islamiyah.

Machasin. (2007). Menguasai Balaghah; Cara Cerdas Berbahasa. Nurma Media Idea.

Muluk, T. (2020). Kinayah wa Ta’ridl al-Qur’an (Kajian Pemikiran Imam al-Zarkasi). An-Nur
Jurnal Studi Islam, x(1), 1-24. https://doi.org/1820-8753

Nuha, U. (2022). STUDI ILMU BALAGHAH Pengantar Memahami Balaghah al-Qur’an dan
Balaghah al-Lughah al-Arabiyyah (1st ed.). CV. ISTANA AGENCY Istana Publishing.

Nurwahdi, N. (2017). REDAKSI KINAYAH DALAM AL-QURAN. JURNAL ULUNNUHA, 6(1),
63-80.

Sagala, R. (2016). Balaghah. FAKULTAS TARBIYAH DAN KEGURUAN INSTITUT AGAMA
ISLAM NEGERI RADEN INTAN LAMPUNG.

Setiyaningsih, S. I. (2008). Fungsi Bahasa dalam Masyarakat: Sebuah Kajian

Sosiolinguistik. Jurnal Al-Adabiyat, 7(2).

Subakir, A., & Khamim. (2018). ILMU BALAGHAH Dilengkapi dengan contoh-contoh Ayat,

Hadits Nabi dan Sair Arab (Nadi offset). IAIN Kediri Press.

142



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9), 128-143 elSSN: 3024-8140

Wathani, S. (2016). Tafsir Realitas Sosial Al-Qur’an: Pendekata Sosiolinguistik Dalam
Memahami Bahasa Kinayah Al-Qur’an. Tadid, XV(1), 87-104.

Yamani, Ga. (2023). BALAGHAH AL-QUR’AN Mendaki Ketinggian Bahasa Al-Qur’an
Mendalami Kandungan Maknanya (pertama). Yayasan Madinah Anwarul Qur’an
Jalan Tanderante No. 20 Palu.

Zulyadin. (2018). AL-KINAYAT WA AL-TA'RID FI AL-QUR’AN: DALAM KERANGKA
PEMIKIRAN AL-ZARKASHIY. Jurnal llmu al-Quran dan Tafsir, 1(1), 1-24.

143



