
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 
Volume 3, Issue June, 2025 pp. 1487-1493     http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Keselarasan antara syariat dan theosofi dalam pembinaan 
akhlak mahasiswa: Pendekatan akhlak di Ma’had Sunan 
Ampel Al-Aly UIN Malang 

Syafila Melodiva 1, Nisrina Rana Cindya 2, M. Fatahilah Fadhli3, Rasya Arjuna Anandia4 
Faisol5 
1Program Studi Manajemen, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: melodivasyafilaaa@gmail.com 
 

A B S T R A K 
Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji keselarasan antara prinsip-
prinsip syariat Islam dan ajaran theosofi dalam pembinaan akhlak 
mahasiswa di Ma’had Sunan Ampel Al-Aly UIN Malang. Dalam 
konteks pendidikan karakter Islami, pendekatan integratif antara 
dimensi syariat (aspek formal keagamaan) dan theosofi 
(kebijaksanaan ilahiah yang bersifat universal dan esoterik) 
menjadi landasan penting dalam membentuk pribadi yang 
berakhlak mulia, moderat, dan spiritual. Penelitian ini 
menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kasus. 
Data diperoleh melalui observasi, wawancara mendalam dengan 
pengasuh Ma’had dan mahasiswa, serta dokumentasi. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa pembinaan akhlak di Ma’had tidak hanya berlandaskan pada pelaksanaan 
hukum-hukum syariat secara formal, tetapi juga menanamkan nilai-nilai spiritualitas universal seperti 
kesadaran ketuhanan, toleransi, keikhlasan, dan tanggung jawab moral. Theosofi berperan sebagai jembatan 
dalam mendalami makna batin dari ajaran syariat, sehingga menciptakan keseimbangan antara dimensi 
lahiriah dan batiniah dalam pembinaan akhlak. Keselarasan ini terbukti efektif dalam membentuk karakter 
mahasiswa yang religius, inklusif, dan berorientasi pada transformasi diri. Temuan ini merekomendasikan 
perlunya penguatan pendekatan integratif dalam kurikulum pembinaan akhlak di lembaga pendidikan Islam. 

A B S T R A C T 
This study aims to examine the harmony between the principles of Islamic Sharia and theosophy in the 
moral development of students at Ma’had Sunan Ampel Al-Aly, UIN Malang. Within the context of Islamic 
character education, an integrative approach that combines Sharia (formal religious aspects) with 
theosophy (universal and esoteric divine wisdom) serves as an essential foundation for shaping morally 
upright, moderate, and spiritually grounded individuals. This research employs a qualitative approach 
using a case study method. Data were collected through observations, in-depth interviews with Ma’had 
instructors and students, and document analysis. The findings reveal that moral development at Ma’had 
is not only based on the formal application of Islamic laws but also instills universal spiritual values such 
as divine awareness, tolerance, sincerity, and moral responsibility. Theosophy acts as a bridge to deepen 
the inner meaning of Sharia teachings, creating a balance between the external and internal dimensions 
of moral formation. This harmony proves effective in shaping students with religious, inclusive, and self-
transformative character. The study recommends strengthening this integrative approach within the 
moral education curriculum in Islamic educational institutions. 

 

 

Kata Kunci: 
Syariat, theosofi, akhlak, 
pendidikan islam, ma’had, uin 
malang 
 
Keywords: 
Sharia, theosophy, morality, 
islamic education, ma’had, uin 
malang 
 
 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 1487-1493  eISSN: 3024-8140 

1488 
 

Pendahuluan  

Dalam konteks Islam, para ulama banyak menyebutkan bahwa ajaran agama terakhir 
ini mengandungi tiga hal penting: akidah, syariah, dan akhlaq (Bushtomi, 2023). Pada 
poin terakhir, akhlaq, itu lah terletak elemen mistis atau sering juga disebut sebagai 
tasawuf. Karena itu kedua istilah itu seringkali disebut secara bersamaan menjadi 
“akhlaq tasawuf”. Keduanya disatukan karena fokus pada dimensi spiritual Islam yang 
bertujuan untuk memperbaiki moral dan perilaku seseorang. Dalam hal ini bisa 
dijelaskan bahwa akhlaq mulia seseorang merupakan tanda dari kedekatannya dengan 
Allah Swt dan merupakan hasil dari proses spiritual yang mendalam (Susanti, 2016). 

Integrasi antara syariat, akhlak, dan theosofi (tasawuf) merupakan landasan penting 
dalam membentuk pemahaman Islam yang holistik. Syariat merupakan dimensi lahiriah 
yang mengatur tata cara kehidupan umat melalui hukum dan aturan yang bersifat 
formal, sementara akhlak dan theosofi mewakili dimensi batiniah yang lebih dalam, yang 
menekankan pada pembentukan karakter serta hubungan spiritual dengan Tuhan. 
Ketiganya membentuk struktur ajaran Islam yang saling berhubungan dan tidak dapat 
dipisahkan.Permasalahan yang kerap muncul dalam kehidupan umat Islam masa kini 
adalah kecenderungan memahami Islam secara parsial, hanya menekankan aspek 
formalitas syariat tanpa memperhatikan kedalaman spiritual dan etika dalam beragama. 
Hal ini berdampak pada terjadinya ketimpangan antara perilaku ritual dan moralitas 
sosial. Oleh karena itu, penting untuk meninjau kembali keselarasan antara aspek 
lahiriah dan batiniah dalam Islam guna melahirkan pemahaman yang utuh dan 
mendalam.Dengan memahami hubungan antara syariat, akhlak, dan theosofi, umat 
Islam diharapkan tidak hanya menjalankan ajaran agama secara normatif, tetapi juga 
menjiwainya secara spiritual dan etis. Relevansi pendekatan holistik ini sangat besar 
dalam menjawab tantangan kehidupan modern, seperti krisis identitas, degradasi 
moral, dan kekosongan spiritual yang dialami sebagian umat. 

Pembahasan  

Syariat 
          Syariat adalah seperangkat hukum Islam yang bersumber dari wahyu Allah dan 

sunnah Nabi Muhammad SAW, yang bertujuan untuk mengatur kehidupan umat 
manusia dalam segala aspek lahiriah. Secara etimologis, kata “syariat” berasal dari 
bahasa Arab syar’a yang berarti “jalan” atau “jalan menuju sumber air”—simbol dari 
jalan yang membawa kehidupan. Dalam konteks keagamaan, syariat dimaknai sebagai 
jalan hidup yang ditetapkan Allah SWT untuk umat Islam agar dapat menjalani 
kehidupan sesuai dengan tuntunan ilahi.Secara terminologis, syariat mencakup seluruh 
aturan dan hukum yang mengatur hubungan manusia dengan Allah (hablum minallah) 
dan hubungan manusia dengan sesama (hablum minannas). Ini mencakup urusan 
ibadah, muamalah, hukum pidana, ekonomi, politik, sosial, serta akhlak. Oleh karena itu, 
syariat bukan hanya berbicara tentang ritual keagamaan, tetapi juga mencakup tatanan 
sosial dan etika kehidupan manusia. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 1487-1493  eISSN: 3024-8140 

1489 
 

 
Implementasi Syariat 

Implementasi syariat dalam kehidupan nyata tidak hanya terbatas pada pelaaksanaan 
ibadah ritual semata, tetapi juga mencakup seluruh aspek kehidupan, diantaranya: 
a. Dalam bidang ibadah 

Syariat mengatur tata cara pelaksanaan ibadah seperti salat, puasa, zakat, dan haji 
dengan ketentuan yang jelas. Dalam ibadah, ketaatan pada syariat merupakan 
bentuk penghambaan langsung kepada Allah SWT. Ibadah yang dilakukan sesuai 
tuntunan syariat tidak hanya memiliki nilai pahala, tetapi juga menjadi sarana 
pembinaan spiritual dan kedisiplinan moral. Misalnya, salat mengajarkan keteraturan 
waktu dan kedekatan dengan Tuhan; puasa mengajarkan kesabaran dan empati 
terhadap sesama. 

b. Dalam bidang Muamalah 
Syariat juga mencakup hukum-hukum yang mengatur hubungan antar manusia dalam 
kehidupan sosial dan ekonomi, seperti jual beli, sewa menyewa, pernikahan, waris, 
dan pidana. Dalam muamalah, prinsip dasar yang ditanamkan adalah keadilan, 
kejujuran, tanggung jawab, dan larangan terhadap penipuan atau eksploitasi. 
Misalnya, syariat mengharamkan riba dalam transaksi keuangan karena merugikan 
salah satu pihak dan melanggar prinsip keadilan. 

c. Dalam bidang akhlak 
Walaupun akhlak lebih berkaitan dengan dimensi batiniah, syariat memberikan 
pedoman moral yang jelas bagi umat Islam. Syariat memerintahkan perilaku terpuji 
seperti jujur, sabar, amanah, dan dermawan, serta melarang sifat buruk seperti 
sombong, iri hati, dan kebencian. Akhlak yang baik merupakan implementasi dari 
nilai-nilai syariat dalam kehidupan sehari-hari dan menjadi indikator kualitas 
keislaman seseorang. 

Peran Akhlak dalam Menyelaraskan Syariat dan Teosofi 

Akhlak tidak dapat dipisahkan dari pemahaman konsep manusia. Dalam perspektif 
Islam, manusia adalah khalifah di bumi yang memiliki tugas untuk menjaga, mengelola, 
dan melindungi alam semesta sebagai sumber daya yang diberikan oleh Allah Swt. Oleh 
karena itu, manusia perlu memiliki kesadaran yang mendalam mengenai pentingnya 
tanggung jawab. Tanggung jawab ini mencakup segala hal yang telah diamanahkan 
kepada manusia. Untuk melaksanakan amanat tersebut, diperlukan ilmu pengetahuan 
yang berfungsi sebagai panduan bagi manusia. 

      Dalam melaksanakan tanggung jawab tersebut. Dengan pengetahuan manusia 
dapat membedakan antara yang benar dan yang tidak bena. Dalam proses pembelajaran 
ilmu pengetahuan, sangat penting untuk memiliki sikap bersahaja. Dengan memiliki sifat 
rendah hati seorang yang berpengetahuan tidak akan merasa lebih unggul daripada 
orang lain. Dalam mencari ilmu, diperlukan kesadaran penuh bahwa pengetahuan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 1487-1493  eISSN: 3024-8140 

1490 
 

bukanlah untuk menonjolkan diri. Namun seharusnya dengan memiliki pengetahuan 
seseorang menyadari bahwa ia tidak ada artinya dibandingkan dengan seluruh ciptaan 
Allah SWT .  

Dalam konteks pendidikan Islam, akhlak harusnya berlandaskan pada keimanan yang 
telah terdapat pada al-quran dan as-sunnah. Sebenarnya salah satu alas an diutusnya 
nabi Muhammad adalah untuk memperbaiki akhlak manusia. Dengan akhlak yang 
sempurna seorang hamba akan dapat mengontrol jiwanya dari pengaruh dorongan 
nafsu.  

Menjadikan Akhlak Sebagai Refleksi dari Pemahaman Syariat san Theosofi 

Konsep pendidikan tasawuf amali di kalangan mahasiswa perlu dikembangkan melalui 
ilmu thariqah yang kemudian diterapkan secara praksis dalam bentuk amal ibadah . 
Dengan demikian, hasil Pendidikan ini dapat membentuk akhlak dan adab sebagai 
cerminan dari amal yang dilaksanakan. Pendidikan tasawuf amali dapat dikembangkan 
secara praktis dan bersamaan dalam konteks ilmu syari'ah, thariqah, dan hakikat sebagai 
landasan bagi mahasiswa untuk memahami prinsip-prinsip ajaran Islam. Konsep aqidah, 
hukum positif, dan amal saleh dapat diadaptasi untuk mengevaluasi model penerapan 
pendidikan yang menggunakan pendekatan menyeluruh dan rekonstruktif dalam 
menanamkan nilai-nilai tasawuf baik dalam diri individu maupun dalam konteks sosial. 

Pendidikan tasawuf amali bersifat murni, yakni berupa penerapan yang dilembagakan 
di universitas untuk mengembangkan dan melatih nilai-nilai mujahadah dan riyadhoh 
yang bertujuan untuk memperbaiki aspek spiritual, akhlak dan adab sehingga 
membentuk karakter mahasiswa yang memiliki jiwa sufistik. Pendidikan ini bertujuan 
untuk membangun kembali pemahaman akhlak dan penerapan amal ibadah melalui 
transformasi ilmu secara praktis, simultan, integratif, dan transformatif. 

Analisis Literatur 
           Penelitian yang dilakukan oleh Sahrul Hidayah pada tahun 2014 mengungkapkan 
bahwa peran Mahad Sunan Ampel Al-Ali dalam membentuk akhlak mulia mahasiswa UIN 
Maliki Malang adalah dengan melaksanakan program-program yang telah direncanakan 
secara spesifik, termasuk di dalamnya adalah kegiatan khotmil Quran bulanan yang 
selalu disertai dengan ceramah agama dari para kyai dari luar ma'had serta pengasuh di 
dalam ma'had. Selanjutnya, terdapat pemantauan ibadah fiqh mahasiswa yang 
didampingi oleh masing masing musyrif serta kegiatan internal yang dilaksanakan di 
setiap mabna dengan variasi bentuk yang berbeda antar mabna satu dan yang lainnya. 
Selain melakukan observasi di lapangan, peneliti juga mengumpulkan data melalui 
wawancara dengan berbagai narasumber yang telah ditentukan sebelumnya. 

Hasil wawancara dengan Dr. H. Isroqunnaah, MAG sebagai direktur MSAA mengenai 
langkah-langkah yang diambil mahad untuk membentuk akhlakul karimah mahasiswa 
adalah melalui program program seperti taklim harian, aktivitas bahasa setiap pagi, 
khotmil quran mingguan dan bulanan serta kegiatan yang bersifat keagamaan. . 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 1487-1493  eISSN: 3024-8140 

1491 
 

1. Hasil wawancara dengan Ust. Lutfi Aminullah yang berperan sebagai Murabbi Mabna 
Ibnu Sina MSAA mengenai langkah-langkah yang diambil mahad untuk membentuk 
akhlakul karimah mahasiswa adalah melaksanakan kegiatan taklim di pagi hari, 
mengadakan kayan tentang Islam secara berkala dan memberikan 
pembinaan fiqih ibadah. 

2. Hasil wawancara dengan Ust. Hidayatur Rahma S. S mengenai langkah-langkah yang 
diambil mahad untuk membentuk akhlakul karimah mahasiswa adalah dengan 
menerapkan program-program mahad secara efektif, memberikan teladan yang baik 
kepada mahasiswa, serta memperjelas aturan dan memantau 
perkembangan mereka. 

3. Hasil percakapan dengan Ust. Hari Budi Setyawan yang menjabat sebagai Musyrif 
Mabna Ibnu Sina mengenai langkah-langkah yang diambil mahad untuk membentuk 
akhlakul karimah mahasiswa adalah dengan memberikan contoh yang baik. Selain itu, 
mendukung pelaksanaan program-program mahad agar dapat 
berjalan dengan optimal. 

4. Hasil wawancara dengan Ustadzah Syahar Banu Al-Abqoriah sebagai Musyrifah 
Mabna Khadija Al-Kubro mengenai langkah-langkah yang diambil www mahad untuk 
membentuk akhlakul karimah mahasiswa adalah dengan memberikan contoh yang 
baik serta menyadarkan mereka tentang pentingnya bersikap baik. Kegiatan sehari-
hari mahad juga bertujuan untuk membentuk akhlakul karimah mahasiswa. 

Kegiatan harian di Mahad Sunan Ampel Al-Aly dirancang secara sistematis untuk 
mendukung pembentukan akhlak mahasiswa melalui rutinitas yang penuh nilai spiritual 
dan edukatif. Hari para santri dimulai dengan persiapan dan pelaksanaan salat Subuh 
berjamaah, dilanjutkan dengan pembacaan wirid wirdul lathif dan irsyadat sebagai 
bentuk dzikir dan penguatan ruhani. Setelah itu, mahasiswa mengikuti Shobahul 
Lughah, yakni kegiatan pengawasan dan pembiasaan berbahasa asing seperti Arab atau 
Inggris di pagi hari. Kegiatan dilanjutkan dengan taklim Al-Qur’an dan taklim afkar, yang 
merupakan kajian pemikiran Islam untuk memperluas wawasan keislaman mereka. 
Selain itu, terdapat juga tashih qiroah Al-Qur’an, yakni pembinaan bacaan Qur’an yang 
baik dan benar. Pada sore hari, mahasiswa kembali berkumpul untuk salat Maghrib 
berjamaah, lalu mengikuti kegiatan akademik maupun pengembangan diri melalui 
Smart Study Community, program ekstra mabna, serta Unit Kegiatan Mahasiswa (UKM). 
Malam harinya, dilakukan pengabsenan jam malam untuk memastikan kedisiplinan, dan 
secara berkala diadakan khatmil Quran mingguan dan bulanan sebagai bentuk 
penghormatan terhadap Al-Qur’an dan sarana mempererat kebersamaan. Semua 
kegiatan ini bukan hanya sekadar rutinitas, tapi menjadi sarana efektif dalam 
membentuk karakter religius, disiplin, dan tanggung jawab bagi para mahasiswa. 

Penelitian yang dilakukan oleh Sahrul Hidayah (2014) mengenai pengembangan moral 
mahasiswa UIN Maliki Malang di Mahad Sunan Ampel Al-Aly dilakukan melalui berbagai 
program rutin yang ada di mahad, di mana mahasiswa terlibat dalam banyak kegiatan 
setiap harinya. Pengawasan terhadap mahasiswa dilakukan oleh Musyrif/ah dan 
Murabbi/ah yang selalu memantau aktivitas mereka. Penerapan peraturan yang ketat 
serta aturan khusus diterapkan untuk mengatur mahasiswa yang dirasa kurang disiplin. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 1487-1493  eISSN: 3024-8140 

1492 
 

Dengan adanya peraturan yang tegas, diharapkan mahasiswa dapat menjadi pribadi 
yang selalu disiplin dan patuh terhadap peraturan. Selain itul keteladanan dan 
pengajaran dari semua pengasuh juga berperan penting. Murabbi/yah dan musyrif/ah 
memberikan contoh yang baik. Mahasiswa juga dibimbing menggunakan metode ibrah, 
yaitu belajar dari setiap kejadian. Tujuan dari pendekatan ini adalah untuk membantu 
individu mencapai pemahaman yang mendalam tentang hal-hal agama yang dapat 
mendorong, mendidik, atau meningkatkan rasa religius mereka. 

Kesimpulan dan Saran  

Penelitian ini menunjukkan bahwa keselarasan antara syariat dan theosofi dalam 
pembinaan akhlak mahasiswa di Ma’had Sunan Ampel Al-Aly UIN Malang merupakan 
pendekatan yang efektif dan relevan dalam membentuk karakter mahasiswa yang tidak 
hanya religius secara formal, tetapi juga spiritual secara batiniah. Syariat sebagai dimensi 
lahiriah memberikan panduan hukum dan etika, sementara theosofi atau tasawuf amali 
menjadi penguat spiritualitas yang mendalam. Integrasi keduanya melahirkan 
pendekatan pendidikan akhlak yang komprehensif, di mana nilai-nilai seperti kejujuran, 
tanggung jawab, kesadaran ilahiah, dan ketaatan moral dibina melalui program-
program Ma’had yang terstruktur dan berbasis keteladanan. 

Praktik pendidikan akhlak yang dilakukan di Ma’had mencerminkan implementasi 
nyata dari nilai-nilai syariat dan theosofi dalam kehidupan sehari-hari mahasiswa. 
Pembinaan melalui kegiatan ibadah berjamaah, taklim rutin, pembiasaan bahasa, hingga 
pembinaan adab secara langsung, menunjukkan bahwa pendidikan akhlak bukan hanya 
konsep teoretis, tetapi proses pembiasaan yang membentuk karakter.Dengan 
demikian, pendekatan integral ini terbukti mampu menjawab tantangan krisis moral dan 
spiritual mahasiswa di era modern. Keselarasan antara syariat dan theosofi bukan hanya 
relevan dalam konteks keislaman, tetapi juga menjadi tawaran solutif bagi dunia 
pendidikan Islam yang berorientasi pada pembentukan manusia seutuhnya—berilmu, 
berakhlak, dan berjiwa spiritual.  

Berdasarkan hasil penelitian dan kesimpulan yang diperoleh, terdapat beberapa saran 
yang dapat diberikan untuk pengembangan lebih lanjut: 

1. Penguatan Kurikulum Integratif 

Lembaga pendidikan Islam, khususnya Ma’had-ma’had di lingkungan perguruan 
tinggi, disarankan untuk memperkuat pendekatan kurikulum yang mengintegrasikan 
syariat dan theosofi secara seimbang. Hal ini bertujuan agar pembinaan akhlak tidak 
hanya menekankan aspek legal-formal, tetapi juga mengakar pada kesadaran 
spiritual yang mendalam. 

2. Peningkatan Kapasitas Pembina dan Musyrif 

Diperlukan pelatihan dan pembinaan berkala bagi para pengasuh, musyrif/ah, dan 
murabbi/ah agar mereka memiliki pemahaman mendalam tentang pendekatan 
akhlak berbasis tasawuf amali, sehingga mampu menjadi teladan sekaligus 
pembimbing yang efektif dalam proses internalisasi nilai. 

 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 1487-1493  eISSN: 3024-8140 

1493 
 

3. Perluasan Program Akhlak Berbasis Keteladanan dan Praksis 

Program-program pembinaan akhlak yang telah berjalan baik di Ma’had Sunan Ampel 
Al-Aly perlu terus dikembangkan dan diperluas, termasuk dengan mengintegrasikan 
praktik tasawuf amali ke dalam kegiatan harian mahasiswa, seperti melalui 
muhasabah, dzikir, dan refleksi nilai. 

4. Penelitian Lanjutan 

Diperlukan studi lanjutan yang lebih mendalam untuk menelusuri pengaruh jangka 
panjang pendekatan integratif syariat-theosofi terhadap perkembangan karakter 
mahasiswa, serta bagaimana pendekatan ini dapat diadaptasi di lembaga pendidikan 
Islam lainnya. 

Daftar Pustaka 

 
Haris, M. A. (2024). Pendidikan Agama Islam Untuk Mahasiswa (Berbasis Teori dan 

Praktik). Indramayu, Jawa Barat: PT. Adab Indonesia. 
Ismail, A. U. (2012). Integrasi Syariah dengan Tasawuf. Jurnal Ilmu Syariah, Vol. XII, No. 1 

hlm : 129–137. 
Khoiri, A. (2010). Integrasi Pengamalan Syari’ah dan Tasawuf. Pidato Pengukuhan Guru 

Besar dalam Ilmu Tasawuf, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, hlm : 5-
10. 

Najib, M. A., Fata, A. K., & Kango, A. (2024). Tasawuf Sebuah Pendekatan dalam Studi 
Agama di Indonesia. Jurnal Al-Aqidah, 138-144. 

Pardede, F. P. (2022). Pendidikan Akhlak di Perguruan Tinggi. Pidoli Lombang, 
Panyabungan: MADINA PUBLISHER. 

Rahman. (2022). Hubungan Antara Syariat dan Hakikat dalam Kehidupan Beragama. 
Jurnal Studi Islam dan Filsafat. 123–135. 

Ramdan, A. D. (2023). Peran Zikir Tarekat Qadiriyyah WaNaqsyabandiyyah Terhadap 
Kepribadian Dan Spritual Jama’ah Markaz Menebus Langit Suryalaka Kemayoran 
Jakarta Pusat. 

Rijal, S., & Umiarso. (2017). Syari’ah dan Tasawuf: Pergulatan Integratif Kebenaran dalam 
Mencapai Tuhan. Jurnal Ushuluddin, no. 2 hlm : 125–130. 

Saepullah, A. (2021). Tasawuf Sebagai Intisari Ajaran Islam dan Relevansinya Terhadap 
Kehidupan Masyarakat Modern. Jurnal Penelitian dan Pengabdian, Vol. 9, No. 2 hlm : 
109–123. 

Rosi, Rois Imron (2022) Teosofi: pengantar teologi Islam dan tasawuf. Madza Media, 
Malang http://repository.uin-malang.ac.id/14764/ 

Rahmawati, Sarah Nur dan Soleh, Achmad Khudori  (2024) Nilai-nilai ibadah dalam 
perspektif filsafat Isyraqi Suhrawardi Al-Maqtul. Risalah: Jurnal Pendidikan dan Studi 
Islam, 10 (2). hal.638-650. ISSN 2614-3275 http://repository.uin-malang.ac.id/20003/ 

Zakiyah, Rihlatuz dan Soleh, Achmad Khudori  (2023) Pendapat orientalis tentang 
tasawuf. Raudhah Bangga Menjadi Profesional : Jurnal Tarbiyah Islamiyah, 8 (1). 
hal.386-398. ISSN P-ISSN : 2541-3686 & E-ISSN : 2746-2447 http://repository.uin-
malang.ac.id/14370/ 


