Maliki Interdisciplinary Journal (ML) elSSN: 3024-8140
Volume 3, Issue June, 2025 pp. 1487-1493 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Keselarasan antara syariat dan theosofi dalam pembinaan
akhlak mahasiswa: Pendekatan akhlak di Ma’had Sunan
Ampel Al-Aly UIN Malang

Syafila Melodiva’, Nisrina Rana Cindya?, M. Fatahilah Fadhli3, Rasya Arjuna Anandia*
Faisol®

'Program Studi Manajemen, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: melodivasyafilaaa@gmail.com

Kata Kunci: ABSTRAK
Syariat, theosofi, akhlak, Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji keselarasan antara prinsip-
pendidikan islam, ma’had, uin prinsip syariat Islam dan ajaran theosofi dalam pembinaan akhlak
malang mahasiswa di Ma’had Sunan Ampel Al-Aly UIN Malang. Dalam
konteks pendidikan karakter Islami, pendekatan integratif antara
Keywords: dimensi syariat (aspek formal keagamaan) dan theosofi
Sharia, theosophy, morality, (kebijaksanaan ilahiah yang bersifat universal dan esoterik)
islamic education, ma’had, uin menjadi landasan penting dalam membentuk pribadi yang
malang berakhlak mulia, moderat, dan spiritual. Penelitian ini

menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kasus.

Data diperoleh melalui observasi, wawancara mendalam dengan

pengasuh Ma’had dan mahasiswa, serta dokumentasi. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa pembinaan akhlak di Ma’had tidak hanya berlandaskan pada pelaksanaan
hukum-hukum syariat secara formal, tetapi juga menanamkan nilai-nilai spiritualitas universal seperti
kesadaran ketuhanan, toleransi, keikhlasan, dan tanggung jawab moral. Theosofi berperan sebagai jembatan
dalam mendalami makna batin dari ajaran syariat, sehingga menciptakan keseimbangan antara dimensi
lahiriah dan batiniah dalam pembinaan akhlak. Keselarasan ini terbukti efektif dalam membentuk karakter
mahasiswa yang religius, inklusif, dan berorientasi pada transformasi diri. Temuan ini merekomendasikan
perlunya penguatan pendekatan integratif dalam kurikulum pembinaan akhlak di lembaga pendidikan Islam.

ABSTRACT

This study aims to examine the harmony between the principles of Islamic Sharia and theosophy in the
moral development of students at Ma’had Sunan Ampel Al-Aly, UIN Malang. Within the context of Islamic
character education, an integrative approach that combines Sharia (formal religious aspects) with
theosophy (universal and esoteric divine wisdom) serves as an essential foundation for shaping morally
upright, moderate, and spiritually grounded individuals. This research employs a qualitative approach
using a case study method. Data were collected through observations, in-depth interviews with Ma’had
instructors and students, and document analysis. The findings reveal that moral development at Ma’had
is not only based on the formal application of Islamic laws but also instills universal spiritual values such
as divine awareness, tolerance, sincerity, and moral responsibility. Theosophy acts as a bridge to deepen
the inner meaning of Sharia teachings, creating a balance between the external and internal dimensions
of moral formation. This harmony proves effective in shaping students with religious, inclusive, and self-
transformative character. The study recommends strengthening this integrative approach within the
moral education curriculum in Islamic educational institutions.

@ @ @ @ This is an open access article under the CC BY-INC-SA license.
BY NC SA Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Manlana Malik 1brabim Malang.




Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 1487-1493 elSSN: 3024-8140

Pendahuluan

Dalam konteks Islam, para ulama banyak menyebutkan bahwa ajaran agama terakhir
ini mengandungi tiga hal penting: akidah, syariah, dan akhlaq (Bushtomi, 2023). Pada
poin terakhir, akhlaq, itu lah terletak elemen mistis atau sering juga disebut sebagai
tasawuf. Karena itu kedua istilah itu seringkali disebut secara bersamaan menjadi
“akhlaq tasawuf”. Keduanya disatukan karena fokus pada dimensi spiritual Islam yang
bertujuan untuk memperbaiki moral dan perilaku seseorang. Dalam hal ini bisa
dijelaskan bahwa akhlag mulia seseorang merupakan tanda dari kedekatannya dengan
Allah Swt dan merupakan hasil dari proses spiritual yang mendalam (Susanti, 2016).

Integrasi antara syariat, akhlak, dan theosofi (tasawuf) merupakan landasan penting
dalam membentuk pemahaman Islam yang holistik. Syariat merupakan dimensi lahiriah
yang mengatur tata cara kehidupan umat melalui hukum dan aturan yang bersifat
formal, sementara akhlak dan theosofi mewakili dimensi batiniah yang lebih dalam, yang
menekankan pada pembentukan karakter serta hubungan spiritual dengan Tuhan.
Ketiganya membentuk struktur ajaran Islam yang saling berhubungan dan tidak dapat
dipisahkan.Permasalahan yang kerap muncul dalam kehidupan umat Islam masa kini
adalah kecenderungan memahami Islam secara parsial, hanya menekankan aspek
formalitas syariat tanpa memperhatikan kedalaman spiritual dan etika dalam beragama.
Hal ini berdampak pada terjadinya ketimpangan antara perilaku ritual dan moralitas
sosial. Oleh karena itu, penting untuk meninjau kembali keselarasan antara aspek
lahiriah dan batiniah dalam Islam guna melahirkan pemahaman yang utuh dan
mendalam.Dengan memahami hubungan antara syariat, akhlak, dan theosofi, umat
Islam diharapkan tidak hanya menjalankan ajaran agama secara normatif, tetapi juga
menjiwainya secara spiritual dan etis. Relevansi pendekatan holistik ini sangat besar
dalam menjawab tantangan kehidupan modern, seperti krisis identitas, degradasi
moral, dan kekosongan spiritual yang dialami sebagian umat.

Pembahasan

Syariat

’ Syariat adalah seperangkat hukum Islam yang bersumber dari wahyu Allah dan
sunnah Nabi Muhammad SAW, yang bertujuan untuk mengatur kehidupan umat
manusia dalam segala aspek lahiriah. Secara etimologis, kata “syariat” berasal dari
bahasa Arab syar’a yang berarti “jalan” atau “jalan menuju sumber air”—simbol dari
jalan yang membawa kehidupan. Dalam konteks keagamaan, syariat dimaknai sebagai
jalan hidup yang ditetapkan Allah SWT untuk umat Islam agar dapat menjalani
kehidupan sesuai dengan tuntunan ilahi.Secara terminologis, syariat mencakup seluruh
aturan dan hukum yang mengatur hubungan manusia dengan Allah (hablum minallah)
dan hubungan manusia dengan sesama (hablum minannas). Ini mencakup urusan
ibadah, muamalah, hukum pidana, ekonomi, politik, sosial, serta akhlak. Oleh karena itu,
syariat bukan hanya berbicara tentang ritual keagamaan, tetapi juga mencakup tatanan
sosial dan etika kehidupan manusia.

1488



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 1487-1493 elSSN: 3024-8140

Implementasi Syariat
Implementasi syariat dalam kehidupan nyata tidak hanya terbatas pada pelaaksanaan

ibadah ritual semata, tetapi juga mencakup seluruh aspek kehidupan, diantaranya:

a. Dalam bidang ibadah
Syariat mengatur tata cara pelaksanaan ibadah seperti salat, puasa, zakat, dan haji
dengan ketentuan yang jelas. Dalam ibadah, ketaatan pada syariat merupakan
bentuk penghambaan langsung kepada Allah SWT. Ibadah yang dilakukan sesuai
tuntunan syariat tidak hanya memiliki nilai pahala, tetapi juga menjadi sarana
pembinaan spiritual dan kedisiplinan moral. Misalnya, salat mengajarkan keteraturan
waktu dan kedekatan dengan Tuhan; puasa mengajarkan kesabaran dan empati
terhadap sesama.

b. Dalam bidang Muamalah
Syariat juga mencakup hukum-hukum yang mengatur hubungan antar manusia dalam
kehidupan sosial dan ekonomi, seperti jual beli, sewa menyewa, pernikahan, waris,
dan pidana. Dalam muamalah, prinsip dasar yang ditanamkan adalah keadilan,
kejujuran, tanggung jawab, dan larangan terhadap penipuan atau eksploitasi.
Misalnya, syariat mengharamkan riba dalam transaksi keuangan karena merugikan
salah satu pihak dan melanggar prinsip keadilan.

c. Dalam bidang akhlak
Walaupun akhlak lebih berkaitan dengan dimensi batiniah, syariat memberikan
pedoman moral yang jelas bagi umat Islam. Syariat memerintahkan perilaku terpuji
seperti jujur, sabar, amanah, dan dermawan, serta melarang sifat buruk seperti
sombong, iri hati, dan kebencian. Akhlak yang baik merupakan implementasi dari
nilai-nilai syariat dalam kehidupan sehari-hari dan menjadi indikator kualitas
keislaman seseorang.

Peran Akhlak dalam Menyelaraskan Syariat dan Teosofi

Akhlak tidak dapat dipisahkan dari pemahaman konsep manusia. Dalam perspektif
Islam, manusia adalah khalifah di bumi yang memiliki tugas untuk menjaga, mengelola,
dan melindungi alam semesta sebagai sumber daya yang diberikan oleh Allah Swt. Oleh
karena itu, manusia perlu memiliki kesadaran yang mendalam mengenai pentingnya
tanggung jawab. Tanggung jawab ini mencakup segala hal yang telah diamanahkan
kepada manusia. Untuk melaksanakan amanat tersebut, diperlukan ilmu pengetahuan
yang berfungsi sebagai panduan bagi manusia.

Dalam melaksanakan tanggung jawab tersebut. Dengan pengetahuan manusia
dapat membedakan antara yang benar dan yang tidak bena. Dalam proses pembelajaran
ilmu pengetahuan, sangat penting untuk memiliki sikap bersahaja. Dengan memiliki sifat
rendah hati seorang yang berpengetahuan tidak akan merasa lebih unggul daripada
orang lain. Dalam mencari ilmu, diperlukan kesadaran penuh bahwa pengetahuan

1489



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 1487-1493 elSSN: 3024-8140

bukanlah untuk menonjolkan diri. Namun seharusnya dengan memiliki pengetahuan
seseorang menyadari bahwa ia tidak ada artinya dibandingkan dengan seluruh ciptaan
Allah SWT .

Dalam konteks pendidikan Islam, akhlak harusnya berlandaskan pada keimanan yang
telah terdapat pada al-quran dan as-sunnah. Sebenarnya salah satu alas an diutusnya
nabi Muhammad adalah untuk memperbaiki akhlak manusia. Dengan akhlak yang
sempurna seorang hamba akan dapat mengontrol jiwanya dari pengaruh dorongan
nafsu.

Menjadikan Akhlak Sebagai Refleksi dari Pemahaman Syariat san Theosofi

Konsep pendidikan tasawuf amali di kalangan mahasiswa perlu dikembangkan melalui
ilmu tharigah yang kemudian diterapkan secara praksis dalam bentuk amal ibadah .
Dengan demikian, hasil Pendidikan ini dapat membentuk akhlak dan adab sebagai
cerminan dari amal yang dilaksanakan. Pendidikan tasawuf amali dapat dikembangkan
secara praktis dan bersamaan dalam konteks ilmu syari'ah, thariqah, dan hakikat sebagai
landasan bagi mahasiswa untuk memahami prinsip-prinsip ajaran Islam. Konsep aqgidah,
hukum positif, dan amal saleh dapat diadaptasi untuk mengevaluasi model penerapan
pendidikan yang menggunakan pendekatan menyeluruh dan rekonstruktif dalam
menanamkan nilai-nilai tasawuf baik dalam diri individu maupun dalam konteks sosial.

Pendidikan tasawuf amali bersifat murni, yakni berupa penerapan yang dilembagakan
di universitas untuk mengembangkan dan melatih nilai-nilai mujahadah dan riyadhoh
yang bertujuan untuk memperbaiki aspek spiritual, akhlak dan adab sehingga
membentuk karakter mahasiswa yang memiliki jiwa sufistik. Pendidikan ini bertujuan
untuk membangun kembali pemahaman akhlak dan penerapan amal ibadah melalui
transformasi ilmu secara praktis, simultan, integratif, dan transformatif.

Analisis Literatur

Penelitian yang dilakukan oleh Sahrul Hidayah pada tahun 2014 mengungkapkan
bahwa peran Mahad Sunan Ampel Al-Ali dalam membentuk akhlak mulia mahasiswa UIN
Maliki Malang adalah dengan melaksanakan program-program yang telah direncanakan
secara spesifik, termasuk di dalamnya adalah kegiatan khotmil Quran bulanan yang
selalu disertai dengan ceramah agama dari para kyai dari luar ma'had serta pengasuh di
dalam ma'had. Selanjutnya, terdapat pemantauan ibadah figh mahasiswa yang
didampingi oleh masing masing musyrif serta kegiatan internal yang dilaksanakan di
setiap mabna dengan variasi bentuk yang berbeda antar mabna satu dan yang lainnya.
Selain melakukan observasi di lapangan, peneliti juga mengumpulkan data melalui
wawancara dengan berbagai narasumber yang telah ditentukan sebelumnya.

Hasil wawancara dengan Dr. H. Isroqunnaah, MAG sebagai direktur MSAA mengenai
langkah-langkah yang diambil mahad untuk membentuk akhlakul karimah mahasiswa
adalah melalui program program seperti taklim harian, aktivitas bahasa setiap pagi,
khotmil quran mingguan dan bulanan serta kegiatan yang bersifat keagamaan. .

1490



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 1487-1493 elSSN: 3024-8140

1. Hasil wawancara dengan Ust. Lutfi Aminullah yang berperan sebagai Murabbi Mabna
Ibnu Sina MSAA mengenai langkah-langkah yang diambil mahad untuk membentuk
akhlakul karimah mahasiswa adalah melaksanakan kegiatan taklim di pagi hari,
mengadakan kayan tentang |Islam secara berkala dan ~memberikan
pembinaan figih ibadah.

2. Hasil wawancara dengan Ust. Hidayatur Rahma S. S mengenai langkah-langkah yang
diambil mahad untuk membentuk akhlakul karimah mahasiswa adalah dengan
menerapkan program-program mahad secara efektif, memberikan teladan yang baik
kepada mahasiswa, serta memperjelas aturan dan memantau
perkembangan mereka.

3. Hasil percakapan dengan Ust. Hari Budi Setyawan yang menjabat sebagai Musyrif
Mabna Ibnu Sina mengenai langkah-langkah yang diambil mahad untuk membentuk
akhlakul karimah mahasiswa adalah dengan memberikan contoh yang baik. Selain itu,
mendukung pelaksanaan program-program mahad agar dapat
berjalan dengan optimal.

4. Hasil wawancara dengan Ustadzah Syahar Banu Al-Abqoriah sebagai Musyrifah
Mabna Khadija Al-Kubro mengenai langkah-langkah yang diambil www mahad untuk
membentuk akhlakul karimah mahasiswa adalah dengan memberikan contoh yang
baik serta menyadarkan mereka tentang pentingnya bersikap baik. Kegiatan sehari-
hari mahad juga bertujuan untuk membentuk akhlakul karimah mahasiswa.

Kegiatan harian di Mahad Sunan Ampel Al-Aly dirancang secara sistematis untuk
mendukung pembentukan akhlak mahasiswa melalui rutinitas yang penuh nilai spiritual
dan edukatif. Hari para santri dimulai dengan persiapan dan pelaksanaan salat Subuh
berjamaah, dilanjutkan dengan pembacaan wirid wirdul lathif dan irsyadat sebagai
bentuk dzikir dan penguatan ruhani. Setelah itu, mahasiswa mengikuti Shobahul
Lughah, yakni kegiatan pengawasan dan pembiasaan berbahasa asing seperti Arab atau
Inggris di pagi hari. Kegiatan dilanjutkan dengan taklim Al-Qur’an dan taklim afkar, yang
merupakan kajian pemikiran Islam untuk memperluas wawasan keislaman mereka.
Selain itu, terdapat juga tashih giroah Al-Qur’an, yakni pembinaan bacaan Qur’an yang
baik dan benar. Pada sore hari, mahasiswa kembali berkumpul untuk salat Maghrib
berjamaah, lalu mengikuti kegiatan akademik maupun pengembangan diri melalui
Smart Study Community, program ekstra mabna, serta Unit Kegiatan Mahasiswa (UKM).
Malam harinya, dilakukan pengabsenan jam malam untuk memastikan kedisiplinan, dan
secara berkala diadakan khatmil Quran mingguan dan bulanan sebagai bentuk
penghormatan terhadap Al-Qur'an dan sarana mempererat kebersamaan. Semua
kegiatan ini bukan hanya sekadar rutinitas, tapi menjadi sarana efektif dalam
membentuk karakter religius, disiplin, dan tanggung jawab bagi para mahasiswa.

Penelitian yang dilakukan oleh Sahrul Hidayah (2014) mengenai pengembangan moral
mahasiswa UIN Maliki Malang di Mahad Sunan Ampel Al-Aly dilakukan melalui berbagai
program rutin yang ada di mahad, di mana mahasiswa terlibat dalam banyak kegiatan
setiap harinya. Pengawasan terhadap mahasiswa dilakukan oleh Musyrif/ah dan
Murabbi/ah yang selalu memantau aktivitas mereka. Penerapan peraturan yang ketat
serta aturan khusus diterapkan untuk mengatur mahasiswa yang dirasa kurang disiplin.

1491



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 1487-1493 elSSN: 3024-8140

Dengan adanya peraturan yang tegas, diharapkan mahasiswa dapat menjadi pribadi
yang selalu disiplin dan patuh terhadap peraturan. Selain itul keteladanan dan
pengajaran dari semua pengasuh juga berperan penting. Murabbi/yah dan musyrif/ah
memberikan contoh yang baik. Mahasiswa juga dibimbing menggunakan metode ibrah,
yaitu belajar dari setiap kejadian. Tujuan dari pendekatan ini adalah untuk membantu
individu mencapai pemahaman yang mendalam tentang hal-hal agama yang dapat
mendorong, mendidik, atau meningkatkan rasa religius mereka.

Kesimpulan dan Saran

Penelitian ini menunjukkan bahwa keselarasan antara syariat dan theosofi dalam
pembinaan akhlak mahasiswa di Ma’had Sunan Ampel Al-Aly UIN Malang merupakan
pendekatan yang efektif dan relevan dalam membentuk karakter mahasiswa yang tidak
hanya religius secara formal, tetapijuga spiritual secara batiniah. Syariat sebagai dimensi
lahiriah memberikan panduan hukum dan etika, sementara theosofi atau tasawuf amali
menjadi penguat spiritualitas yang mendalam. Integrasi keduanya melahirkan
pendekatan pendidikan akhlak yang komprehensif, di mana nilai-nilai seperti kejujuran,
tanggung jawab, kesadaran ilahiah, dan ketaatan moral dibina melalui program-
program Ma’had yang terstruktur dan berbasis keteladanan.

Praktik pendidikan akhlak yang dilakukan di Ma’had mencerminkan implementasi
nyata dari nilai-nilai syariat dan theosofi dalam kehidupan sehari-hari mahasiswa.
Pembinaan melalui kegiatan ibadah berjamaah, taklim rutin, pembiasaan bahasa, hingga
pembinaan adab secara langsung, menunjukkan bahwa pendidikan akhlak bukan hanya
konsep teoretis, tetapi proses pembiasaan yang membentuk karakter.Dengan
demikian, pendekatan integral ini terbukti mampu menjawab tantangan krisis moral dan
spiritual mahasiswa di era modern. Keselarasan antara syariat dan theosofi bukan hanya
relevan dalam konteks keislaman, tetapi juga menjadi tawaran solutif bagi dunia
pendidikan Islam yang berorientasi pada pembentukan manusia seutuhnya—berilmu,
berakhlak, dan berjiwa spiritual.

Berdasarkan hasil penelitian dan kesimpulan yang diperoleh, terdapat beberapa saran
yang dapat diberikan untuk pengembangan lebih lanjut:

1. Penguatan Kurikulum Integratif

Lembaga pendidikan Islam, khususnya Ma’had-ma’had di lingkungan perguruan
tinggi, disarankan untuk memperkuat pendekatan kurikulum yang mengintegrasikan
syariat dan theosofi secara seimbang. Hal ini bertujuan agar pembinaan akhlak tidak
hanya menekankan aspek legal-formal, tetapi juga mengakar pada kesadaran
spiritual yang mendalam.

2. Peningkatan Kapasitas Pembina dan Musyrif

Diperlukan pelatihan dan pembinaan berkala bagi para pengasuh, musyrif/ah, dan
murabbi/ah agar mereka memiliki pemahaman mendalam tentang pendekatan
akhlak berbasis tasawuf amali, sehingga mampu menjadi teladan sekaligus
pembimbing yang efektif dalam proses internalisasi nilai.

1492



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 1487-1493 elSSN: 3024-8140

3. Perluasan Program Akhlak Berbasis Keteladanan dan Praksis

Program-program pembinaan akhlak yang telah berjalan baik di Ma’had Sunan Ampel
Al-Aly perlu terus dikembangkan dan diperluas, termasuk dengan mengintegrasikan
praktik tasawuf amali ke dalam kegiatan harian mahasiswa, seperti melalui
muhasabah, dzikir, dan refleksi nilai.

4. Penelitian Lanjutan

Diperlukan studi lanjutan yang lebih mendalam untuk menelusuri pengaruh jangka
panjang pendekatan integratif syariat-theosofi terhadap perkembangan karakter
mahasiswa, serta bagaimana pendekatan ini dapat diadaptasi di lembaga pendidikan
Islam lainnya.

Daftar Pustaka

Haris, M. A. (2024). Pendidikan Agama Islam Untuk Mahasiswa (Berbasis Teori dan
Praktik). Indramayu, Jawa Barat: PT. Adab Indonesia.

Ismail, A. U. (2012). Integrasi Syariah dengan Tasawuf. Jurnal Ilmu Syariah, Vol. XIl, No. 1
hlm: 129-137.

Khoiri, A. (2010). Integrasi Pengamalan Syari’ah dan Tasawuf. Pidato Pengukuhan Guru
Besar dalam llmu Tasawuf, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, him : 5-
10.

Najib, M. A,, Fata, A. K., & Kango, A. (2024). Tasawuf Sebuah Pendekatan dalam Studi
Agama di Indonesia. Jurnal Al-Aqidah, 138-144.

Pardede, F. P. (2022). Pendidikan Akhlak di Perguruan Tinggi. Pidoli Lombang,
Panyabungan: MADINA PUBLISHER.

Rahman. (2022). Hubungan Antara Syariat dan Hakikat dalam Kehidupan Beragama.
Jurnal Studi Islam dan Filsafat. 123-135.

Ramdan, A. D. (2023). Peran Zikir Tarekat Qadiriyyah WaNagsyabandiyyah Terhadap
Kepribadian Dan Spritual Jama’ah Markaz Menebus Langit Suryalaka Kemayoran
Jakarta Pusat.

Rijal, S., & Umiarso. (2017). Syari’ah dan Tasawuf: Pergulatan Integratif Kebenaran dalam
Mencapai Tuhan. Jurnal Ushuluddin, no. 2 him : 125-130.

Saepullah, A. (2021). Tasawuf Sebagai Intisari Ajaran Islam dan Relevansinya Terhadap
Kehidupan Masyarakat Modern. Jurnal Penelitian dan Pengabdian, Vol. 9, No. 2 him :
109-123.

Rosi, Rois Imron (2022) Teosofi: pengantar teologi Islam dan tasawuf. Madza Media,
Malang http://repository.uin-malang.ac.id/14764/

Rahmawati, Sarah Nur dan Soleh, Achmad Khudori"*' (2024) Nilai-nilai ibadah dalam
perspektif filsafat Isyraqi Suhrawardi Al-Magtul. Risalah: Jurnal Pendidikan dan Studi
Islam, 10 (2). hal.638-650. ISSN 2614-3275 http://repository.uin-malang.ac.id/20003/

Zakiyah, Rihlatuz dan Soleh, Achmad Khudori*' (2023) Pendapat orientalis tentang
tasawuf. Raudhah Bangga Menjadi Profesional : Jurnal Tarbiyah Islamiyah, 8 (1).
hal.386-398. ISSN P-ISSN : 2541-3686 & E-ISSN : 2746-2447 http://repository.uin-
malang.ac.id/14370/

1493



