Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elSSN: 3024-8140
Volume 3, Issue Agustus, 2025 pp. 672-679 http://urj.uinmalang.ac.id/index.php/mij/index

Teosofi akhlaqi; tokoh dan pemikirannya (hasan al-
basry,al-muhasiby,al-qusyairy,dan al-ghazaly)

Wardatul Fitriah', Elvinatun Nadhiroh?, Haikal Nashrulloh3, Winda Nabilla?, Faisol®
Program Studi Manajemen, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
E-mail: wardafitriahs @gmail.com’

Kata Kunci: ABSTRAK
Filsafat akhlak, sufistik, tokoh Sailan tml me:gulas tentang tet(.)sof: -C;fh’aq' ata:lc flll(salfat e:.lka
tasawuf, etika rohani, hasan al- alam tasawu gngan menyoroti pemikiran empat tokoh pen ing
b ) dalam tradisi sufisme klasik, yaitu Hasan al-Basry, al-Muhasiby, al-
asry, al-ghazaly, al-qusyairy, al- . o
Qusyairy, dan al-Ghazaly. Keempat tokoh tersebut memiliki peran

muhasiby besar dalam menyusun konsep etika spiritual yang menekankan
Keywords: pada pembersihan jiwa (tazkiyatun nafs), pengendalian keinginan

diri, serta pengabdian secara total kepada Allah SWT. Penelitian ini
Sufistic moral philosophy, sufi memakai pendekatan deskriptif-kualitatif dengan metode studi
figures, spiritual ethics, hasan al- kepustakaan terhadap karya-karya tokoh yang dibahas. Hasil studi
basry, al-ghazaly, al-qusyairy, al- menunjukkan bahwa meskipun terdapat perbedaan dalam
muhasiby pendekatan masing-masing, semuanya memiliki kesamaan

pandangan bahwa akhlak merupakan pondasi utama dalam
praktik tasawuf serta sarana utama menuju kedekatan dengan Tuhan. Temuan ini menegaskan bahwa
dimensi etika dalam tasawuf mampu menjadi solusi spiritual terhadap krisis moral di era modern.
ABSTRACT
This paper examines the concept of akhlaqgi theosophy, or ethical philosophy in Sufism, by analyzing the
thoughts of four key classical Islamic mystics: Hasan al-Basri, al-Muhasibi, al-Qushayri, and al-Ghazali. Each of
these thinkers played a vital role in developing the principles of spiritual ethics, focusing on soul purification
(tazkiyat an-nafs), control of the ego, and full devotion to God. The study uses a descriptive-qualitative
approach through a literature review of their works. The findings reveal that although their methods vary,
they all agree that moral conduct is the foundation of Sufi practice and a pathway to divine closeness. This
research highlights how the ethical teachings of Sufism offer a meaningful spiritual response to the moral
challenges of contemporary life.

Pendahuluan

Islam merupakan agama yang bersifat menyeluruh (kaffah), yang tidak hanya mengatur
aspek ritual keagamaan dan hukum syariah, tetapi juga memberikan perhatian besar
terhadap dimensi moralitas (akhlak). Akhlak dalam Islam diposisikan sebagai salah satu inti
ajaran yang menjadi fondasi pembentukan masyarakat yang beradab dan berketuhanan.
Hal ini ditegaskan oleh sabda Rasulullah SAW: "Sesungguhnya aku diutus tidak lain kecuali
untuk menyempurnakan akhlak yang mulia" (HR. Ahmad). Hadis ini menunjukkan bahwa
misi kenabian tidak semata-mata menekankan pada aspek hukum, tetapi juga pada
kesempurnaan karakter dan moral.Dalam perspektif Islam, akhlak bukan hanya berkaitan
dengan perilaku lahiriah, melainkan mencerminkan kondisi batin dan kualitas spiritual
seseorang. Oleh karena itu, pembentukan akhlak tidak dapat disederhanakan melalui
pendekatan normatif atau legalistik semata, tetapi memerlukan pendekatan yang
menyentuh dimensi terdalam manusia, yakni hati dan ruh. Akhlak yang sejati lahir dari
proses spiritual yang mendalam dan berkelanjutan, yang melibatkan kesadaran akan
hubungan manusia dengan Tuhannya.

@ @ @ @ This is an open access article under the CC BY-INC-S.A license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik 1brahim Malang.



http://urj.uinmalang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:wardafitriah5@gmail.com1

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(8), 672-679 elSSN: 3024-8140

Dalam konteks inilah tasawuf hadir sebagai cabang ilmu keislaman yang berfokus pada
dimensi ruhani dan pembinaan batin. Tasawuf tidak hanya menjadi ekspresi keagamaan
individual, tetapi juga merupakan bentuk respon terhadap dekadensi moral yang muncul
akibat dominasi aspek duniawi dalam kehidupan umat Islam. Dengan mengintegrasikan
prinsip-prinsip sufistik seperti mujahadah, redha, dan kejujuran dalam praktik spiritual,
teosofi akhlagi memungkinkan terwujudnya akhlak yang konsisten secara batiniah dan
eksternal.Salah satu kontribusi penting tasawuf dalam wacana keilmuan Islam adalah
pengembangan konsep teosofi akhlaqi, yaitu pendekatan etika Islam yang didasarkan
pada pengalaman spiritual dan penyucian diri. Teosofi akhlagi tidak hanya
mempertimbangkan benar dan salah berdasarkan norma sosial, tetapi juga menggali akar
terdalam dari tindakan manusia, seperti niat, dorongan batin, dan kesadaran ketuhanan.
Akhlak yang terbangun dalam kerangka ini merupakan buah dari perjuangan melawan
hawa nafsu (mujahadah), introspeksi diri (muhasabah), dan pengalaman kedekatan
spiritual (dzauq) kepada Allah.

Pemikiran teosofi akhlaqgi dalam Islam mengalami perkembangan signifikan melalui
kontribusi empat tokoh utama yang memiliki pengaruh besar dalam sejarah intelektual
Islam, yaitu Hasan al-Basry, al-Muhasiby, al-Qusyairy, dan al-Ghazaly. Hasan al-Basry dikenal
sebagai pelopor kehidupan zuhud yang menekankan pentingnya kesadaran spiritual dan
introspeksi diri sebagailandasan pembinaan akhlak. Al-Muhasiby memperkenalkan konsep
muhasabah, yaitu metode evaluasi batin yang sistematis untuk memperbaiki moral
individu dan mendekatkan diri kepada Allah. Al-Qusyairy melanjutkan tradisi tersebut
dengan merumuskan magamat. Dalam tasawuf, magamat merupakan posisi seorang
hamba di hadapan Allah yang dicapai melalui usaha serius dalam menjalankan riyadhah,
ibadah, dan mujahadah. Keempat tokoh ini, dengan pendekatan masing-masing,
memberikan fondasi kokoh bagi pengembangan akhlak yang tidak hanya bersifat
normatif, tetapi juga berakar kuat pada transformasi ruhani yang mendalam.

Pemikiran para tokoh tersebut tidak hanya memiliki relevansi historis, tetapi juga
kontekstual dengan problematika umat Islam di era modern. Dalam masyarakat
kontemporer yang diwarnai oleh krisis moral, degradasi nilai, hedonisme, dan
dehumanisasi, pendekatan teosofi akhlagi menawarkan alternatif paradigma yang
menyentuh akar spiritual manusia. Dengan demikian, revitalisasi nilai-nilai sufistik ini dapat
menjadi fondasi dalam membangun masyarakat yang berakhlak, adil, dan
beradab.Penulisan ini bertujuan untuk mengkaji secara komprehensif pemikiran dan
kontribusi empat tokoh utama dalam pengembangan teosofi akhlagi dalam Islam. Selain
itu, penelitian ini juga berupaya mengeksplorasi relevansi pemikiran mereka sebagai solusi
atas tantangan moral, spiritual, dan sosial yang dihadapi umat Islam pada era modern.

Metode penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode studi
pustaka (library research). Pendekatan ini dipilih karena sesuai untuk menggali,
memahami, dan menganalisis pemikiran tokoh-tokoh tasawuf klasik mengenai konsep
teosofi akhlagi yang tersebar dalam berbagai literatur primer dan sekunder. Karena
bersifat non-empiris, penelitian ini tidak melibatkan pengumpulan data lapangan,
melainkan fokus pada telaah literatur sebagai sumber utama informasi dan analisis.
Metode studi pustaka dianggap paling relevan dalam penelitian ini karena objek kajiannya
berupa pemikiran para tokoh sufi klasik yang terkandung dalam karya-karya tekstual.



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(8), 672-679 elSSN: 3024-8140

Dengan demikian, peneliti tidak mengandalkan data empiris atau observasi lapangan,
melainkan pemahaman mendalam terhadap narasi, konsep, dan nilai-nilai moral yang
tertuang dalam sumber-sumber literatur.

Data dalam penelitian ini diklasifikasikan ke dalam dua kategori utama, yaitu data primer
dan data sekunder. Data primer mencakup karya-karya asli maupun terjemahan dari tokoh-
tokoh yang menjadi objek kajian, seperti Ihya Ulumuddin karya Imam al-Ghazaly, Risalah
al-Qusyairiyah karya al-Qusyairy, serta kutipan atau referensi pemikiran Hasan al-Basry dan
al-Muhasiby yang terdapat dalam literatur klasik tasawuf. Sementara itu, data sekunder
terdiri atas berbagai literatur pendukung yang berfungsi untuk memperkuat dan
memperluas pemahaman terhadap tema yang diteliti, meliputi buku-buku akademik
kontemporer, artikel jurnal ilmiah, dan tulisan-tulisan lain yang relevan mengenai
perkembangan pemikiran tasawuf dan akhlak, baik dalam konteks Islam klasik maupun
modern.

Analisis data dilakukan dengan menggunakan pendekatan hermeneutik dan
interpretatif. Pendekatan hermeneutik digunakan untuk memahami makna teks secara
kontekstual, baik dari aspek historis, filosofis, maupun teologis. Sedangkan pendekatan
interpretatif digunakan untuk menggali kedalaman makna terhadap konsep dan nilai-nilai
teosofi akhlagi yang dikembangkan oleh para tokoh yang dikaji, serta memahami relevansi
nilai-nilai tersebut dengan dinamika kehidupan manusia modern.Langkah-langkah dalam
pelaksanaan penelitian ini dilakukan secara sistematis untuk mencapai hasil analisis yang
komprehensif. Pertama, peneliti melakukan identifikasi dan seleksi terhadap literatur yang
relevan dengan tema penelitian, baik berupa sumber primer maupun sekunder. Kedua,
data yang telah dikumpulkan diklasifikasikan berdasarkan tokoh yang dikaji serta tema-
tema utama yang berkaitan dengan akhlak dan tasawuf. Ketiga, dilakukan analisis isi
(content analysis) terhadap pemikiran masing-masing tokoh guna menggali pemahaman
mendalam mengenai konsep teosofi akhlagi yang mereka usung. Terakhir, peneliti
menyusun sintesis temuan untuk merumuskan benang merah antar pemikiran tokoh serta
mengevaluasi relevansi pemikiran tersebut terhadap tantangan moral dan spiritual dalam
konteks kekinian. Melalui pendekatan dan metode ini, penelitian ini diharapkan mampu
memberikan kontribusi konseptual terhadap pemahaman tentang teosofi akhlaqgi dalam
perspektif tasawuf Islam. Selain itu, hasil penelitian ini diharapkan dapat menjadi rujukan
dalam pengembangan nilai-nilai akhlak spiritual yang relevan bagi pembentukan karakter
manusia yang unggul di era modern yang penuh tantangan moral dan dehumanisasi.

Pembahasan

Bagian ini menyajikan hasil kajian terhadap pemikiran empat tokoh utama dalam
khazanah tasawuf Islam klasik, yaitu Hasan al-Basry, al-Muhasiby, al-Qusyairy, dan al-
Ghazaly, dalam kerangka pemikiran teosofi akhlagi. Pembahasan ini mencakup
pemahaman konseptual mengenai teosofi akhlaqgi, metode spiritual yang digunakan dalam
pembentukan akhlak, serta kontribusi keempat tokoh tersebut dalam membangun
fondasi moral sufistik yang memiliki relevansi hingga masa kini.

Konsep Teosofi Akhlaqi

Teosofi akhlaqgi dapat dipahami sebagai sintesis antara dimensi spiritual (tasawuf) dan
etika (akhlak), dalam Islam Pembinaan akhlak dalam tasawuf dilakukan melalui tiga
tahapan utama: takhally (membersihkan diri dari sifat tercela), tahally (menanamkan sifat



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(8), 672-679 elSSN: 3024-8140

terpuiji), dan tajally (pembukaan cahaya ilahi dalam diri). Dalam perspektif ini, akhlak tidak
hanya dipandang sebagai seperangkat norma sosial atau perilaku yang diharapkan secara
eksternal, melainkan sebagai manifestasi dari proses transformasi batin yang mendalam.
Akhlak merupakan buah dari pengalaman spiritual yang melibatkan praktik-praktik seperti
dzikir (mengingat Allah), mujahadah (perjuangan melawan hawa nafsu), serta tazkiyatun
nafs (penyucian jiwa dari sifat-sifat tercela seperti riya’, takabbur, hasad, dan ghadhab).
Oleh karena itu, akhlak dalam kerangka teosofi bukan hanya bersifat horizontal berkaitan
dengan sesama manusia tetapi juga vertikal, sebagai bentuk pengabdian dan kedekatan
eksistensial kepada Allah SWT.

Pemikiran teosofi akhlagi menempatkan akhlak dalam posisi yang tidak hanya
berorientasi sosial, tetapi juga spiritual. Akhlak tidak sekadar dipahami sebagai etika
pergaulan atau sikap moral antarindividu, tetapi sebagai bagian integral dari ibadah dan
perjalanan menuju Tuhan. Dalam kerangka ini, tindakan-tindakan moral seperti kejujuran,
kesabaran, dan rendah hati dilihat sebagai ekspresi ketundukan spiritual kepada kehendak
llahi. Dengan demikian, akhlak tidak hanya berdampak pada harmoni sosial, tetapi juga
menjadi sarana aktualisasi ruhaniyah seseorang. Salah satu aspek paling mendasar dari
teosofi akhlagi adalah penekanannya bahwa akhlak yang sejati lahir dari dalam diri, bukan
dari tekanan eksternal. Artinya, akhlak tidak dapat dibentuk hanya melalui sistem aturan
atau hukuman, melainkan melalui proses kesadaran diri yang tumbuh seiring dengan
kematangan spiritual. Proses ini menuntut upaya introspektif yang berkelanjutan, serta
komitmen terhadap latihan-latihan rohaniah yang berorientasi pada pembersihan hati dan
penyempurnaan jiwa. Dalam hal ini, tazkiyatun nafs menjadi syarat mutlak untuk mencapai
akhlak yang hakiki, yakni akhlak yang bukan hanya baik secara lahiriah, tetapi juga
bersumber dari kesadaran transendental yang mendalam.

Pemikiran Tokoh-Tokoh Teosofi Akhlaqi

Pemikiran mengenai teosofi akhlagi dalam tasawuf Islam klasik tidak dapat dilepaskan
dari kontribusi tokoh-tokoh utama seperti Hasan al-Basry, al-Harith al-Muhasiby, al-
Qusyairy, dan al-Ghazaly. Keempat tokoh ini memberikan sumbangan konseptual yang
signifikan dalam merumuskan keterkaitan antara spiritualitas dan etika Islam yang
mendalam. Hasan al-Basry merupakan salah satu figur sentral dalam generasi Tabi’in yang
dikenal luas karena kehidupannya yang asketik dan komitmennya terhadap nilai-nilai
keakhiratan. Dalam kerangka teosofi akhlaqi, ia menempatkan akhlak sebagai refleksi dari
kesadaran spiritual yang bersumber pada rasa takut kepada Allah (khauf), kesadaran akan
hari akhir, dan sikap zuhud terhadap kehidupan dunia. Baginya, akhlak tidak semata-mata
dibentuk oleh norma sosial eksternal, melainkan merupakan hasil dari kesucian niat dan
penghayatan batin yang mendalam. Konsep muraqabah, kesadaran bahwa manusia
senantiasa berada dalam pengawasan Allah dan menjadi dasar bagi perilaku moral yang
tulus dan konsisten.

Al-Harith al-Muhasiby dikenal sebagai tokoh yang memperkenalkan pendekatan
psikologis dalam tasawuf melalui konsep muhasabah, yaitu evaluasi diri secara terus-
menerus. la menjelaskan bahwa banyak penyakit hati seperti riya’ (suka pamer), ujub
(merasa bangga diri), hasad (iri hati), dan ghurur (tertipu oleh diri sendiri. Untuk mengatasi
penyakit-penyakit tersebut, ia menawarkan metode penyembuhan melalui dzikir
(mengingat Allah), tafakur (merenung), dan introspeksi yang mendalam dan rutin. Akhlak
yang baik berasal dari hati yang bersih dan sehat, sehingga untuk mencapai akhlak mulia,
seseorang harus membersihkan jiwanya secara konsisten. la juga menekankan bahwa



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(8), 672-679 elSSN: 3024-8140

setiap amal harus dilakukan dengan ikhlas, dan seseorang perlu menyadari niat serta
tujuan di balik setiap tindakannya, karena itulah yang menentukan nilai moral
sesungguhnya dari perilaku tersebut.

Al-Qusyairy, melalui karya monumentalnya Risalah al-Qusyairiyah, merumuskan
kerangka teoritis tentang magamat (tahapan-tahapan spiritual) dan ahwal (kondisi batin)
sebagai jalan untuk mencapai kesempurnaan akhlak. Tahapan-tahapan seperti taubat,
sabar, syukur, ridha, dan tawakal dianggap sebagai langkah-langkah penting yang harus
dilalui oleh seorang salik (pejalan spiritual) dalam proses penyucian jiwa dan pembentukan
akhlak yang luhur. Selain itu, Al-Qusyairy menekankan pentingnya adab atau tata krama
sebagai cerminan lahir dari kesadaran spiritual yang mendalam. Dalam konteks teosofi
akhlagi, adab bukan hanya sekadar bentuk sopan santun dalam hubungan sosial, tetapi
merupakan ekspresi nyata dari kedalaman ruhani dan penghormatan yang tulus terhadap
nilai-nilai ketuhanan.

Al-Ghazaly adalah seorang pemikir besar yang berhasil menyatukan tiga aspek penting
dalam Islam, yaitu syariah (hukum Islam), tasawuf (spiritualitas), dan filsafat, dalam satu
sistem pendidikan akhlak yang utuh. Dalam karya terkenalnya lhya’ ‘Ulum al-Din, ia
menjelaskan berbagai penyakit hati seperti sombong, iri, dan pamer, serta menawarkan
cara penyembuhannya melalui latihan spiritual dan kebiasaan baik dalam kehidupan
sehari-hari. la membagi akhlak menjadi dua jenis: akhlak terpuji (mahmudah) dan akhlak
tercela (mazmumah), dan menekankan bahwa pembentukan akhlak harus dilakukan
melalui latihan jiwa (riyadhah al-nafs), pengendalian hawa nafsu, serta pembiasaan amal
saleh. Bagi Al-Ghazaly, akhlak dan ilmu tidak dapat dipisahkan. IImu tanpa akhlak bisa
menjadi beban, sedangkan akhlak tanpa ilmu bisa menyesatkan. Oleh karena itu,
pendidikan akhlak harus menjadi bagian penting dalam pendidikan ruhani yang bertujuan
membentuk manusia yang utuh secara lahir dan batin. Dengan pemikiran-pemikiran
tersebut, keempat tokoh ini memberikan kontribusi yang sangat penting dalam
pengembangan teosofi akhlagi yang tidak hanya relevan di masa lalu, tetapi juga
kontekstual dalam menjawab tantangan moral dan spiritual masyarakat modern.

Relevansi Pemikiran Teosofi Akhlaqgi dalam Konteks Kontemporer

Dalam konteks kehidupan modern yang diwarnai oleh krisis moral, kekeringan spiritual,
dan dominasi materialisme, pemikiran teosofi akhlagi menawarkan pendekatan yang
relevan dan menyeluruh dalam upaya pembentukan karakter individu dan pembangunan
masyarakat. Arus globalisasi dan kemajuan teknologi yang pesat sering kali tidak diimbangi
dengan kematangan moral dan spiritual, sehingga menimbulkan kekosongan makna
dalam kehidupan banyak individu. Dalam hal ini, teosofi akhlaqi hadir sebagai pendekatan
integratif yang menggabungkan nilai-nilai spiritual dan etika secara harmonis.

Pemikiran tokoh-tokoh seperti Hasan al-Basry, Al-Muhasiby, Al-Qusyairy, dan Al-Ghazaly
menunjukkan bahwa pembentukan akhlak tidak cukup dilakukan melalui pendekatan
normatif atau struktural, melainkan harus dimulai dari kesadaran batiniah dan pengolahan
diri yang mendalam. Nilai-nilai seperti muhasabah (evaluasi diri), muragabah (kesadaran
akan pengawasan Allah), tazkiyatun nafs (penyucian jiwa), dan zuhud (menjaga jarak dari
kecintaan berlebihan terhadap dunia) sangat kontekstual untuk membentuk manusia
modern yang berintegritas, empatik, dan berjiwa luhur. Dalam bidang pendidikan, konsep
teosofi akhlagi dapat diimplementasikan melalui kurikulum berbasis karakter yang
mengintegrasikan dimensi spiritual dan moral, tidak hanya menekankan aspek kognitif



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(8), 672-679 elSSN: 3024-8140

semata. Pendidikan yang menanamkan kesadaran ilahiyah akan mendorong peserta didik
untuk membangun akhlak dari dalam diri, bukan sekadar untuk kepatuhan eksternal.
Sementara itu, dalam konteks sosial, pendekatan ini menegaskan bahwa masyarakat yang
adil dan damai hanya dapat tercipta jika dibangun atas dasar individu-individu yang bersih
jiwanya. Artinya, reformasi sosial yang bersifat substansial harus dimulai dari transformasi
personal. Dengan menjadikan kesadaran ketuhanan sebagai fondasi utama dalam
pembinaan akhlak, pemikiran teosofi akhlagi membuka peluang bagi terbentuknya
peradaban yang tidak hanya unggul secara teknologis, tetapi juga matang secara spiritual
dan etis. Oleh karena itu, aktualisasi nilai-nilai ini sangat penting untuk menjawab
tantangan zaman yang semakin kompleks dan serba cepat, namun seringkali miskin akan
kedalaman nilai dan arah hidup yang bermakna.

Kesimpulan

Teosofi akhlagi dalam Islam merupakan pendekatan yang memadukan dimensi spiritual
dan moral secara mendalam dan menyeluruh. Dari kajian terhadap pemikiran tokoh-tokoh
seperti Hasan al-Basry, al-Muhasiby, al-Qusyairy, dan al-Ghazaly, dapat dipahami bahwa
akhlak bukan hanya soal perilaku sosial, tetapi juga cerminan dari proses penyucian jiwa
dan kedekatan seseorang dengan Allah. Akhlak yang hakiki lahir dari perjuangan melawan
hawa nafsu, keikhlasan dalam beramal, serta penghayatan terhadap nilai-nilai ilahiyah yang
diwujudkan secara nyata dalam kehidupan sehari-hari. Setiap tokoh memiliki kontribusi
khas dalam membangun konsep akhlak yang berbasis spiritualitas. Hasan al-Basry
menekankan pentingnya rasa takut kepada Allah dan kehidupan zuhud sebagai dasar
akhlak yang tulus. Al-Muhasiby mengajarkan muhasabah sebagai evaluasi batin untuk
membersihkan hati dari penyakit-penyakit spiritual. Al-Qusyairy menyusun kerangka
magamat dan ahwal sebagai tahapan ruhani dalam membentuk karakter mulia. Sementara
itu, al-Ghazaly menyusun sistem pendidikan akhlak yang praktis dan komprehensif, dengan
menggabungkan tasawuf, fikih, dan filsafat Islam sebagai dasar pembentukan manusia
paripurna.

Di tengah krisis moral dan kekosongan spiritual di era modern, pemikiran teosofi akhlaqi
sangat relevan untuk dijadikan solusi dalam pembentukan karakter individu dan perbaikan
masyarakat. Pendidikan akhlak dan karakter seharusnya tidak hanya menekankan aspek
perilaku lahiriah, tetapi juga memasukkan unsur-unsur seperti tazkiyatun nafs, mujahadah,
dan dzikir sebagai bagian dari proses pembentukan kepribadian. Dengan demikian, teosofi
akhlagi tidak hanya penting secara historis, tetapi juga memiliki daya guna besar dalam
membentuk pribadi yang kuat secara spiritual, bermoral tinggi, dan siap menghadapi
tantangan zaman dengan nilai-nilai ketuhanan yang kokoh

SARAN

1. Bagi Lembaga Pendidikan Sebaiknya mengintegrasikan nilai-nilai teosofi akhlaqi
dalam kurikulum melalui pendekatan pembinaan karakter berbasis tasawuf agar
peserta didik tidak hanya cerdas secaraintelektual, tetapi juga matang secara spiritual.

2. Bagi Guru dan Pendidik Perlu memperdalam pemahaman terhadap konsep tasawuf
dan akhlak ruhani agar mampu menjadi teladan serta menyampaikan pendidikan
akhlak secara lebih menyentuh dan aplikatif.



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(8), 672-679 elSSN: 3024-8140

3. Bagi KeluargaKeluarga diharapkan menjadi ruang pertama pembinaan akhlak dengan
membiasakan dzikir, kejujuran, dan introspeksi sejak dini dalam kehidupan sehari-hari.

4. Bagi Tokoh Agama dan Dai Dianjurkan menyampaikan dakwah yang menekankan dimensi
ruhani, seperti tazkiyatun nafs dan muhasabah, untuk menyentuh akar moral umat secara
lebih mendalam

5. Bagi Pemerintah dan Pembuat Kebijakan Perlu mendukung program pendidikan karakter
berbasis spiritual dan mengembangkan regulasi yang mendorong terciptanya masyarakat
berakhlak dan beretika

6. Bagi Masyarakat Umum Masyarakat perlu menghidupkan kembali tradisi spiritual seperti
dzikir, majelis ilmu, dan komunitas moral sebagai sarana membina jiwa dan memperkuat
solidaritas sosial.

Daftar pustaka

Abdul Karim, Q. (2000). Risalah Qusyairiyah. Kairo: Maktabah al-Khanii.

Ahmad, S. (Vol. 5, No. 1 (2019)). "Etika Tasawuf dalam Pandangan Al-Ghazaly". Jurnal
Pemikiran Islam, 50-60.

Ahmad, Z. (Vol. 6, No 2 (2021)). "Theosofi dalam Tradisi Islam: Kajian terhadap Al-Qusyairy."
. Jurnal Studi Islam, 45-60.

Akira Casillas Savero Sayunir, F. F. (2024). Sistem pembinaan akhlak dan tasawuf:Takhally,
Tahally, dan Tajally. M1J (Jurnal Interdisipliner Maliki).

Al-Ghazali. (1995). lhya' Ulum al-Din. Beirut: Dar al Fikr.

Chanifatul Ilfina, F. S., & Soleh A. K. (2023). Tasawuf 'Amali. Maliki Interdisiplinary Journal
(M1)).

dan Mukhtar Solihin, A. R. (2004). llmu Theosofi: Pendekatan Sufistik terhadap Moral
Islam. Bandung: Pustaka Setia.

Musrifah, S. (Vol. 10, NO 1(2020)). Pemikiran Akhlak Imam al-Muhasiby. Jurnal Filsafat, 65-
78.

Mz, L. (2001). Memahami Ajaran Theosofi. Surabaya: Bintang Usaha Jaya.
Mz, L. (2003). Memahami Theosofi dan Tharigah. Surabaya: Bintang Usaha Jaya.

Najwa Felaha Salsabila, Faisol, E. M. (2024). Analisis Konsep Magamat dalam Teosofi. MIJ
(Jurnal Interdisipliner Maliki).

Nurhadi. (Vol. 3, No 2 (2018)). "Konsep Akhlak Tasawuf Hasan al-Basry". Jurnal Tasawuf
dan Psikoterapi, 55-70.

Thoriquddin. (2007). Akhlak dan Theosofi. Malang: KMJ UIN Malang.

Agustina, E., Madjid, F. F. S., Raharjo, M. K. C. K., Salsabila, N. F., & Faisol, F. (2024). Analisis
konsep Magamat dalam Teosofi. Maliki Interdisciplinary Journal, 2(11), 40-48.
https://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/article/view/9895

Fajrin, Nur Cholisa, Fauziah, Fadhillah Salma, Sayunir, Akira Casillas Savero and Faisol,
Faisol (2024) Sistem pembinaan akhlaq dalam tasawuf: Takhally, tahally, dan
tajally. Maliki Interdisciplinary Journal (MlJ), 2 (12). pp. 1032-1037. ISSN 3024-8140.



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(8), 672-679 elSSN: 3024-8140

https://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/article/view/9929

Chanifatul lifina, F. S., & Soleh, A. K. (2023). Tasawuf ‘Amali. Maliki Interdisciplinary Journal
(ML). Program Studi Psikologi, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim
Malang. https://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/article/view/5562i



