
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)          eISSN: 3024-8140 

Volume 3, Issue Agustus, 2025 pp. 672-679      http://urj.uinmalang.ac.id/index.php/mij/index 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Teosofi akhlaqi; tokoh dan pemikirannya (hasan al-

basry,al-muhasiby,al-qusyairy,dan al-ghazaly) 

 

Wardatul Fitriah1, Elvinatun Nadhiroh2, Haikal Nashrulloh3, Winda Nabilla4, Faisol5 

Program Studi Manajemen, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
E-mail: wardafitriah5@gmail.com1 

 

A B S T R A K 
Kajian ini mengulas tentang teosofi akhlaqi atau filsafat etika 
dalam tasawuf dengan menyoroti pemikiran empat tokoh penting 
dalam tradisi sufisme klasik, yaitu Hasan al-Basry, al-Muhasiby, al-
Qusyairy, dan al-Ghazaly. Keempat tokoh tersebut memiliki peran 
besar dalam menyusun konsep etika spiritual yang menekankan 
pada pembersihan jiwa (tazkiyatun nafs), pengendalian keinginan 
diri, serta pengabdian secara total kepada Allah SWT. Penelitian ini 
memakai pendekatan deskriptif-kualitatif dengan metode studi 
kepustakaan terhadap karya-karya tokoh yang dibahas. Hasil studi 
menunjukkan bahwa meskipun terdapat perbedaan dalam 
pendekatan masing-masing, semuanya memiliki kesamaan 
pandangan bahwa akhlak merupakan pondasi utama dalam 

praktik tasawuf serta sarana utama menuju kedekatan dengan Tuhan. Temuan ini menegaskan bahwa 
dimensi etika dalam tasawuf mampu menjadi solusi spiritual terhadap krisis moral di era modern. 
A B S T R A C T 
This paper examines the concept of akhlaqi theosophy, or ethical philosophy in Sufism, by analyzing the 
thoughts of four key classical Islamic mystics: Hasan al-Basri, al-Muhasibi, al-Qushayri, and al-Ghazali. Each of 
these thinkers played a vital role in developing the principles of spiritual ethics, focusing on soul purification 
(tazkiyat an-nafs), control of the ego, and full devotion to God. The study uses a descriptive-qualitative 
approach through a literature review of their works. The findings reveal that although their methods vary, 
they all agree that moral conduct is the foundation of Sufi practice and a pathway to divine closeness. This 
research highlights how the ethical teachings of Sufism offer a meaningful spiritual response to the moral 
challenges of contemporary life. 

Pendahuluan 

Islam merupakan agama yang bersifat menyeluruh (kaffah), yang tidak hanya mengatur 
aspek ritual keagamaan dan hukum syariah, tetapi juga memberikan perhatian besar 
terhadap dimensi moralitas (akhlak). Akhlak dalam Islam diposisikan sebagai salah satu inti 
ajaran yang menjadi fondasi pembentukan masyarakat yang beradab dan berketuhanan. 
Hal ini ditegaskan oleh sabda Rasulullah SAW: "Sesungguhnya aku diutus tidak lain kecuali 
untuk menyempurnakan akhlak yang mulia" (HR. Ahmad). Hadis ini menunjukkan bahwa 
misi kenabian tidak semata-mata menekankan pada aspek hukum, tetapi juga pada 
kesempurnaan karakter dan moral.Dalam perspektif Islam, akhlak bukan hanya berkaitan 
dengan perilaku lahiriah, melainkan mencerminkan kondisi batin dan kualitas spiritual 
seseorang. Oleh karena itu, pembentukan akhlak tidak dapat disederhanakan melalui 
pendekatan normatif atau legalistik semata, tetapi memerlukan pendekatan yang 
menyentuh dimensi terdalam manusia, yakni hati dan ruh. Akhlak yang sejati lahir dari 
proses spiritual yang mendalam dan berkelanjutan, yang melibatkan kesadaran akan 
hubungan manusia dengan Tuhannya. 

Kata Kunci: 

Filsafat akhlak, sufistik, tokoh 
tasawuf, etika rohani, hasan al-
basry, al-ghazaly, al-qusyairy, al-
muhasiby 

Keywords: 

Sufistic moral philosophy, sufi 
figures, spiritual ethics, hasan al-
basry, al-ghazaly, al-qusyairy, al-
muhasiby 

 

http://urj.uinmalang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:wardafitriah5@gmail.com1


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(8), 672-679   eISSN: 3024-8140 

 

 

Dalam konteks inilah tasawuf hadir sebagai cabang ilmu keislaman yang berfokus pada 
dimensi ruhani dan pembinaan batin. Tasawuf tidak hanya menjadi ekspresi keagamaan 
individual, tetapi juga merupakan bentuk respon terhadap dekadensi moral yang muncul 
akibat dominasi aspek duniawi dalam kehidupan umat Islam. Dengan mengintegrasikan 
prinsip-prinsip sufistik seperti mujahadah, redha, dan kejujuran dalam praktik spiritual, 
teosofi akhlaqi memungkinkan terwujudnya akhlak yang konsisten secara batiniah dan 
eksternal.Salah satu kontribusi penting tasawuf dalam wacana keilmuan Islam adalah 
pengembangan konsep teosofi akhlaqi, yaitu pendekatan etika Islam yang didasarkan 
pada pengalaman spiritual dan penyucian diri. Teosofi akhlaqi tidak hanya 
mempertimbangkan benar dan salah berdasarkan norma sosial, tetapi juga menggali akar 
terdalam dari tindakan manusia, seperti niat, dorongan batin, dan kesadaran ketuhanan. 
Akhlak yang terbangun dalam kerangka ini merupakan buah dari perjuangan melawan 
hawa nafsu (mujahadah), introspeksi diri (muhasabah), dan pengalaman kedekatan 
spiritual (dzauq) kepada Allah. 

Pemikiran teosofi akhlaqi dalam Islam mengalami perkembangan signifikan melalui 
kontribusi empat tokoh utama yang memiliki pengaruh besar dalam sejarah intelektual 
Islam, yaitu Hasan al-Basry, al-Muhasiby, al-Qusyairy, dan al-Ghazaly. Hasan al-Basry dikenal 
sebagai pelopor kehidupan zuhud yang menekankan pentingnya kesadaran spiritual dan 
introspeksi diri sebagai landasan pembinaan akhlak. Al-Muhasiby memperkenalkan konsep 
muhasabah, yaitu metode evaluasi batin yang sistematis untuk memperbaiki moral 
individu dan mendekatkan diri kepada Allah. Al-Qusyairy melanjutkan tradisi tersebut 
dengan merumuskan maqamat. Dalam tasawuf, maqamat merupakan posisi seorang 
hamba di hadapan Allah yang dicapai melalui usaha serius dalam menjalankan riyadhah, 
ibadah, dan mujahadah. Keempat tokoh ini, dengan pendekatan masing-masing, 
memberikan fondasi kokoh bagi pengembangan akhlak yang tidak hanya bersifat 
normatif, tetapi juga berakar kuat pada transformasi ruhani yang mendalam. 

Pemikiran para tokoh tersebut tidak hanya memiliki relevansi historis, tetapi juga 
kontekstual dengan problematika umat Islam di era modern. Dalam masyarakat 
kontemporer yang diwarnai oleh krisis moral, degradasi nilai, hedonisme, dan 
dehumanisasi, pendekatan teosofi akhlaqi menawarkan alternatif paradigma yang 
menyentuh akar spiritual manusia. Dengan demikian, revitalisasi nilai-nilai sufistik ini dapat 
menjadi fondasi dalam membangun masyarakat yang berakhlak, adil, dan 
beradab.Penulisan ini bertujuan untuk mengkaji secara komprehensif pemikiran dan 
kontribusi empat tokoh utama dalam pengembangan teosofi akhlaqi dalam Islam. Selain 
itu, penelitian ini juga berupaya mengeksplorasi relevansi pemikiran mereka sebagai solusi 
atas tantangan moral, spiritual, dan sosial yang dihadapi umat Islam pada era modern. 

Metode penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode studi 
pustaka (library research). Pendekatan ini dipilih karena sesuai untuk menggali, 
memahami, dan menganalisis pemikiran tokoh-tokoh tasawuf klasik mengenai konsep 
teosofi akhlaqi yang tersebar dalam berbagai literatur primer dan sekunder. Karena 
bersifat non-empiris, penelitian ini tidak melibatkan pengumpulan data lapangan, 
melainkan fokus pada telaah literatur sebagai sumber utama informasi dan analisis. 
Metode studi pustaka dianggap paling relevan dalam penelitian ini karena objek kajiannya 
berupa pemikiran para tokoh sufi klasik yang terkandung dalam karya-karya tekstual. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(8), 672-679   eISSN: 3024-8140 

 

 

Dengan demikian, peneliti tidak mengandalkan data empiris atau observasi lapangan, 
melainkan pemahaman mendalam terhadap narasi, konsep, dan nilai-nilai moral yang 
tertuang dalam sumber-sumber literatur. 

Data dalam penelitian ini diklasifikasikan ke dalam dua kategori utama, yaitu data primer 
dan data sekunder. Data primer mencakup karya-karya asli maupun terjemahan dari tokoh-
tokoh yang menjadi objek kajian, seperti Ihya Ulumuddin karya Imam al-Ghazaly, Risalah 
al-Qusyairiyah karya al-Qusyairy, serta kutipan atau referensi pemikiran Hasan al-Basry dan 
al-Muhasiby yang terdapat dalam literatur klasik tasawuf. Sementara itu, data sekunder 
terdiri atas berbagai literatur pendukung yang berfungsi untuk memperkuat dan 
memperluas pemahaman terhadap tema yang diteliti, meliputi buku-buku akademik 
kontemporer, artikel jurnal ilmiah, dan tulisan-tulisan lain yang relevan mengenai 
perkembangan pemikiran tasawuf dan akhlak, baik dalam konteks Islam klasik maupun 
modern. 

Analisis data dilakukan dengan menggunakan pendekatan hermeneutik dan 
interpretatif. Pendekatan hermeneutik digunakan untuk memahami makna teks secara 
kontekstual, baik dari aspek historis, filosofis, maupun teologis. Sedangkan pendekatan 
interpretatif digunakan untuk menggali kedalaman makna terhadap konsep dan nilai-nilai 
teosofi akhlaqi yang dikembangkan oleh para tokoh yang dikaji, serta memahami relevansi 
nilai-nilai tersebut dengan dinamika kehidupan manusia modern.Langkah-langkah dalam 
pelaksanaan penelitian ini dilakukan secara sistematis untuk mencapai hasil analisis yang 
komprehensif. Pertama, peneliti melakukan identifikasi dan seleksi terhadap literatur yang 
relevan dengan tema penelitian, baik berupa sumber primer maupun sekunder. Kedua, 
data yang telah dikumpulkan diklasifikasikan berdasarkan tokoh yang dikaji serta tema-
tema utama yang berkaitan dengan akhlak dan tasawuf. Ketiga, dilakukan analisis isi 
(content analysis) terhadap pemikiran masing-masing tokoh guna menggali pemahaman 
mendalam mengenai konsep teosofi akhlaqi yang mereka usung. Terakhir, peneliti 
menyusun sintesis temuan untuk merumuskan benang merah antar pemikiran tokoh serta 
mengevaluasi relevansi pemikiran tersebut terhadap tantangan moral dan spiritual dalam 
konteks kekinian. Melalui pendekatan dan metode ini, penelitian ini diharapkan mampu 
memberikan kontribusi konseptual terhadap pemahaman tentang teosofi akhlaqi dalam 
perspektif tasawuf Islam. Selain itu, hasil penelitian ini diharapkan dapat menjadi rujukan 
dalam pengembangan nilai-nilai akhlak spiritual yang relevan bagi pembentukan karakter 
manusia yang unggul di era modern yang penuh tantangan moral dan dehumanisasi. 

Pembahasan 

Bagian ini menyajikan hasil kajian terhadap pemikiran empat tokoh utama dalam 
khazanah tasawuf Islam klasik, yaitu Hasan al-Basry, al-Muhasiby, al-Qusyairy, dan al-
Ghazaly, dalam kerangka pemikiran teosofi akhlaqi. Pembahasan ini mencakup 
pemahaman konseptual mengenai teosofi akhlaqi, metode spiritual yang digunakan dalam 
pembentukan akhlak, serta kontribusi keempat tokoh tersebut dalam membangun 
fondasi moral sufistik yang memiliki relevansi hingga masa kini. 

Konsep Teosofi Akhlaqi 

Teosofi akhlaqi dapat dipahami sebagai sintesis antara dimensi spiritual (tasawuf) dan 
etika (akhlak), dalam Islam Pembinaan akhlak dalam tasawuf dilakukan melalui tiga 
tahapan utama: takhally (membersihkan diri dari sifat tercela), tahally (menanamkan sifat 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(8), 672-679   eISSN: 3024-8140 

 

 

terpuji), dan tajally (pembukaan cahaya ilahi dalam diri). Dalam perspektif ini, akhlak tidak 
hanya dipandang sebagai seperangkat norma sosial atau perilaku yang diharapkan secara 
eksternal, melainkan sebagai manifestasi dari proses transformasi batin yang mendalam. 
Akhlak merupakan buah dari pengalaman spiritual yang melibatkan praktik-praktik seperti 
dzikir (mengingat Allah), mujahadah (perjuangan melawan hawa nafsu), serta tazkiyatun 
nafs (penyucian jiwa dari sifat-sifat tercela seperti riya’, takabbur, hasad, dan ghadhab). 
Oleh karena itu, akhlak dalam kerangka teosofi bukan hanya bersifat horizontal berkaitan 
dengan sesama manusia tetapi juga vertikal, sebagai bentuk pengabdian dan kedekatan 
eksistensial kepada Allah SWT. 

Pemikiran teosofi akhlaqi menempatkan akhlak dalam posisi yang tidak hanya 
berorientasi sosial, tetapi juga spiritual. Akhlak tidak sekadar dipahami sebagai etika 
pergaulan atau sikap moral antarindividu, tetapi sebagai bagian integral dari ibadah dan 
perjalanan menuju Tuhan. Dalam kerangka ini, tindakan-tindakan moral seperti kejujuran, 
kesabaran, dan rendah hati dilihat sebagai ekspresi ketundukan spiritual kepada kehendak 
Ilahi. Dengan demikian, akhlak tidak hanya berdampak pada harmoni sosial, tetapi juga 
menjadi sarana aktualisasi ruhaniyah seseorang. Salah satu aspek paling mendasar dari 
teosofi akhlaqi adalah penekanannya bahwa akhlak yang sejati lahir dari dalam diri, bukan 
dari tekanan eksternal. Artinya, akhlak tidak dapat dibentuk hanya melalui sistem aturan 
atau hukuman, melainkan melalui proses kesadaran diri yang tumbuh seiring dengan 
kematangan spiritual. Proses ini menuntut upaya introspektif yang berkelanjutan, serta 
komitmen terhadap latihan-latihan rohaniah yang berorientasi pada pembersihan hati dan 
penyempurnaan jiwa. Dalam hal ini, tazkiyatun nafs menjadi syarat mutlak untuk mencapai 
akhlak yang hakiki, yakni akhlak yang bukan hanya baik secara lahiriah, tetapi juga 
bersumber dari kesadaran transendental yang mendalam. 

Pemikiran Tokoh-Tokoh Teosofi Akhlaqi 

Pemikiran mengenai teosofi akhlaqi dalam tasawuf Islam klasik tidak dapat dilepaskan 
dari kontribusi tokoh-tokoh utama seperti Hasan al-Basry, al-Harith al-Muhasiby, al-
Qusyairy, dan al-Ghazaly. Keempat tokoh ini memberikan sumbangan konseptual yang 
signifikan dalam merumuskan keterkaitan antara spiritualitas dan etika Islam yang 
mendalam. Hasan al-Basry merupakan salah satu figur sentral dalam generasi Tabi’in yang 
dikenal luas karena kehidupannya yang asketik dan komitmennya terhadap nilai-nilai 
keakhiratan. Dalam kerangka teosofi akhlaqi, ia menempatkan akhlak sebagai refleksi dari 
kesadaran spiritual yang bersumber pada rasa takut kepada Allah (khauf), kesadaran akan 
hari akhir, dan sikap zuhud terhadap kehidupan dunia. Baginya, akhlak tidak semata-mata 
dibentuk oleh norma sosial eksternal, melainkan merupakan hasil dari kesucian niat dan 
penghayatan batin yang mendalam. Konsep muraqabah, kesadaran bahwa manusia 
senantiasa berada dalam pengawasan Allah dan menjadi dasar bagi perilaku moral yang 
tulus dan konsisten. 

Al-Harith al-Muhasiby dikenal sebagai tokoh yang memperkenalkan pendekatan 
psikologis dalam tasawuf melalui konsep muhasabah, yaitu evaluasi diri secara terus-
menerus. Ia menjelaskan bahwa banyak penyakit hati seperti riya’ (suka pamer), ujub 
(merasa bangga diri), hasad (iri hati), dan ghurur (tertipu oleh diri sendiri. Untuk mengatasi 
penyakit-penyakit tersebut, ia menawarkan metode penyembuhan melalui dzikir 
(mengingat Allah), tafakur (merenung), dan introspeksi yang mendalam dan rutin. Akhlak 
yang baik berasal dari hati yang bersih dan sehat, sehingga untuk mencapai akhlak mulia, 
seseorang harus membersihkan jiwanya secara konsisten. Ia juga menekankan bahwa 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(8), 672-679   eISSN: 3024-8140 

 

 

setiap amal harus dilakukan dengan ikhlas, dan seseorang perlu menyadari niat serta 
tujuan di balik setiap tindakannya, karena itulah yang menentukan nilai moral 
sesungguhnya dari perilaku tersebut. 

Al-Qusyairy, melalui karya monumentalnya Risalah al-Qusyairiyah, merumuskan 
kerangka teoritis tentang maqamat (tahapan-tahapan spiritual) dan ahwal (kondisi batin) 
sebagai jalan untuk mencapai kesempurnaan akhlak. Tahapan-tahapan seperti taubat, 
sabar, syukur, ridha, dan tawakal dianggap sebagai langkah-langkah penting yang harus 
dilalui oleh seorang salik (pejalan spiritual) dalam proses penyucian jiwa dan pembentukan 
akhlak yang luhur. Selain itu, Al-Qusyairy menekankan pentingnya adab atau tata krama 
sebagai cerminan lahir dari kesadaran spiritual yang mendalam. Dalam konteks teosofi 
akhlaqi, adab bukan hanya sekadar bentuk sopan santun dalam hubungan sosial, tetapi 
merupakan ekspresi nyata dari kedalaman ruhani dan penghormatan yang tulus terhadap 
nilai-nilai ketuhanan. 

Al-Ghazaly adalah seorang pemikir besar yang berhasil menyatukan tiga aspek penting 
dalam Islam, yaitu syariah (hukum Islam), tasawuf (spiritualitas), dan filsafat, dalam satu 
sistem pendidikan akhlak yang utuh. Dalam karya terkenalnya Ihya’ ‘Ulum al-Din, ia 
menjelaskan berbagai penyakit hati seperti sombong, iri, dan pamer, serta menawarkan 
cara penyembuhannya melalui latihan spiritual dan kebiasaan baik dalam kehidupan 
sehari-hari. Ia membagi akhlak menjadi dua jenis: akhlak terpuji (mahmudah) dan akhlak 
tercela (mazmumah), dan menekankan bahwa pembentukan akhlak harus dilakukan 
melalui latihan jiwa (riyadhah al-nafs), pengendalian hawa nafsu, serta pembiasaan amal 
saleh. Bagi Al-Ghazaly, akhlak dan ilmu tidak dapat dipisahkan. Ilmu tanpa akhlak bisa 
menjadi beban, sedangkan akhlak tanpa ilmu bisa menyesatkan. Oleh karena itu, 
pendidikan akhlak harus menjadi bagian penting dalam pendidikan ruhani yang bertujuan 
membentuk manusia yang utuh secara lahir dan batin. Dengan pemikiran-pemikiran 
tersebut, keempat tokoh ini memberikan kontribusi yang sangat penting dalam 
pengembangan teosofi akhlaqi yang tidak hanya relevan di masa lalu, tetapi juga 
kontekstual dalam menjawab tantangan moral dan spiritual masyarakat modern. 

Relevansi Pemikiran Teosofi Akhlaqi dalam Konteks Kontemporer 

Dalam konteks kehidupan modern yang diwarnai oleh krisis moral, kekeringan spiritual, 
dan dominasi materialisme, pemikiran teosofi akhlaqi menawarkan pendekatan yang 
relevan dan menyeluruh dalam upaya pembentukan karakter individu dan pembangunan 
masyarakat. Arus globalisasi dan kemajuan teknologi yang pesat sering kali tidak diimbangi 
dengan kematangan moral dan spiritual, sehingga menimbulkan kekosongan makna 
dalam kehidupan banyak individu. Dalam hal ini, teosofi akhlaqi hadir sebagai pendekatan 
integratif yang menggabungkan nilai-nilai spiritual dan etika secara harmonis. 

Pemikiran tokoh-tokoh seperti Hasan al-Basry, Al-Muhasiby, Al-Qusyairy, dan Al-Ghazaly 
menunjukkan bahwa pembentukan akhlak tidak cukup dilakukan melalui pendekatan 
normatif atau struktural, melainkan harus dimulai dari kesadaran batiniah dan pengolahan 
diri yang mendalam. Nilai-nilai seperti muhasabah (evaluasi diri), muraqabah (kesadaran 
akan pengawasan Allah), tazkiyatun nafs (penyucian jiwa), dan zuhud (menjaga jarak dari 
kecintaan berlebihan terhadap dunia) sangat kontekstual untuk membentuk manusia 
modern yang berintegritas, empatik, dan berjiwa luhur. Dalam bidang pendidikan, konsep 
teosofi akhlaqi dapat diimplementasikan melalui kurikulum berbasis karakter yang 
mengintegrasikan dimensi spiritual dan moral, tidak hanya menekankan aspek kognitif 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(8), 672-679   eISSN: 3024-8140 

 

 

semata. Pendidikan yang menanamkan kesadaran ilahiyah akan mendorong peserta didik 
untuk membangun akhlak dari dalam diri, bukan sekadar untuk kepatuhan eksternal. 
Sementara itu, dalam konteks sosial, pendekatan ini menegaskan bahwa masyarakat yang 
adil dan damai hanya dapat tercipta jika dibangun atas dasar individu-individu yang bersih 
jiwanya. Artinya, reformasi sosial yang bersifat substansial harus dimulai dari transformasi 
personal. Dengan menjadikan kesadaran ketuhanan sebagai fondasi utama dalam 
pembinaan akhlak, pemikiran teosofi akhlaqi membuka peluang bagi terbentuknya 
peradaban yang tidak hanya unggul secara teknologis, tetapi juga matang secara spiritual 
dan etis. Oleh karena itu, aktualisasi nilai-nilai ini sangat penting untuk menjawab 
tantangan zaman yang semakin kompleks dan serba cepat, namun seringkali miskin akan 
kedalaman nilai dan arah hidup yang bermakna. 

Kesimpulan 

Teosofi akhlaqi dalam Islam merupakan pendekatan yang memadukan dimensi spiritual 
dan moral secara mendalam dan menyeluruh. Dari kajian terhadap pemikiran tokoh-tokoh 
seperti Hasan al-Basry, al-Muhasiby, al-Qusyairy, dan al-Ghazaly, dapat dipahami bahwa 
akhlak bukan hanya soal perilaku sosial, tetapi juga cerminan dari proses penyucian jiwa 
dan kedekatan seseorang dengan Allah. Akhlak yang hakiki lahir dari perjuangan melawan 
hawa nafsu, keikhlasan dalam beramal, serta penghayatan terhadap nilai-nilai ilahiyah yang 
diwujudkan secara nyata dalam kehidupan sehari-hari. Setiap tokoh memiliki kontribusi 
khas dalam membangun konsep akhlak yang berbasis spiritualitas. Hasan al-Basry 
menekankan pentingnya rasa takut kepada Allah dan kehidupan zuhud sebagai dasar 
akhlak yang tulus. Al-Muhasiby mengajarkan muhasabah sebagai evaluasi batin untuk 
membersihkan hati dari penyakit-penyakit spiritual. Al-Qusyairy menyusun kerangka 
maqamat dan ahwal sebagai tahapan ruhani dalam membentuk karakter mulia. Sementara 
itu, al-Ghazaly menyusun sistem pendidikan akhlak yang praktis dan komprehensif, dengan 
menggabungkan tasawuf, fikih, dan filsafat Islam sebagai dasar pembentukan manusia 
paripurna. 

Di tengah krisis moral dan kekosongan spiritual di era modern, pemikiran teosofi akhlaqi 
sangat relevan untuk dijadikan solusi dalam pembentukan karakter individu dan perbaikan 
masyarakat. Pendidikan akhlak dan karakter seharusnya tidak hanya menekankan aspek 
perilaku lahiriah, tetapi juga memasukkan unsur-unsur seperti tazkiyatun nafs, mujahadah, 
dan dzikir sebagai bagian dari proses pembentukan kepribadian. Dengan demikian, teosofi 
akhlaqi tidak hanya penting secara historis, tetapi juga memiliki daya guna besar dalam 
membentuk pribadi yang kuat secara spiritual, bermoral tinggi, dan siap menghadapi 
tantangan zaman dengan nilai-nilai ketuhanan yang kokoh 

SARAN 

1. Bagi Lembaga Pendidikan Sebaiknya mengintegrasikan nilai-nilai teosofi akhlaqi 

dalam kurikulum melalui pendekatan pembinaan karakter berbasis tasawuf agar 

peserta didik tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga matang secara spiritual. 

2. Bagi Guru dan Pendidik Perlu memperdalam pemahaman terhadap konsep tasawuf 

dan akhlak ruhani agar mampu menjadi teladan serta menyampaikan pendidikan 

akhlak secara lebih menyentuh dan aplikatif. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(8), 672-679   eISSN: 3024-8140 

 

 

3. Bagi KeluargaKeluarga diharapkan menjadi ruang pertama pembinaan akhlak dengan 

membiasakan dzikir, kejujuran, dan introspeksi sejak dini dalam kehidupan sehari-hari. 

4. Bagi Tokoh Agama dan Dai Dianjurkan menyampaikan dakwah yang menekankan dimensi 

ruhani, seperti tazkiyatun nafs dan muhasabah, untuk menyentuh akar moral umat secara 

lebih mendalam 

5. Bagi Pemerintah dan Pembuat Kebijakan Perlu mendukung program pendidikan karakter 

berbasis spiritual dan mengembangkan regulasi yang mendorong terciptanya masyarakat 

berakhlak dan beretika 

6. Bagi Masyarakat Umum Masyarakat perlu menghidupkan kembali tradisi spiritual seperti 

dzikir, majelis ilmu, dan komunitas moral sebagai sarana membina jiwa dan memperkuat 

solidaritas sosial. 

Daftar pustaka 

Abdul Karim, Q. (2000). Risalah Qusyairiyah. Kairo: Maktabah al-Khanji. 

Ahmad, S. (Vol. 5, No. 1 (2019)). "Etika Tasawuf dalam Pandangan Al-Ghazaly". Jurnal 
Pemikiran Islam, 50-60. 

Ahmad, Z. (Vol. 6, No 2 (2021)). "Theosofi dalam Tradisi Islam: Kajian terhadap Al-Qusyairy." 
. Jurnal Studi Islam, 45-60. 

Akira Casillas Savero Sayunir, F. F. (2024). Sistem pembinaan akhlak dan tasawuf:Takhally, 
Tahally, dan Tajally. MIJ (Jurnal Interdisipliner Maliki). 

Al-Ghazali. (1995). Ihya' Ulum al-Din. Beirut: Dar al Fikr. 

Chanifatul Ilfina, F. S., & Soleh A. K. (2023). Tasawuf 'Amali. Maliki Interdisiplinary Journal 
(MIJ). 

dan Mukhtar Solihin, A. R. (2004). Ilmu Theosofi: Pendekatan Sufistik terhadap Moral 
Islam. Bandung: Pustaka Setia. 

Musrifah, S. (Vol. 10, NO 1 (2020)). Pemikiran Akhlak Imam al-Muhasiby. Jurnal Filsafat, 65-
78. 

Mz, L. (2001). Memahami Ajaran Theosofi. Surabaya: Bintang Usaha Jaya. 

Mz, L. (2003). Memahami Theosofi dan Thariqah. Surabaya: Bintang Usaha Jaya. 

Najwa Felaha Salsabila, Faisol, E. M. (2024). Analisis Konsep Maqamat dalam Teosofi. MIJ 
(Jurnal Interdisipliner Maliki). 

Nurhadi. (Vol. 3, No 2 (2018)). "Konsep Akhlak Tasawuf Hasan al-Basry". Jurnal Tasawuf 
dan Psikoterapi, 55-70.  

Thoriquddin. (2007). Akhlak dan Theosofi. Malang: KMJ UIN Malang. 

Agustina, E., Madjid, F. F. S., Raharjo, M. K. C. K., Salsabila, N. F., & Faisol, F. (2024). Analisis 
konsep Maqamat dalam Teosofi. Maliki Interdisciplinary Journal, 2(11), 40-48. 
https://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/article/view/9895 

Fajrin, Nur Cholisa, Fauziah, Fadhillah Salma, Sayunir, Akira Casillas Savero and Faisol, 
Faisol  (2024) Sistem pembinaan akhlaq dalam tasawuf: Takhally, tahally, dan 
tajally. Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ), 2 (12). pp. 1032-1037. ISSN 3024-8140. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(8), 672-679   eISSN: 3024-8140 

 

 

https://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/article/view/9929 

Chanifatul Ilfina, F. S., & Soleh, A. K. (2023). Tasawuf ‘Amali. Maliki Interdisciplinary Journal 
(MIJ). Program Studi Psikologi, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim 
Malang. https://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/article/view/5562i 


