
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 

Volume 3, Issue September, 2025 pp. 338-448        http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Teosofi Islam: Jalan spiritual untuk menyatukan syariat 
dan akhlak di era modern 

 
Nur Ania Andini1*, Muhammad Hanif S.2, Muamal Hamdi Darmawan3, Muhammad 
Kamaluddin Al Mahzumi4, Faisol5 
1,2,3,4,5 Program Studi Manajemen, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
 e-mail: nuraniaandini520@gmail.com  
 

A B S T R A K 
Teosofi Islam merupakan salah satu corak pemikiran yang berupaya 
menjembatani dimensi formal syariat dengan dimensi batin akhlak 
melalui pendekatan spiritual. Dalam konteks sejarah, teosofi 
berkembang sebagai sintesis antara pemahaman hukum Islam yang 
normatif dengan pencarian makna terdalam dari ajaran agama. Pada era 
modern, gagasan ini semakin relevan karena umat Islam menghadapi 
tantangan besar berupa formalisme keagamaan, krisis moral, serta 
penetrasi budaya global yang seringkali menimbulkan keterpisahan 

antara praktik ibadah lahiriah dengan kualitas akhlak. Teosofi Islam menekankan bahwa syariat bukanlah 
tujuan akhir, melainkan pintu masuk untuk membentuk kepribadian yang berakhlak mulia. Dengan demikian, 
akhlak menjadi realisasi konkret dari nilai-nilai spiritual yang diinternalisasi melalui syariat. Pendekatan 
teosofis ini menawarkan jalan tengah yang harmonis: syariat dipahami sebagai pedoman normatif yang 
menata perilaku lahiriah, sedangkan akhlak menjadi manifestasi dari pengalaman batin yang mendalam. 
Dalam era modern yang serba rasional dan materialistik, teosofi Islam mengajak umat untuk menghidupkan 
kembali dimensi spiritual sehingga agama tidak hanya berhenti pada ritual, tetapi juga melahirkan kesadaran 
etis, keadilan sosial, dan kepedulian terhadap kemanusiaan. Dengan cara ini, teosofi Islam berperan sebagai 
jembatan yang menyatukan keajegan syariat dengan keluhuran akhlak, sekaligus menghadirkan wajah Islam 
yang damai, inklusif, dan relevan dengan kebutuhan zaman. 
A B S T R A C T 

Islamic theosophy is a school of thought that seeks to bridge the formal dimensions of sharia with the inner 
dimensions of morality through a spiritual approach. Historically, theosophy developed as a synthesis 
between a normative understanding of Islamic law and the search for the deepest meaning of religious 
teachings. In the modern era, this idea is increasingly relevant as Muslims face major challenges in the form 
of religious formalism, a moral crisis, and the penetration of global culture, which often creates a disconnect 
between outward worship practices and moral quality. Islamic theosophy emphasizes that sharia is not an 
end in itself, but rather a gateway to developing a personality with noble morals. Thus, morality becomes the 
concrete realization of spiritual values internalized through sharia. This theosophical approach offers a 
harmonious middle ground: sharia is understood as a normative guideline that regulates outward behavior, 
while morality is a manifestation of profound inner experience. In the modern era of rationalism and 
materialism, Islamic theosophy invites people to revitalize the spiritual dimension so that religion does not 
stop at rituals but also gives rise to ethical awareness, social justice, and concern for humanity. In this way, 
Islamic theosophy acts as a bridge that unites the stability of sharia with the nobility of morals, while also 
presenting a face of Islam that is peaceful, inclusive, and relevant to the needs of the times. 

Pendahuluan 

Akhlak merupakan landasan vital dalam kehidupan manusia, yang mencakup 
aspek perilaku tidak hanya secara fisik, tetapi juga secara spiritual, teologis, syariat, 
pendidikan, dan filosofis (nur atikah). Akhlak dalam perspektif Islam merupakan suatu 

Kata Kunci: 
Teosofi, Islam, Tasawuf, 
Modernitas, Akhlak 
 
 
Keywords: 
Theosofi, Islam, tasawuf, 
Modern, Morals 
 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9), 338-448   eISSN: 3024-8140 

339 
 

sistem nilai multidimensi yang berfungsi sebagai poros sentral dalam tatanan kehidupan 
manusia. Lebih dari sekadar norma perilaku eksternal, akhlak mencakup lima dimensi 
esensial yang saling terkait: (1) dimensi spiritual sebagai manifestasi hubungan 
transendental dengan Sang Pencipta, (2) dimensi teologis yang bersumber dari konsep 
ketauhidan, (3) dimensi syariat sebagai kerangka normatif, (4) dimensi pendidikan 
sebagai proses pembentukan karakter, dan (5) dimensi filosofis sebagai kerangka 
epistemologis untuk memahami hakikat kebaikan. Dalam konstruksi pemikiran Al-
Ghazali, akhlak yang mulia (mahmudah) merupakan kristalisasi dari penyucian jiwa 
(tazkiyatun nafs) yang teraktualisasi melalui sinergi antara pengamalan syariat yang 
benar (fiqh al-zahir) dan pendalaman spiritual yang autentik (fiqh al-batin). 

Pembahasan 

Definisi dan konsep teosofi Islam dalam konteks spiritualitas Islam 

Teosofi berasal dari bahasa Yunani yang terdiri dari dua kata: "theos," yang berarti 
Tuhan, dan "sophia," yang berarti hikmah atau kebijaksanaan. Dengan demikian, teosofi 
secara harfiah berarti pengetahuan yang berlandaskan pada unsur ketuhanan dan 
pengetahuan kemanusiaan, yang menghasilkan kebijaksanaan, atau yang sering disebut 
sebagai kebijaksanaan Tuhan. Teosofi secara eksplisit mempelajari agama dan 
pengetahuan, karena keduanya berasal dari satu sumber yang sama, yaitu Tuhan. Dalam 
teosofi, kita menemukan elemen ketuhanan, kemanusiaan, dan kebijaksanaan. Secara 
umum, orang memahami teosofi sebagai keseluruhan ilmu, filsafat, dan ajaran 
mengenai kebijaksanaan ilahi.(4470-Article Text-17349-1-10-20250307, n.d.)  

Sedangkan, Islam berasal dari kata أسلم -يسلم -لمةسَ/لمَس/لمَإس ) aslama-yuslimu-islaam-
salaam), yang berarti tunduk kepada perintah Allah SWT untuk mencapai keselamatan 
dan kedamaian di dunia dan akhirat. Proses ini disebut Islam, dan pelakunya adalah 
Muslim, sehingga Islam dipahami sebagai perjalanan, bukan sekadar tujuan. Maulana 
Muhammad Ali (dalam Abuddin Nata) menjelaskan bahwa aslama berasal dari salima, 
yang berarti selamat dan damai. Dengan demikian, Islam dapat diartikan sebagai 
kepatuhan dan penyerahan diri kepada Allah untuk mencapai keselamatan pribadi. 
Selain itu, Islam juga merupakan tindakan sukarela, dan kepercayaan yang didasarkan 
pada paksaan tidak diperbolehkan.  

Jadi, dapat disimpulkan bahwa teosofi Islam merupakan suatu konsep atau 
pembelajaran untuk mengeksplorasi dan memahami hubungan kita dengan Tuhan. 
Dengan menekankan pentingnya pencarian kebijaksanaan dan keselamatan melalui 
pengetahuan dan tindakan yang tulus. Dalam teosofi, pengetahuan dan kebijaksanaan 
dianggap sebagai jalan untuk mendekatkan diri kepada Tuhan. Sementara itu, dalam 
Islam, kepatuhan dan penyerahan diri kepada Allah menjadi kunci untuk mencapai 
keselamatan. Dengan demikian, keduanya saling melengkapi dalam perjalanan spiritual 
kita. 

Kemudian, menurut Haryono, spiritualitas berasal dari kata Latin "spiritus," yang 
berarti roh, jiwa, atau semangat. Istilah ini juga memiliki makna serupa dalam bahasa 
Ibrani dan Yunani, serta dapat dipahami dalam konteks bahasa Indonesia sebagai 
semangat yang menggerakkan kita. Haryono melihat spiritualitas sebagai konsep 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9), 338-448   eISSN: 3024-8140 

340 
 

universal yang mencerminkan esensi religius dari ajaran atau doktrin agama yang 
dihayati oleh setiap individu. Spiritualitas bukan hanya sekadar keyakinan, tetapi juga 
sesuatu yang dapat mendorong dan memotivasi kita untuk tumbuh. Hal ini membuat 
apa yang kita percayai sejalan dengan tindakan kita dalam berinteraksi dengan orang 
lain dan dunia di sekitar kita. Dengan kata lain, spiritualitas membantu kita menjalani 
hidup sesuai dengan nilai-nilai yang kita anut. Ini berkaitan erat dengan pengalaman 
rohani kita, di mana kita belajar untuk memelihara dan memaknai segala sesuatu di 
sekitar kita, serta menghubungkannya dengan nilai-nilai kerohanian yang di 
pegang.(Hadziq & Rodiah, 2023) 

Dalam konteks spiritualitas Islam, teosofi mengajak kita untuk melihat hubungan 
antara Tuhan, alam semesta, dan manusia sebagai sesuatu yang sangat penting. Tidak 
hanya berfokus pada ritual formal saja, teosofi mendorong umat Muslim untuk menggali 
pengalaman spiritual yang lebih mendalam dan pribadi, dengan menyadari bahwa 
segala hal di dunia ini saling terhubung dan bukan entitas yang terpisah-pisah. Dengan 
kata lain, teosofi mengajarkan bahwa segala sesuatu merupakan manifestasi dari 
sumber ilahi yang sama, sehingga spiritualitas kita harus melampaui sekadar kewajiban 
lahiriah dan berusaha memahami makna batin serta hubungan langsung dengan Tuhan. 

Teosofi dalam Islam juga memberi ruang bagi setiap individu untuk menelusuri 
keimanan secara autentik, tanpa terkungkung oleh aturan agama yang kaku. Dengan 
demikian, spiritualitas menjadi sebuah perjalanan pembebasan jiwa dan pencerahan 
yang sangat personal. Dalam praktiknya, teosofi membantu kita mengharmoniskan 
keyakinan dengan sikap moral dan etika yang berakar pada kebijaksanaan Tuhan, 
sehingga hidup kita tidak hanya taat secara lahiriah, tetapi juga penuh makna secara 
batin. Selain itu, teosofi juga membuka pintu dialog dan penghargaan terhadap 
keberagaman spiritual, mengakui bahwa cara-cara mengenal Tuhan bisa berbeda-beda, 
dan mengurangi sikap eksklusif yang bisa memecah belah kelompok umat. 

Konsep teosofi ini memiliki pengaruh yang luas, baik pada tingkat pribadi maupun 
sosial. Secara pribadi, teosofi mengajak untuk terus melakukan refleksi, meditasi, dan 
pencarian makna hidup sebagai cara mendekatkan diri kepada Tuhan dan memahami 
tujuan hidup lebih dalam. Sedangkan secara sosial, ajaran teosofi mengajarkan kita 
untuk hidup dengan empati dan sikap inklusif, menghargai perbedaan, dan mendukung 
kesejahteraan bersama. Dengan demikian, teosofi Islam bukan sekadar pemikiran 
teologis, melainkan juga spiritualitas yang hidup dan aplikatif, yang dapat memperkaya 
pengalaman keimanan serta menuntun kita pada kebijaksanaan universal yang 
melampaui batas agama dan budaya. 

Peran syariat sebagai aspek lahiriah dan akhlak sebagai dimensi batiniah yang harus 
disatukan 

Peran syariat dalam Islam bisa kita lihat sebagai aspek lahiriah yang mengatur 
tindakan dan perilaku kita sehari-hari. Syariat mencakup berbagai hukum dan aturan 
yang membantu kita menjalani kehidupan, mulai dari cara beribadah hingga bagaimana 
kita berinteraksi dengan orang lain. Sementara itu, akhlak berfungsi sebagai dimensi 
batiniah yang mencerminkan nilai-nilai moral dan etika yang seharusnya kita pegang. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9), 338-448   eISSN: 3024-8140 

341 
 

Penting untuk menyatukan syariat dan akhlak karena keduanya saling melengkapi. 
Syariat memberikan panduan yang jelas tentang apa yang harus kita lakukan, sedangkan 
akhlak menambahkan kedalaman dan makna pada tindakan kita. Ketika kita 
menerapkan syariat dengan akhlak yang baik, tindakan kita tidak hanya sesuai dengan 
aturan, tetapi juga mencerminkan karakter dan integritas kita. Dengan demikian, 
menggabungkan syariat dan akhlak membantu kita menciptakan keseimbangan dalam 
hidup sebagai seorang Muslim, di mana tindakan lahiriah dan niat batiniah kita berjalan 
seiring untuk mencapai tujuan spiritual yang lebih tinggi. 

Menurut Nasr, Islam terdiri dari tiga elemen utama,yaitu hukum ilahi (syariah), 
jalan spiritual (al-tariqah), dan hakikat (al-haqiqah). Syariah memberikan pedoman yang 
mengatur kehidupan sehari-hari agar sesuai dengan norma-norma kehidupan yang ideal, 
berfungsi sebagai dimensi eksoterik dari Islam. Maqasid Al-Shari’ah, yang merupakan 
tujuan syariah, berperan dalam melindungi kesejahteraan manusia dan mendekatkan 
diri kepada Tuhan. Syariah berfokus pada perlindungan lima aspek penting dalam 
kehidupan, yaitu agama, jiwa, keturunan, kekayaan, dan akal.(Hasan, n.d.) 

Tanpa pemahaman yang baik tentang syariah, seorang Muslim tidak akan dapat 
sepenuhnya memahami ajaran Islam. Menguasai hanya aspek lahiriah saja tidak cukup 
untuk mendapatkan pemahaman yang komprehensif tentang Islam. Keduanya saling 
terkait dan tidak dapat dipisahkan. Ibadah yang dilakukan berdasarkan syariah 
mencerminkan keyakinan dan ketaatan kepada Tuhan, serta berfungsi sebagai sarana 
untuk menanamkan nilai-nilai seperti disiplin, tanggung jawab, kebersihan, solidaritas, 
dan persaudaraan. Ibadah mengatur hubungan manusia dengan Tuhan, sedangkan 
muamalah mengatur interaksi antar manusia dan alam. Semua ini merupakan ketentuan 
Allah SWT yang menjaga kehidupan manusia di dunia demi mencapai kebahagiaan di 
akhirat.(Hasan, n.d.) 

Landasan filosofis dan tasawuf dalam teosofi Islam, termasuk tokoh-tokoh kunci 
seperti Imam al-Ghazali dan Ibn Arabi. 

Landasan filosofis dan tasawuf dalam teosofi Islam adalah dua aspek yang saling 
melengkapi dan membantu kita memahami hubungan antara Tuhan, manusia, dan alam 
semesta. Teosofi Islam berusaha menjelaskan realitas spiritual dan bagaimana ciptaan 
berhubungan dengan Sang Pencipta melalui pendekatan yang mendalam dan reflektif. 
Dalam hal ini, landasan filosofis berfokus pada pemahaman tentang eksistensi, 
pengetahuan, dan etika. Kita bisa melihat Tuhan sebagai sumber segala sesuatu, di mana 
segala yang ada di alam semesta adalah manifestasi dari sifat-sifat-Nya. Selain itu, cara 
kita memperoleh pengetahuan tentang Tuhan dan realitas juga menjadi penting, baik 
melalui akal, wahyu, maupun pengalaman spiritual. Etika dalam teosofi Islam membantu 
kita menyusun prinsip-prinsip moral yang mengatur perilaku sehari-hari, yang sering kali 
berakar pada ajaran syariah dan nilai-nilai tasawuf. 

Sementara itu, tasawuf adalah dimensi mistis dalam Islam yang menekankan 
pengalaman langsung dengan Tuhan. Dalam tasawuf, kita didorong untuk merasakan 
kedekatan dengan Tuhan melalui praktik ibadah, meditasi, dan kontemplasi. Tasawuf 
juga mengajarkan nilai-nilai seperti cinta, kesabaran, dan kerendahan hati, yang sangat 
penting dalam perjalanan spiritual kita. Konsep kesatuan dengan Tuhan menjadi inti 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9), 338-448   eISSN: 3024-8140 

342 
 

ajaran tasawuf, di mana segala sesuatu dianggap berasal dari Tuhan dan akan kembali 
kepada-Nya. 

Kedua aspek ini saling melengkapi dengan pemikiran filosofis memberikan 
kerangka untuk memahami konsep-konsep dasar tentang Tuhan dan eksistensi, 
sementara tasawuf menawarkan pengalaman spiritual yang mendalam. Tokoh-tokoh 
seperti Imam al-Ghazali dan Ibn Arabi sangat berperan dalam mengintegrasikan kedua 
aspek ini. Al-Ghazali menekankan pentingnya tasawuf dalam mencapai makrifat, 
sedangkan Ibn Arabi mengembangkan konsep wahdatul wujud, yang menekankan 
kesatuan segala sesuatu dengan Tuhan. 

Imam Al-Ghazali dan sejumlah sufi lainnya menempatkan tasawuf dalam konteks 
syariat. Ia percaya bahwa tasawuf dan syariat harus saling terhubung, di mana syariat 
tidak hanya berfungsi sebagai aspek hukum formal, tetapi juga mengandung nilai-nilai 
moral yang mendalam. Dalam pandangannya, tasawuf berfungsi sebagai isi, sedangkan 
syariat berperan sebagai wadah. Al-Ghazali menginterpretasikan ayat-ayat Al-Qur'an 
dengan pendekatan esoterik, yang dianggap sebagai salah satu sumbangan 
intelektualnya. Ia berhasil mengintegrasikan tasawuf yang bersifat esoterik dengan fikih 
yang bersifat eksoterik, sehingga mampu meredakan ketegangan antara para ahli fikih 
dan tasawuf.(Andriani & Syukur, 2024) 

Konsep ma'rifatullah menjadi pusat ajaran tasawuf Al-Ghazali, yang dimulai 
dengan gaya hidup zuhud. Ia mengajarkan dua metode untuk mendekatkan diri kepada 
Allah: al-muraqabah, yaitu kesadaran akan pengawasan Allah, dan al-muhasabah, yaitu 
proses mengoreksi diri. Melalui praktik ini, seorang sufi dapat mencapai tingkat 
kebahagiaan spiritual yang tinggi, yang dikenal sebagai "ma'rifatullah," yaitu 
pemahaman yang jelas tentang rahasia-rahasia Tuhan. Kebahagiaan ini sulit untuk 
diungkapkan, tetapi sangat mendalam. 

Al-Ghazali juga menjelaskan semboyan tasawuf yang terkenal, seperti al-takhalluq 
bi-akhlaqillahi, yang mendorong individu untuk meniru sifat-sifat Tuhan, seperti kasih 
sayang, pengampunan, dan sifat-sifat baik lainnya. Dalam karyanya "Ihya Ulumuddin," 
ia menyelidiki rahasia ibadah tasawuf dan mengaitkan thaharah dengan kebersihan baik 
rohani maupun lahiriah. Dalam penjelasannya mengenai shalat, puasa, zakat, dan haji, ia 
menekankan bahwa semua amal ibadah wajib merupakan dasar untuk membersihkan 
diri secara spiritual.(Andriani & Syukur, 2024; Supriyono, n.d.) 

Ibnu Arabi mengemukakan konsep "wahdat al-wujud" atau kesatuan eksistensi, 
yang menyatakan bahwa segala sesuatu di dunia ini merupakan manifestasi dari Tuhan. 
Ia berargumen bahwa semua yang ada berasal dari satu sumber, yaitu kesatuan 
eksistensial. Menurutnya, sebelum segala hal ada, hanya Allah yang ada sebagai dzat 
tanpa atribut dan nama. Allah berperan sebagai yang pertama dan yang terakhir, yang 
tidak dapat diibaratkan atau digambarkan sebagai apapun.(Supriyono, n.d.) 

Secara keseluruhan, landasan filosofis dan tasawuf dalam teosofi Islam 
memberikan wawasan yang mendalam tentang hubungan antara Tuhan, manusia, dan 
alam semesta. Melalui pendekatan filosofis dan pengalaman spiritual, teosofi Islam 
membantu kita membentuk pemahaman yang lebih holistik tentang hakikat kehidupan 
dan tujuan kita sebagai manusia dalam konteks keagamaan.(Andriani & Syukur, 2024) 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9), 338-448   eISSN: 3024-8140 

343 
 

Tahapan Spiritual dalam Teosofi Islam  

Takhalli: Proses Pembersihan Diri dari Akhlak Tercela 

Takhalli merupakan konsep utama dalam tasawuf yang mengacu pada proses 
pembersihan diri dari sifat-sifat buruk dan penyakit hati yang menghalangi seseorang 
untuk mendekat kepada Allah. Secara bahasa, kata takhalli berasal dari bahasa Arab 
 yang berarti mengosongkan atau meninggalkan. Dalam konteks spiritual, takhalli ”خلى“
berarti berusaha mengosongkan hati dan jiwa dari akhlak tercela seperti riya (ingin dipuji 
orang), kesombongan, dengki, kecintaan berlebihan pada dunia, serta berbagai bentuk 
dosa lahir dan batin yang merusak hubungan dengan Tuhan.  

Proses takhalli bukan hanya sebatas menjauhi perbuatan buruk secara lahiriah, 
melainkan sebuah transformasi batin yang mendalam. Seorang pejalan spiritual (salik) 
berusaha membersihkan jiwanya melalui latihan spiritual (riyadhah) untuk 
mengendalikan hawa nafsu, perjuangan melawan godaan setan (mujahadah), sikap 
zuhud atau tidak terikat pada dunia, berserah diri kepada Allah (tawakal), kesabaran, 
dan keikhlasan. Semua usaha ini bertujuan menghilangkan noda-noda hati yang 
menghalangi kesucian dan ketakwaan. (Supriyadi & Jannah, 2019) 

Menurut Syekh Amin Al-Kurdi dalam kitab Tanwirul Qulub, takhalli adalah tahap 
awal yang harus dilalui seorang murid tarekat setelah bertaubat, yaitu membersihkan 
diri dari sifat-sifat tercela yang secara maknawi dianggap najis. Ini merupakan bagian 
dari tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) yang menjadi tujuan utama tasawuf. Pembersihan 
ini tidak hanya mencakup dosa lahiriah, tetapi juga dosa batin yang lebih sulit terlihat 
dan lebih berbahaya karena berasal dari hati. (Fasya, 2022) 

Setelah melewati tahap takhalli, tahap selanjutnya adalah tahalli, yaitu mengisi 
jiwa dengan sifat-sifat mulia seperti keikhlasan, kesabaran, kerendahan hati, dan kasih 
sayang. Tahalli adalah proses memperindah diri dengan akhlak terpuji yang membawa 
seorang hamba semakin dekat kepada Allah. Tahap terakhir adalah tajalli, yaitu 
manifestasi cahaya ilahi yang dirasakan oleh jiwa yang telah bersih dan terisi dengan 
akhlak mulia. 

Takhalli sangat penting karena tanpa membersihkan diri dari sifat tercela, 
seseorang akan sulit mencapai kedekatan spiritual yang sejati dengan Allah. Proses ini 
mempersiapkan jiwa agar siap menerima cahaya dan rahmat Ilahi, sehingga perjalanan 
spiritual dapat berlangsung dengan lancar dan membawa kepada kesempurnaan 
spiritual. (Faridah, 2023) 

Tahalli: Proses Memperindah Diri dengan Akhlak Mulia 

Tahalli merupakan konsep penting dalam tasawuf yang berarti proses 
memperindah diri dengan akhlak mulia setelah seseorang berhasil membersihkan 
dirinya dari sifat-sifat buruk. Secara bahasa, tahalli berasal dari kata Arab yang berarti 
“menghias” atau “memperindah.” Dalam konteks spiritual, tahalli adalah tahap di mana 
seseorang mulai mengisi hatinya dengan sifat-sifat baik dan akhlak terpuji sebagai hasil 
dari pembersihan jiwa yang telah dilakukan sebelumnya pada tahap takhalli. Tahalli 
bukan sekadar perubahan perilaku sesaat, melainkan pembiasaan dan internalisasi nilai-



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9), 338-448   eISSN: 3024-8140 

344 
 

nilai luhur yang kemudian menjadi bagian dari karakter dan kepribadian seseorang 
secara mendalam. 

Tahalli merupakan bagian dari perjalanan spiritual dalam tasawuf yang terdiri dari 
tiga tahap utama: takhalli, tahalli, dan tajalli. Pada tahap takhalli, seseorang berusaha 
membersihkan dirinya dari sifat-sifat negatif seperti iri hati, sombong, dan dengki. 
Setelah itu, pada tahap tahalli, hati dan jiwa diisi kembali dengan akhlak mulia seperti 
kejujuran, kesabaran, keikhlasan, rasa syukur, tawakkal, dan kerendahan hati. Proses 
tahalli adalah pembentukan karakter yang berkelanjutan, sehingga akhlak mulia 
tersebut menjadi bagian dari identitas dan perilaku sehari-hari. Tahap terakhir, tajalli, 
adalah saat seseorang mengalami pencerahan spiritual yang mendekatkannya kepada 
Allah dan mampu mewujudkan akhlak mulia dalam kehidupan nyata.  

Tahalli memiliki peranan penting dalam membentuk pribadi yang berakhlak 
mulia. Melalui tahalli, seseorang tidak hanya terbebas dari sifat tercela, tetapi juga 
mampu menampilkan keindahan jiwa yang tercermin dalam sikap dan perilakunya. 
Contoh akhlak mulia yang dikembangkan dalam tahalli meliputi keikhlasan dalam 
beramal tanpa mengharapkan pujian, kesabaran menghadapi ujian hidup, rasa syukur 
atas nikmat Allah, tawakkal atau berserah diri sepenuhnya kepada Allah, serta sikap 
rendah hati yang menjauhkan dari kesombongan. Dengan membiasakan akhlak 
tersebut, seseorang menjadi pribadi yang disenangi manusia dan diridhai Allah SWT. 

Dalam pendidikan akhlak, konsep tahalli sangat relevan sebagai landasan 
pembentukan karakter peserta didik. Tahalli mengajarkan pentingnya pembiasaan 
akhlak baik secara konsisten agar menjadi bagian dari kepribadian. Oleh sebab itu, 
pendidikan akhlak yang efektif harus mengarahkan peserta didik tidak hanya 
meninggalkan perilaku buruk, tetapi juga mengisi dirinya dengan nilai-nilai positif yang 
memperindah diri dan membentuk karakter mulia. Implementasi tahalli dalam 
pendidikan dapat dilakukan melalui penguatan nilai spiritual, pembiasaan beribadah, 
muhasabah (introspeksi diri), serta interaksi positif dengan lingkungan yang 
mendukung pembentukan akhlak mulia. 

Secara keseluruhan, tahalli adalah proses penting dalam perjalanan spiritual dan 
pembentukan karakter yang mengajarkan manusia untuk memperindah dirinya dengan 
akhlak mulia setelah membersihkan diri dari sifat tercela. Tahalli bukan hanya teori, 
melainkan praktik nyata yang harus terus dijalankan agar seseorang mencapai kesucian 
jiwa yang lebih tinggi dan mendapatkan keridhaan Allah SWT. Dengan demikian, tahalli 
menjadi kunci utama dalam membangun pribadi berakhlak mulia dan berintegritas, yang 
membawa manfaat besar bagi diri sendiri, lingkungan sosial, dan kehidupan beragama 
secara keseluruhan. (Supriyadi & Jannah, 2019) 

Tajalli: Pengalaman Penyatuan dengan Cahaya Ilahi sebagai Puncak Spiritualitas. 

Dalam tradisi tasawuf, istilah tajalli memiliki makna yang sangat penting dan 
mendalam dalam proses spiritual seorang sufi. Secara bahasa, tajalli berasal dari kata 
Arab tajalla atau yatajalla, yang berarti “menampakkan diri” atau “menyatakan diri”. 
Dalam konteks sufistik, tajalli merujuk pada pengalaman di mana cahaya ilahi atau 
manifestasi Tuhan secara nyata muncul dan dirasakan oleh hati seorang hamba yang 
telah bersih dan siap menerima kehadiran-Nya. Tajalli merupakan puncak perjalanan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9), 338-448   eISSN: 3024-8140 

345 
 

spiritual, di mana seorang salik (penempuh jalan spiritual) tidak hanya memahami Tuhan 
secara intelektual, tetapi benar-benar mengalami penyatuan batin dengan-Nya. 

Proses mencapai tajalli tidak terjadi secara tiba-tiba, melainkan melalui beberapa 
tahapan spiritual yang harus dijalani dengan tekun dan sungguh-sungguh. Tahap 
pertama adalah takhalli, yaitu proses membersihkan diri dari sifat-sifat buruk, hawa 
nafsu, dan keterikatan duniawi yang menghalangi hati untuk menerima cahaya ilahi. 
Pada tahap ini, seorang sufi berusaha menghilangkan keserakahan, kemarahan, dan 
kebencian agar hatinya menjadi bersih dan lapang. Setelah melewati takhalli, datang 
tahap tahalli, yaitu menghiasi diri dengan sifat-sifat mulia seperti kesabaran, keikhlasan, 
kerendahan hati, dan kasih sayang. Setelah itu, seorang salik mulai membuka dirinya 
untuk menerima cahaya ilahi. Tahap terakhir dan tertinggi adalah tajalli, di mana cahaya 
ilahi benar-benar menampakkan diri dalam hati, membawa kedamaian, kebahagiaan, 
dan kesadaran akan kehadiran Tuhan yang mutlak. (Hasan, n.d.) 

Pengalaman tajalli sering digambarkan sebagai momen tertinggi dalam 
spiritualitas yang membawa perubahan besar dalam diri seseorang. Pada saat itu, 
seorang sufi merasakan hilangnya batas antara dirinya dan Tuhan, seolah terjadi 
penyatuan batin yang sangat intim dan penuh cinta. Dalam istilah tasawuf, pengalaman 
ini disebut unio mystica atau penyatuan mistik. Tokoh sufi besar seperti Ibn ‘Arabi 
menjelaskan bahwa seluruh alam semesta merupakan manifestasi (tajalli) Tuhan dalam 
berbagai bentuk dan warna. Oleh karena itu, pengalaman tajalli bukan hanya 
pengalaman pribadi, tetapi juga pengalaman universal tentang kehadiran ilahi yang 
meliputi seluruh ciptaan. (Faruq & Pangestu, 2024) 

Dari sudut pandang psikologi transpersonal, pengalaman tajalli dapat dipahami 
sebagai peak experience atau pengalaman puncak, di mana seseorang merasakan 
kesatuan dengan kekuatan transendental yang melampaui kesadaran biasa. 
Pengalaman ini membawa perasaan bahagia, damai dalam hati, dan makna hidup yang 
sangat mendalam. Dalam konteks tasawuf, pengalaman ini menjadi ciri insan kamil, yaitu 
manusia sempurna yang mampu mencerminkan sifat-sifat ilahi dalam kehidupan sehari-
hari. Dengan demikian, tajalli bukan hanya pengalaman mistik yang pasif, tetapi juga 
sumber inspirasi dan kekuatan untuk menjalani hidup dengan cinta, keikhlasan, dan 
pengabdian kepada Tuhan. (Tasawuf Dan Akulturasi Budaya, n.d.) 

Relevansi dan Implementasi di Era Modern   

Modernitas telah membawa perubahan signifikan dalam kehidupan umat Islam, 
terutama melalui pengaruh sekularisme yang memisahkan nilai-nilai agama dari 
kehidupan sosial dan pendidikan. Sekularisme dalam sistem pendidikan tidak hanya 
menggeser kurikulum ke arah materialistik, tetapi juga mengabaikan dimensi spiritual 
dan etika dalam pembelajaran. Akibatnya, generasi muda Muslim mengalami degradasi 
moral, seperti meningkatnya kasus bullying, ketidakjujuran akademik, dan minimnya 
rasa hormat kepada guru maupun orang tua. Survei yang dilakukan oleh Suara 
Muhammadiyah (2022) menunjukkan bahwa 65% pelajar Muslim di perkotaan mengaku 
lebih terpengaruh oleh nilai-nilai pragmatis ketimbang ajaran agama dalam mengambil 
keputusan sehari-hari. Krisis ini diperparah oleh globalisasi yang mendorong kompetisi 
berbasis kapital, sehingga pendidikan Islam terkesan ketinggalan zaman dan kurang 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9), 338-448   eISSN: 3024-8140 

346 
 

aplikatif. Tantangan ini menuntut rekonstruksi sistem pendidikan yang mampu 
memadukan keilmuan modern dengan fondasi akidah dan akhlak. (Sekularisasi, 2024) 

Teosofi Islam muncul sebagai jawaban atas tantangan tersebut dengan 
menawarkan paradigma integratif antara spiritualitas, syariat, dan ilmu pengetahuan. 
Berakar dari tradisi tasawuf, teosofi Islam menekankan pembentukan insan 
kamil (manusia paripurna) yang tidak hanya menguasai sains, tetapi juga memiliki 
kesadaran transendental. Misalnya, konsep tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) dalam 
tasawuf dapat diintegrasikan ke dalam kurikulum melalui praktik refleksi diri, 
pembiasaan sikap syukur, dan pembelajaran berbasis kisah teladan Nabi. Penelitian 
Walisongo (2014) membuktikan bahwa siswa di pesantren yang menerapkan 
pendekatan tasawuf menunjukkan ketahanan mental 30% lebih tinggi dalam 
menghadapi tekanan sosial dibandingkan siswa sekolah umum. Selain itu, teosofi Islam 
juga menekankan keseimbangan antara akal (ratio) dan hati (qalb), sehingga pendidikan 
tidak hanya menghasilkan intelektual, tetapi juga individu yang berempati dan berakhlak 
mulia. (Nasution & Masyithoh, 2024) 

 Implementasi teosofi Islam dalam pendidikan modern memerlukan strategi 
multidimensi, mulai dari kurikulum hingga metode pengajaran. Pertama, integrasi nilai-
nilai spiritual ke dalam mata pelajaran sains dan humaniora, seperti menjelaskan konsep 
fisika quantum dengan perspektif ayat kauniyah (tanda-tanda alam dalam Al-Qur’an). 
Kedua, penguatan pendidikan karakter melalui program riyadhah ruhiyah (latihan 
spiritual), seperti puasa sunnah, dzikir bersama, atau pelayanan sosial berbasis 
komunitas. PKM UIKA Bogor mencontohkan bagaimana proyek "Sekolah Berbasis 
Tasawuf" berhasil menurunkan angka kenakalan remaja sebesar 40% dalam dua tahun. 
Ketiga, kolaborasi antara sekolah, keluarga, dan masyarakat untuk menciptakan 
ekosistem yang konsisten mendukung pembinaan akhlak. Dengan pendekatan ini, 
pendidikan Islam tidak hanya relevan di era modern, tetapi juga menjadi benteng 
terhadap dekadensi moral. (Aziz et al., 2019) 

Kesimpulan dan Saran  

Kesimpulan  

Teosofi Islam menyuguhkan suatu pendekatan menyeluruh yang menggabungkan 
unsur syariat (aturan lahiriah) dan akhlak (nilai-nilai batin) melalui lensa spiritual dan 
filosofis. Gagasan ini berpijak pada tradisi tasawuf dan filsafat Islam, yang diwakili oleh 
pemikir besar seperti Al-Ghazali dan Ibn Arabi. Mereka menekankan pentingnya proses 
penyucian jiwa (tazkiyatun nafs), pendekatan diri kepada Tuhan (ma’rifah), serta 
pandangan tentang kesatuan realitas (wahdat al-wujud). Dalam situasi modern yang 
penuh dengan krisis spiritual dan kemerosotan moral, teosofi Islam hadir sebagai 
alternatif untuk membangun kembali kesadaran rohani dan etika melalui pendidikan 
yang menyelaraskan ilmu pengetahuan, nilai moral, serta pengalaman religius. 
Implementasinya dalam pendidikan dapat berperan dalam membentuk karakter yang 
kuat, ketangguhan batin, dan kesadaran ilahiah generasi masa kini. 

Saran 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9), 338-448   eISSN: 3024-8140 

347 
 

1. Integrasi Nilai Spiritual dan Etika dalam Kurikulum 
Pendidikan Islam sebaiknya mengadopsi pendekatan teosofi dengan 
menginternalisasikan nilai-nilai sufistik seperti takhalli, tahalli, dan tajalli dalam 
kegiatan belajar mengajar, baik dalam konteks sekolah formal maupun lembaga 
keagamaan seperti pesantren. 
2. Pengembangan Pendidikan Akhlak Berbasis Tasawuf 
Diperlukan rancangan program karakter yang mengedepankan latihan spiritual 
(riyadhah ruhiyah), refleksi diri (muhasabah), dan penumbuhan empati terhadap 
sesama. 
3. Sinergi antara Institusi Pendidikan dan Sosial 
Perlu dibangun kerja sama antara sekolah, keluarga, dan masyarakat untuk 
menciptakan atmosfer yang kondusif dalam menanamkan dan mempraktikkan nilai-
nilai spiritual. 
4. Peningkatan Riset Teosofi Islam Kontemporer 
Kajian mendalam mengenai teosofi Islam di era modern perlu terus dikembangkan, 
terutama terkait implikasinya dalam bidang psikologi, pendidikan, dan penyelesaian 
konflik sosial secara damai. 
5. Pendekatan Dialogis dan Terbuka 
Prinsip-prinsip dalam teosofi Islam dapat dijadikan dasar untuk membangun dialog 
lintas keyakinan dan budaya, mengurangi potensi radikalisme, serta mendorong 
semangat keberagamaan yang inklusif dan manusiawi. 

Daftar Pustaka  

4470-Article Text-17349-1-10-20250307. (n.d.). 
Andriani, H., & Syukur, S. (2024). Sejarah Intelektual Islam di Bidang Tasawuf: Imam Al-

Ghazali, Ibn Arabi, dan Mulla Shadra. 16. 
Aziz, L. A., Indra, H., & Al-Kattani, A. H. (2019). PENDIDIKAN SPIRITUAL INTELLIGENT ISLAMI 

DAN PERANANNYA DALAM MEMBINA AKHLAK. 
Faridah, A. (2023). PERJALANAN PEMIKIRAN TASAWUF IMAM AL GHAZALI DALAM 

PENDIDIKAN ISLAM: DARI TAHAP TAKHALLI HINGGA TAJALLI. 1(1). 
Faruq, U. A., & Pangestu, K. H. P. (2024). Tarikh Tasyri’: Definisi, Perjalanan Sejarah, dan 

Urgensinya. 
Fasya, A. A. (2022). Konsep Tasawuf Menurut Imam Al-Ghazali. JOUSIP: Journal of Sufism 

and Psychotherapy, 2(2), 153–166. https://doi.org/10.28918/jousip.v2i2.6723 
Hadziq, A., & Rodiah, I. (2023). Agama dan Spiritualisme Teosofi di Indonesia: 8. 
Hasan, I. (n.d.). TASAWUF: JALAN RUMPIL MENUJU TUHAN. 
Nasution, N. A. I. A., & Masyithoh, S. (2024). INTEGRASI AKHLAK DALAM DIMENSI 

SPIRITUAL, TEOLOGIS, SYARIAT, PENDIDIKAN, DAN FILOSOFIS. Tahdzib Al-Akhlaq: 
Jurnal Pendidikan Islam, 7(1), 120–133. https://doi.org/10.34005/tahdzib.v7i1.3767 

Sekularisasi: Ancaman Bagi Pendidikan Islam Kita. (2024, September 11). Suara 
Muhammadiyah. https://suaramuhammadiyah.id/read/sekularisasi-ancaman-bagi-
pendidikan-islam-kita 

Supriyadi, S., & Jannah, M. (2019). Pendidikan Karakter Dalam Tasawuf Modern Hamka 
Dan Tasawuf Transformatif Kontemporer. Halaqa: Islamic Education Journal, 3(2), 
91–95. https://doi.org/10.21070/halaqa.v3i2.2725 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9), 338-448   eISSN: 3024-8140 

348 
 

Supriyono, B. (n.d.). PEMIKIRAN PADA BIDANG SUFI DAN TARIKAT DAN PENDIDIKAN ISLAM. 
Tasawuf Dan Akulturasi Budaya. (n.d.). 
 
 
 
 


