Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elISSN: 3024-8140
Volume 3, Issue September, 2025 pp. 338-448 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Teosofi Islam: Jalan spiritual untuk menyatukan syariat
dan akhlak di era modern

Nur Ania Andini”", Muhammad Hanif S.2, Muamal Hamdi Darmawan3, Muhammad
Kamaluddin Al Mahzumi#, Faisol5

Y2345 pProgram Studi Manajemen, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: nuraniaandinis20@gmail.com

Kata Kunci: ABSTRAK
Teosofi, Islam, Tasawuf, Teosofi Islam merupakan salah satu corak pemikiran yang berupaya
Modernitas, Akhlak menjembatani dimensi formal syariat dengan dimensi batin akhlak

melalui pendekatan spiritual. Dalam konteks sejarah, teosofi
berkembang sebagai sintesis antara pemahaman hukum Islam yang

Keywords: normatif dengan pencarian makna terdalam dari ajaran agama. Pada era
Theosofi, Islam, tasawuf, modern, gagasan ini semakin relevan karena umat Islam menghadapi
Modern, Morals tantangan besar berupa formalisme keagamaan, krisis moral, serta

penetrasi budaya global yang seringkali menimbulkan keterpisahan
antara praktik ibadah lahiriah dengan kualitas akhlak. Teosofi Islam menekankan bahwa syariat bukanlah
tujuan akhir, melainkan pintu masuk untuk membentuk kepribadian yang berakhlak mulia. Dengan demikian,
akhlak menjadi realisasi konkret dari nilai-nilai spiritual yang diinternalisasi melalui syariat. Pendekatan
teosofis ini menawarkan jalan tengah yang harmonis: syariat dipahami sebagai pedoman normatif yang
menata perilaku lahiriah, sedangkan akhlak menjadi manifestasi dari pengalaman batin yang mendalam.
Dalam era modern yang serba rasional dan materialistik, teosofi Islam mengajak umat untuk menghidupkan
kembali dimensi spiritual sehingga agama tidak hanya berhenti pada ritual, tetapi juga melahirkan kesadaran
etis, keadilan sosial, dan kepedulian terhadap kemanusiaan. Dengan cara ini, teosofi Islam berperan sebagai
jembatan yang menyatukan keajegan syariat dengan keluhuran akhlak, sekaligus menghadirkan wajah Islam
yang damai, inklusif, dan relevan dengan kebutuhan zaman.
ABSTRACT
Islamic theosophy is a school of thought that seeks to bridge the formal dimensions of sharia with the inner
dimensions of morality through a spiritual approach. Historically, theosophy developed as a synthesis
between a normative understanding of Islamic law and the search for the deepest meaning of religious
teachings. In the modern era, this idea is increasingly relevant as Muslims face major challenges in the form
of religious formalism, a moral crisis, and the penetration of global culture, which often creates a disconnect
between outward worship practices and moral quality. Islamic theosophy emphasizes that sharia is not an
end in itself, but rather a gateway to developing a personality with noble morals. Thus, morality becomes the
concrete realization of spiritual values internalized through sharia. This theosophical approach offers a
harmonious middle ground: sharia is understood as a normative guideline that regulates outward behavior,
while morality is a manifestation of profound inner experience. In the modern era of rationalism and
materialism, Islamic theosophy invites people to revitalize the spiritual dimension so that religion does not
stop at rituals but also gives rise to ethical awareness, social justice, and concern for humanity. In this way,
Islamic theosophy acts as a bridge that unites the stability of sharia with the nobility of morals, while also
presenting a face of Islam that is peaceful, inclusive, and relevant to the needs of the times.

Pendahuluan

Akhlak merupakan landasan vital dalam kehidupan manusia, yang mencakup
aspek perilaku tidak hanya secara fisik, tetapi juga secara spiritual, teologis, syariat,
pendidikan, dan filosofis (nur atikah). Akhlak dalam perspektif Islam merupakan suatu

@ ®®@ This is an open access article under the CC BY-INC-S.A license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maunlana Malik 1brahin: Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9), 338-448 elSSN: 3024-8140

sistem nilai multidimensi yang berfungsi sebagai poros sentral dalam tatanan kehidupan
manusia. Lebih dari sekadar norma perilaku eksternal, akhlak mencakup lima dimensi
esensial yang saling terkait: (1) dimensi spiritual sebagai manifestasi hubungan
transendental dengan Sang Pencipta, (2) dimensi teologis yang bersumber dari konsep
ketauhidan, (3) dimensi syariat sebagai kerangka normatif, (4) dimensi pendidikan
sebagai proses pembentukan karakter, dan (5) dimensi filosofis sebagai kerangka
epistemologis untuk memahami hakikat kebaikan. Dalam konstruksi pemikiran Al-
Ghazali, akhlak yang mulia (mahmudah) merupakan kristalisasi dari penyucian jiwa
(tazkiyatun nafs) yang teraktualisasi melalui sinergi antara pengamalan syariat yang
benar (figh al-zahir) dan pendalaman spiritual yang autentik (figh al-batin).

Pembahasan

Definisi dan konsep teosofi Islam dalam konteks spiritualitas Islam

Teosofi berasal dari bahasa Yunani yang terdiri dari dua kata: "theos," yang berarti
Tuhan, dan "sophia," yang berarti hikmah atau kebijaksanaan. Dengan demikian, teosofi
secara harfiah berarti pengetahuan yang berlandaskan pada unsur ketuhanan dan
pengetahuan kemanusiaan, yang menghasilkan kebijaksanaan, atau yang sering disebut
sebagai kebijaksanaan Tuhan. Teosofi secara eksplisit mempelajari agama dan
pengetahuan, karena keduanya berasal dari satu sumber yang sama, yaitu Tuhan. Dalam
teosofi, kita menemukan elemen ketuhanan, kemanusiaan, dan kebijaksanaan. Secara
umum, orang memahami teosofi sebagai keseluruhan ilmu, filsafat, dan ajaran
mengenai kebijaksanaan ilahi.(4470-Article Text-17349-1-10-20250307, n.d.)

Sedangkan, Islam berasal dari kata alud - elae-wlﬂ/uaﬂ/wu) aslama-yuslimu-islaam-
salaam), yang berarti tunduk kepada perintah Allah SWT untuk mencapai keselamatan
dan kedamaian di dunia dan akhirat. Proses ini disebut Islam, dan pelakunya adalah
Muslim, sehingga Islam dipahami sebagai perjalanan, bukan sekadar tujuan. Maulana
Muhammad Ali (dalam Abuddin Nata) menjelaskan bahwa aslama berasal dari salima,
yang berarti selamat dan damai. Dengan demikian, Islam dapat diartikan sebagai
kepatuhan dan penyerahan diri kepada Allah untuk mencapai keselamatan pribadi.
Selain itu, Islam juga merupakan tindakan sukarela, dan kepercayaan yang didasarkan
pada paksaan tidak diperbolehkan.

Jadi, dapat disimpulkan bahwa teosofi Islam merupakan suatu konsep atau
pembelajaran untuk mengeksplorasi dan memahami hubungan kita dengan Tuhan.
Dengan menekankan pentingnya pencarian kebijaksanaan dan keselamatan melalui
pengetahuan dan tindakan yang tulus. Dalam teosofi, pengetahuan dan kebijaksanaan
dianggap sebagai jalan untuk mendekatkan diri kepada Tuhan. Sementara itu, dalam
Islam, kepatuhan dan penyerahan diri kepada Allah menjadi kunci untuk mencapai
keselamatan. Dengan demikian, keduanya saling melengkapi dalam perjalanan spiritual
kita.

Kemudian, menurut Haryono, spiritualitas berasal dari kata Latin "spiritus," yang
berarti roh, jiwa, atau semangat. Istilah ini juga memiliki makna serupa dalam bahasa
Ibrani dan Yunani, serta dapat dipahami dalam konteks bahasa Indonesia sebagai
semangat yang menggerakkan kita. Haryono melihat spiritualitas sebagai konsep

339



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9), 338-448 elSSN: 3024-8140

universal yang mencerminkan esensi religius dari ajaran atau doktrin agama yang
dihayati oleh setiap individu. Spiritualitas bukan hanya sekadar keyakinan, tetapi juga
sesuatu yang dapat mendorong dan memotivasi kita untuk tumbuh. Hal ini membuat
apa yang kita percayai sejalan dengan tindakan kita dalam berinteraksi dengan orang
lain dan dunia di sekitar kita. Dengan kata lain, spiritualitas membantu kita menjalani
hidup sesuai dengan nilai-nilai yang kita anut. Ini berkaitan erat dengan pengalaman
rohani kita, di mana kita belajar untuk memelihara dan memaknai segala sesuatu di
sekitar kita, serta menghubungkannya dengan nilai-nilai kerohanian yang di
pegang.(Hadziq & Rodiah, 2023)

Dalam konteks spiritualitas Islam, teosofi mengajak kita untuk melihat hubungan
antara Tuhan, alam semesta, dan manusia sebagai sesuatu yang sangat penting. Tidak
hanya berfokus pada ritual formal saja, teosofi mendorong umat Muslim untuk menggali
pengalaman spiritual yang lebih mendalam dan pribadi, dengan menyadari bahwa
segala hal di dunia ini saling terhubung dan bukan entitas yang terpisah-pisah. Dengan
kata lain, teosofi mengajarkan bahwa segala sesuatu merupakan manifestasi dari
sumber ilahi yang sama, sehingga spiritualitas kita harus melampaui sekadar kewajiban
lahiriah dan berusaha memahami makna batin serta hubungan langsung dengan Tuhan.

Teosofi dalam Islam juga memberi ruang bagi setiap individu untuk menelusuri
keimanan secara autentik, tanpa terkungkung oleh aturan agama yang kaku. Dengan
demikian, spiritualitas menjadi sebuah perjalanan pembebasan jiwa dan pencerahan
yang sangat personal. Dalam praktiknya, teosofi membantu kita mengharmoniskan
keyakinan dengan sikap moral dan etika yang berakar pada kebijaksanaan Tuhan,
sehingga hidup kita tidak hanya taat secara lahiriah, tetapi juga penuh makna secara
batin. Selain itu, teosofi juga membuka pintu dialog dan penghargaan terhadap
keberagaman spiritual, mengakui bahwa cara-cara mengenal Tuhan bisa berbeda-beda,
dan mengurangi sikap eksklusif yang bisa memecah belah kelompok umat.

Konsep teosofi ini memiliki pengaruh yang luas, baik pada tingkat pribadi maupun
sosial. Secara pribadi, teosofi mengajak untuk terus melakukan refleksi, meditasi, dan
pencarian makna hidup sebagai cara mendekatkan diri kepada Tuhan dan memahami
tujuan hidup lebih dalam. Sedangkan secara sosial, ajaran teosofi mengajarkan kita
untuk hidup dengan empati dan sikap inklusif, menghargai perbedaan, dan mendukung
kesejahteraan bersama. Dengan demikian, teosofi Islam bukan sekadar pemikiran
teologis, melainkan juga spiritualitas yang hidup dan aplikatif, yang dapat memperkaya
pengalaman keimanan serta menuntun kita pada kebijaksanaan universal yang
melampaui batas agama dan budaya.

Peran syariat sebagai aspek lahiriah dan akhlak sebagai dimensi batiniah yang harus
disatukan

Peran syariat dalam Islam bisa kita lihat sebagai aspek lahiriah yang mengatur
tindakan dan perilaku kita sehari-hari. Syariat mencakup berbagai hukum dan aturan
yang membantu kita menjalani kehidupan, mulai dari cara beribadah hingga bagaimana
kita berinteraksi dengan orang lain. Sementara itu, akhlak berfungsi sebagai dimensi
batiniah yang mencerminkan nilai-nilai moral dan etika yang seharusnya kita pegang.

340



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9), 338-448 elSSN: 3024-8140

Penting untuk menyatukan syariat dan akhlak karena keduanya saling melengkapi.
Syariat memberikan panduan yang jelas tentang apa yang harus kita lakukan, sedangkan
akhlak menambahkan kedalaman dan makna pada tindakan kita. Ketika kita
menerapkan syariat dengan akhlak yang baik, tindakan kita tidak hanya sesuai dengan
aturan, tetapi juga mencerminkan karakter dan integritas kita. Dengan demikian,
menggabungkan syariat dan akhlak membantu kita menciptakan keseimbangan dalam
hidup sebagai seorang Muslim, di mana tindakan lahiriah dan niat batiniah kita berjalan
seiring untuk mencapai tujuan spiritual yang lebih tinggi.

Menurut Nasr, Islam terdiri dari tiga elemen utama,yaitu hukum ilahi (syariah),
jalan spiritual (al-tarigah), dan hakikat (al-hagigah). Syariah memberikan pedoman yang
mengatur kehidupan sehari-hari agar sesuai dengan norma-norma kehidupan yang ideal,
berfungsi sebagai dimensi eksoterik dari Islam. Magasid Al-Shari’ah, yang merupakan
tujuan syariah, berperan dalam melindungi kesejahteraan manusia dan mendekatkan
diri kepada Tuhan. Syariah berfokus pada perlindungan lima aspek penting dalam
kehidupan, yaitu agama, jiwa, keturunan, kekayaan, dan akal.(Hasan, n.d.)

Tanpa pemahaman yang baik tentang syariah, seorang Muslim tidak akan dapat
sepenuhnya memahami ajaran Islam. Menguasai hanya aspek lahiriah saja tidak cukup
untuk mendapatkan pemahaman yang komprehensif tentang Islam. Keduanya saling
terkait dan tidak dapat dipisahkan. Ibadah yang dilakukan berdasarkan syariah
mencerminkan keyakinan dan ketaatan kepada Tuhan, serta berfungsi sebagai sarana
untuk menanamkan nilai-nilai seperti disiplin, tanggung jawab, kebersihan, solidaritas,
dan persaudaraan. Ibadah mengatur hubungan manusia dengan Tuhan, sedangkan
muamalah mengatur interaksi antar manusia dan alam. Semua ini merupakan ketentuan
Allah SWT yang menjaga kehidupan manusia di dunia demi mencapai kebahagiaan di
akhirat.(Hasan, n.d.)

Landasan filosofis dan tasawuf dalam teosofi Islam, termasuk tokoh-tokoh kunci
seperti Imam al-Ghazali dan Ibn Arabi.

Landasan filosofis dan tasawuf dalam teosofi Islam adalah dua aspek yang saling
melengkapi dan membantu kita memahami hubungan antara Tuhan, manusia, dan alam
semesta. Teosofi Islam berusaha menjelaskan realitas spiritual dan bagaimana ciptaan
berhubungan dengan Sang Pencipta melalui pendekatan yang mendalam dan reflektif.
Dalam hal ini, landasan filosofis berfokus pada pemahaman tentang eksistensi,
pengetahuan, dan etika. Kita bisa melihat Tuhan sebagai sumber segala sesuatu, dimana
segala yang ada di alam semesta adalah manifestasi dari sifat-sifat-Nya. Selain itu, cara
kita memperoleh pengetahuan tentang Tuhan dan realitas juga menjadi penting, baik
melalui akal, wahyu, maupun pengalaman spiritual. Etika dalam teosofi Islam membantu
kita menyusun prinsip-prinsip moral yang mengatur perilaku sehari-hari, yang sering kali
berakar pada ajaran syariah dan nilai-nilai tasawuf.

Sementara itu, tasawuf adalah dimensi mistis dalam Islam yang menekankan
pengalaman langsung dengan Tuhan. Dalam tasawuf, kita didorong untuk merasakan
kedekatan dengan Tuhan melalui praktik ibadah, meditasi, dan kontemplasi. Tasawuf
juga mengajarkan nilai-nilai seperti cinta, kesabaran, dan kerendahan hati, yang sangat
penting dalam perjalanan spiritual kita. Konsep kesatuan dengan Tuhan menjadi inti

341



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9), 338-448 elSSN: 3024-8140

ajaran tasawuf, di mana segala sesuatu dianggap berasal dari Tuhan dan akan kembali
kepada-Nya.

Kedua aspek ini saling melengkapi dengan pemikiran filosofis memberikan
kerangka untuk memahami konsep-konsep dasar tentang Tuhan dan eksistensi,
sementara tasawuf menawarkan pengalaman spiritual yang mendalam. Tokoh-tokoh
seperti Imam al-Ghazali dan Ibn Arabi sangat berperan dalam mengintegrasikan kedua
aspek ini. Al-Ghazali menekankan pentingnya tasawuf dalam mencapai makrifat,
sedangkan Ibn Arabi mengembangkan konsep wahdatul wujud, yang menekankan
kesatuan segala sesuatu dengan Tuhan.

Imam Al-Ghazali dan sejumlah sufi lainnya menempatkan tasawuf dalam konteks
syariat. la percaya bahwa tasawuf dan syariat harus saling terhubung, di mana syariat
tidak hanya berfungsi sebagai aspek hukum formal, tetapi juga mengandung nilai-nilai
moral yang mendalam. Dalam pandangannya, tasawuf berfungsi sebagai isi, sedangkan
syariat berperan sebagai wadah. Al-Ghazali menginterpretasikan ayat-ayat Al-Qur'an
dengan pendekatan esoterik, yang dianggap sebagai salah satu sumbangan
intelektualnya. la berhasil mengintegrasikan tasawuf yang bersifat esoterik dengan fikih
yang bersifat eksoterik, sehingga mampu meredakan ketegangan antara para ahli fikih
dan tasawuf.(Andriani & Syukur, 2024)

Konsep ma'rifatullah menjadi pusat ajaran tasawuf Al-Ghazali, yang dimulai
dengan gaya hidup zuhud. la mengajarkan dua metode untuk mendekatkan diri kepada
Allah: al-muragabah, yaitu kesadaran akan pengawasan Allah, dan al-muhasabah, yaitu
proses mengoreksi diri. Melalui praktik ini, seorang sufi dapat mencapai tingkat
kebahagiaan spiritual yang tinggi, yang dikenal sebagai '"ma'rifatullah,”" vyaitu
pemahaman yang jelas tentang rahasia-rahasia Tuhan. Kebahagiaan ini sulit untuk
diungkapkan, tetapi sangat mendalam.

Al-Ghazali juga menjelaskan semboyan tasawuf yang terkenal, seperti al-takhallug
bi-akhlagillahi, yang mendorong individu untuk meniru sifat-sifat Tuhan, seperti kasih
sayang, pengampunan, dan sifat-sifat baik lainnya. Dalam karyanya "lhya Ulumuddin,"
ia menyelidiki rahasia ibadah tasawuf dan mengaitkan thaharah dengan kebersihan baik
rohani maupun lahiriah. Dalam penjelasannya mengenai shalat, puasa, zakat, dan haji, ia
menekankan bahwa semua amal ibadah wajib merupakan dasar untuk membersihkan
diri secara spiritual.(Andriani & Syukur, 2024; Supriyono, n.d.)

Ibnu Arabi mengemukakan konsep "wahdat al-wujud" atau kesatuan eksistensi,
yang menyatakan bahwa segala sesuatu di dunia ini merupakan manifestasi dari Tuhan.
la berargumen bahwa semua yang ada berasal dari satu sumber, yaitu kesatuan
eksistensial. Menurutnya, sebelum segala hal ada, hanya Allah yang ada sebagai dzat
tanpa atribut dan nama. Allah berperan sebagai yang pertama dan yang terakhir, yang
tidak dapat diibaratkan atau digambarkan sebagai apapun.(Supriyono, n.d.)

Secara keseluruhan, landasan filosofis dan tasawuf dalam teosofi Islam
memberikan wawasan yang mendalam tentang hubungan antara Tuhan, manusia, dan
alam semesta. Melalui pendekatan filosofis dan pengalaman spiritual, teosofi Islam
membantu kita membentuk pemahaman yang lebih holistik tentang hakikat kehidupan
dan tujuan kita sebagai manusia dalam konteks keagamaan.(Andriani & Syukur, 2024)

342



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9), 338-448 elSSN: 3024-8140

Tahapan Spiritual dalam Teosofi Islam
Takhalli: Proses Pembersihan Diri dari Akhlak Tercela

Takhalli merupakan konsep utama dalam tasawuf yang mengacu pada proses
pembersihan diri dari sifat-sifat buruk dan penyakit hati yang menghalangi seseorang
untuk mendekat kepada Allah. Secara bahasa, kata takhalli berasal dari bahasa Arab
“2” yang berarti mengosongkan atau meninggalkan. Dalam konteks spiritual, takhalli
berarti berusaha mengosongkan hati dan jiwa dari akhlak tercela sepertiriya (ingin dipuji
orang), kesombongan, dengki, kecintaan berlebihan pada dunia, serta berbagai bentuk
dosa lahir dan batin yang merusak hubungan dengan Tuhan.

Proses takhalli bukan hanya sebatas menjauhi perbuatan buruk secara lahiriah,
melainkan sebuah transformasi batin yang mendalam. Seorang pejalan spiritual (salik)
berusaha membersihkan jiwanya melalui latihan spiritual (riyadhah) untuk
mengendalikan hawa nafsu, perjuangan melawan godaan setan (mujahadah), sikap
zuhud atau tidak terikat pada dunia, berserah diri kepada Allah (tawakal), kesabaran,
dan keikhlasan. Semua usaha ini bertujuan menghilangkan noda-noda hati yang
menghalangi kesucian dan ketakwaan. (Supriyadi & Jannah, 2019)

Menurut Syekh Amin Al-Kurdi dalam kitab Tanwirul Qulub, takhalli adalah tahap
awal yang harus dilalui seorang murid tarekat setelah bertaubat, yaitu membersihkan
diri dari sifat-sifat tercela yang secara maknawi dianggap najis. Ini merupakan bagian
dari tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) yang menjadi tujuan utama tasawuf. Pembersihan
ini tidak hanya mencakup dosa lahiriah, tetapi juga dosa batin yang lebih sulit terlihat
dan lebih berbahaya karena berasal dari hati. (Fasya, 2022)

Setelah melewati tahap takhalli, tahap selanjutnya adalah tahalli, yaitu mengisi
jiwa dengan sifat-sifat mulia seperti keikhlasan, kesabaran, kerendahan hati, dan kasih
sayang. Tahalli adalah proses memperindah diri dengan akhlak terpuji yang membawa
seorang hamba semakin dekat kepada Allah. Tahap terakhir adalah tajalli, yaitu
manifestasi cahaya ilahi yang dirasakan oleh jiwa yang telah bersih dan terisi dengan
akhlak mulia.

Takhalli sangat penting karena tanpa membersihkan diri dari sifat tercela,
seseorang akan sulit mencapai kedekatan spiritual yang sejati dengan Allah. Proses ini
mempersiapkan jiwa agar siap menerima cahaya dan rahmat llahi, sehingga perjalanan
spiritual dapat berlangsung dengan lancar dan membawa kepada kesempurnaan
spiritual. (Faridah, 2023)

Tahalli: Proses Memperindah Diri dengan Akhlak Mulia

Tahalli merupakan konsep penting dalam tasawuf yang berarti proses
memperindah diri dengan akhlak mulia setelah seseorang berhasil membersihkan
dirinya dari sifat-sifat buruk. Secara bahasa, tahalli berasal dari kata Arab yang berarti
“menghias” atau “memperindah.” Dalam konteks spiritual, tahalli adalah tahap di mana
seseorang mulai mengisi hatinya dengan sifat-sifat baik dan akhlak terpuji sebagai hasil
dari pembersihan jiwa yang telah dilakukan sebelumnya pada tahap takhalli. Tahalli
bukan sekadar perubahan perilaku sesaat, melainkan pembiasaan dan internalisasi nilai-

343



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9), 338-448 elSSN: 3024-8140

nilai luhur yang kemudian menjadi bagian dari karakter dan kepribadian seseorang
secara mendalam.

Tahalli merupakan bagian dari perjalanan spiritual dalam tasawuf yang terdiri dari
tiga tahap utama: takhalli, tahalli, dan tajalli. Pada tahap takhalli, seseorang berusaha
membersihkan dirinya dari sifat-sifat negatif seperti iri hati, sombong, dan dengki.
Setelah itu, pada tahap tahalli, hati dan jiwa diisi kembali dengan akhlak mulia seperti
kejujuran, kesabaran, keikhlasan, rasa syukur, tawakkal, dan kerendahan hati. Proses
tahalli adalah pembentukan karakter yang berkelanjutan, sehingga akhlak mulia
tersebut menjadi bagian dari identitas dan perilaku sehari-hari. Tahap terakhir, tajalli,
adalah saat seseorang mengalami pencerahan spiritual yang mendekatkannya kepada
Allah dan mampu mewujudkan akhlak mulia dalam kehidupan nyata.

Tahalli memiliki peranan penting dalam membentuk pribadi yang berakhlak
mulia. Melalui tahalli, seseorang tidak hanya terbebas dari sifat tercela, tetapi juga
mampu menampilkan keindahan jiwa yang tercermin dalam sikap dan perilakunya.
Contoh akhlak mulia yang dikembangkan dalam tahalli meliputi keikhlasan dalam
beramal tanpa mengharapkan pujian, kesabaran menghadapi ujian hidup, rasa syukur
atas nikmat Allah, tawakkal atau berserah diri sepenuhnya kepada Allah, serta sikap
rendah hati yang menjauhkan dari kesombongan. Dengan membiasakan akhlak
tersebut, seseorang menjadi pribadi yang disenangi manusia dan diridhai Allah SWT.

Dalam pendidikan akhlak, konsep tahalli sangat relevan sebagai landasan
pembentukan karakter peserta didik. Tahalli mengajarkan pentingnya pembiasaan
akhlak baik secara konsisten agar menjadi bagian dari kepribadian. Oleh sebab itu,
pendidikan akhlak yang efektif harus mengarahkan peserta didik tidak hanya
meninggalkan perilaku buruk, tetapi juga mengisi dirinya dengan nilai-nilai positif yang
memperindah diri dan membentuk karakter mulia. Implementasi tahalli dalam
pendidikan dapat dilakukan melalui penguatan nilai spiritual, pembiasaan beribadah,
muhasabah (introspeksi diri), serta interaksi positif dengan lingkungan yang
mendukung pembentukan akhlak mulia.

Secara keseluruhan, tahalli adalah proses penting dalam perjalanan spiritual dan
pembentukan karakter yang mengajarkan manusia untuk memperindah dirinya dengan
akhlak mulia setelah membersihkan diri dari sifat tercela. Tahalli bukan hanya teori,
melainkan praktik nyata yang harus terus dijalankan agar seseorang mencapai kesucian
jiwa yang lebih tinggi dan mendapatkan keridhaan Allah SWT. Dengan demikian, tahalli
menjadi kunci utama dalam membangun pribadi berakhlak mulia dan berintegritas, yang
membawa manfaat besar bagi diri sendiri, lingkungan sosial, dan kehidupan beragama
secara keseluruhan. (Supriyadi & Jannah, 2019)

Tajalli: Pengalaman Penyatuan dengan Cahaya llahi sebagai Puncak Spiritualitas.

Dalam tradisi tasawuf, istilah tajalli memiliki makna yang sangat penting dan
mendalam dalam proses spiritual seorang sufi. Secara bahasa, tajalli berasal dari kata
Arab tajalla atau yatajalla, yang berarti “menampakkan diri” atau “menyatakan diri”.
Dalam konteks sufistik, tajalli merujuk pada pengalaman di mana cahaya ilahi atau
manifestasi Tuhan secara nyata muncul dan dirasakan oleh hati seorang hamba yang
telah bersih dan siap menerima kehadiran-Nya. Tajalli merupakan puncak perjalanan

344



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9), 338-448 elSSN: 3024-8140

spiritual, di mana seorang salik (penempuh jalan spiritual) tidak hanya memahami Tuhan
secara intelektual, tetapi benar-benar mengalami penyatuan batin dengan-Nya.

Proses mencapai tajalli tidak terjadi secara tiba-tiba, melainkan melalui beberapa
tahapan spiritual yang harus dijalani dengan tekun dan sungguh-sungguh. Tahap
pertama adalah takhalli, yaitu proses membersihkan diri dari sifat-sifat buruk, hawa
nafsu, dan keterikatan duniawi yang menghalangi hati untuk menerima cahaya ilahi.
Pada tahap ini, seorang sufi berusaha menghilangkan keserakahan, kemarahan, dan
kebencian agar hatinya menjadi bersih dan lapang. Setelah melewati takhalli, datang
tahap tahalli, yaitu menghiasi diri dengan sifat-sifat mulia seperti kesabaran, keikhlasan,
kerendahan hati, dan kasih sayang. Setelah itu, seorang salik mulai membuka dirinya
untuk menerima cahaya ilahi. Tahap terakhir dan tertinggi adalah tajalli, di mana cahaya
ilahi benar-benar menampakkan diri dalam hati, membawa kedamaian, kebahagiaan,
dan kesadaran akan kehadiran Tuhan yang mutlak. (Hasan, n.d.)

Pengalaman tajalli sering digambarkan sebagai momen tertinggi dalam
spiritualitas yang membawa perubahan besar dalam diri seseorang. Pada saat itu,
seorang sufi merasakan hilangnya batas antara dirinya dan Tuhan, seolah terjadi
penyatuan batin yang sangat intim dan penuh cinta. Dalam istilah tasawuf, pengalaman
ini disebut unio mystica atau penyatuan mistik. Tokoh sufi besar seperti Ibn ‘Arabi
menjelaskan bahwa seluruh alam semesta merupakan manifestasi (tajalli) Tuhan dalam
berbagai bentuk dan warna. Oleh karena itu, pengalaman tajalli bukan hanya
pengalaman pribadi, tetapi juga pengalaman universal tentang kehadiran ilahi yang
meliputi seluruh ciptaan. (Faruq & Pangestu, 2024)

Dari sudut pandang psikologi transpersonal, pengalaman tajalli dapat dipahami
sebagai peak experience atau pengalaman puncak, di mana seseorang merasakan
kesatuan dengan kekuatan transendental yang melampaui kesadaran biasa.
Pengalaman ini membawa perasaan bahagia, damai dalam hati, dan makna hidup yang
sangat mendalam. Dalam konteks tasawuf, pengalaman ini menjadi ciri insan kamil, yaitu
manusia sempurna yang mampu mencerminkan sifat-sifat ilahi dalam kehidupan sehari-
hari. Dengan demikian, tajalli bukan hanya pengalaman mistik yang pasif, tetapi juga
sumber inspirasi dan kekuatan untuk menjalani hidup dengan cinta, keikhlasan, dan
pengabdian kepada Tuhan. (Tasawuf Dan Akulturasi Budaya, n.d.)

Relevansi dan Implementasi di Era Modern

Modernitas telah membawa perubahan signifikan dalam kehidupan umat Islam,
terutama melalui pengaruh sekularisme yang memisahkan nilai-nilai agama dari
kehidupan sosial dan pendidikan. Sekularisme dalam sistem pendidikan tidak hanya
menggeser kurikulum ke arah materialistik, tetapi juga mengabaikan dimensi spiritual
dan etika dalam pembelajaran. Akibatnya, generasi muda Muslim mengalami degradasi
moral, seperti meningkatnya kasus bullying, ketidakjujuran akademik, dan minimnya
rasa hormat kepada guru maupun orang tua. Survei yang dilakukan oleh Suara
Muhammadiyah (2022) menunjukkan bahwa 65% pelajar Muslim di perkotaan mengaku
lebih terpengaruh oleh nilai-nilai pragmatis ketimbang ajaran agama dalam mengambil
keputusan sehari-hari. Krisis ini diperparah oleh globalisasi yang mendorong kompetisi
berbasis kapital, sehingga pendidikan Islam terkesan ketinggalan zaman dan kurang

345



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9), 338-448 elSSN: 3024-8140

aplikatif. Tantangan ini menuntut rekonstruksi sistem pendidikan yang mampu
memadukan keilmuan modern dengan fondasi akidah dan akhlak. (Sekularisasi, 2024)

Teosofi Islam muncul sebagai jawaban atas tantangan tersebut dengan
menawarkan paradigma integratif antara spiritualitas, syariat, dan ilmu pengetahuan.
Berakar dari tradisi tasawuf, teosofi Islam menekankan pembentukan insan
kamil (manusia paripurna) yang tidak hanya menguasai sains, tetapi juga memiliki
kesadaran transendental. Misalnya, konsep tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) dalam
tasawuf dapat diintegrasikan ke dalam kurikulum melalui praktik refleksi diri,
pembiasaan sikap syukur, dan pembelajaran berbasis kisah teladan Nabi. Penelitian
Walisongo (2014) membuktikan bahwa siswa di pesantren yang menerapkan
pendekatan tasawuf menunjukkan ketahanan mental 30% lebih tinggi dalam
menghadapi tekanan sosial dibandingkan siswa sekolah umum. Selain itu, teosofi Islam
juga menekankan keseimbangan antara akal (ratio) dan hati (qalb), sehingga pendidikan
tidak hanya menghasilkan intelektual, tetapijuga individu yang berempati dan berakhlak
mulia. (Nasution & Masyithoh, 2024)

Implementasi teosofi Islam dalam pendidikan modern memerlukan strategi
multidimensi, mulai dari kurikulum hingga metode pengajaran. Pertama, integrasi nilai-
nilai spiritual ke dalam mata pelajaran sains dan humaniora, seperti menjelaskan konsep
fisika quantum dengan perspektif ayat kauniyah (tanda-tanda alam dalam Al-Qur’an).
Kedua, penguatan pendidikan karakter melalui program riyadhah ruhiyah (latihan
spiritual), seperti puasa sunnah, dzikir bersama, atau pelayanan sosial berbasis
komunitas. PKM UIKA Bogor mencontohkan bagaimana proyek "Sekolah Berbasis
Tasawuf" berhasil menurunkan angka kenakalan remaja sebesar 40% dalam dua tahun.
Ketiga, kolaborasi antara sekolah, keluarga, dan masyarakat untuk menciptakan
ekosistem yang konsisten mendukung pembinaan akhlak. Dengan pendekatan ini,
pendidikan Islam tidak hanya relevan di era modern, tetapi juga menjadi benteng
terhadap dekadensi moral. (Aziz et al., 2019)

Kesimpulan dan Saran

Kesimpulan

Teosofi Islam menyuguhkan suatu pendekatan menyeluruh yang menggabungkan
unsur syariat (aturan lahiriah) dan akhlak (nilai-nilai batin) melalui lensa spiritual dan
filosofis. Gagasan ini berpijak pada tradisi tasawuf dan filsafat Islam, yang diwakili oleh
pemikir besar seperti Al-Ghazali dan Ibn Arabi. Mereka menekankan pentingnya proses
penyucian jiwa (tazkiyatun ndafs), pendekatan diri kepada Tuhan (md’rifah), serta
pandangan tentang kesatuan realitas (wahdat al-wujud). Dalam situasi modern yang
penuh dengan krisis spiritual dan kemerosotan moral, teosofi Islam hadir sebagai
alternatif untuk membangun kembali kesadaran rohani dan etika melalui pendidikan
yang menyelaraskan ilmu pengetahuan, nilai moral, serta pengalaman religius.
Implementasinya dalam pendidikan dapat berperan dalam membentuk karakter yang
kuat, ketangguhan batin, dan kesadaran ilahiah generasi masa kini.

Saran

346



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9), 338-448 elSSN: 3024-8140

1. Integrasi Nilai Spiritual dan Etika dalam Kurikulum
Pendidikan Islam sebaiknya mengadopsi pendekatan teosofi dengan
menginternalisasikan nilai-nilai sufistik seperti takhalli, tahalli, dan tajalli dalam
kegiatan belajar mengajar, baik dalam konteks sekolah formal maupun lembaga
keagamaan seperti pesantren.

2. Pengembangan Pendidikan Akhlak Berbasis Tasawuf
Diperlukan rancangan program karakter yang mengedepankan latihan spiritual
(riyadhah ruhiyah), refleksi diri (muhasabah), dan penumbuhan empati terhadap
sesama.

3. Sinergi antara Institusi Pendidikan dan Sosial
Perlu dibangun kerja sama antara sekolah, keluarga, dan masyarakat untuk
menciptakan atmosfer yang kondusif dalam menanamkan dan mempraktikkan nilai-
nilai spiritual.

4. Peningkatan Riset Teosofi Islam Kontemporer
Kajian mendalam mengenai teosofi Islam di era modern perlu terus dikembangkan,
terutama terkait implikasinya dalam bidang psikologi, pendidikan, dan penyelesaian
konflik sosial secara damai.

5. Pendekatan Dialogis dan Terbuka
Prinsip-prinsip dalam teosofi Islam dapat dijadikan dasar untuk membangun dialog
lintas keyakinan dan budaya, mengurangi potensi radikalisme, serta mendorong
semangat keberagamaan yang inklusif dan manusiawi.

Daftar Pustaka

4470-Article Text-17349-1-10-20250307. (n.d.).

Andriani, H., & Syukur, S. (2024). Sejarah Intelektual Islam di Bidang Tasawuf: Imam Al-
Ghazali, Ibn Arabi, dan Mulla Shadra. 16.

Aziz, L. A., Indra, H., & Al-Kattani, A. H. (2019). PENDIDIKAN SPIRITUAL INTELLIGENT ISLAMI
DAN PERANANNYA DALAM MEMBINA AKHLAK.

Faridah, A. (2023). PERJALANAN PEMIKIRAN TASAWUF IMAM AL GHAZALI DALAM
PENDIDIKAN ISLAM: DARI TAHAP TAKHALLI HINGGA TAJALLI. 1(1).

Faruqg, U. A., & Pangestu, K. H. P. (2024). Tarikh Tasyri’: Definisi, Perjalanan Sejarah, dan
Urgensinya.

Fasya, A. A. (2022). Konsep Tasawuf Menurut Imam Al-Ghazali. JOUSIP: Journal of Sufism
and Psychotherapy, 2(2), 153-166. https://doi.org/10.28918/jousip.v2i2.6723

Hadziq, A., & Rodiah, I. (2023). Agama dan Spiritualisme Teosofi di Indonesia: 8.

Hasan, I. (n.d.). TASAWUF: JALAN RUMPIL MENUJU TUHAN.

Nasution, N. A. I. A., & Masyithoh, S. (2024). INTEGRASI AKHLAK DALAM DIMENSI
SPIRITUAL, TEOLOGIS, SYARIAT, PENDIDIKAN, DAN FILOSOFIS. Tahdzib Al-Akhlaqg:
Jurnal Pendidikan Islam, 7(1), 120-133. https://doi.org/10.34005/tahdzib.v7i1.3767

Sekularisasi: Ancaman Bagi Pendidikan Islam Kita. (2024, September 11). Suara
Muhammadiyah. https://suaramuhammadiyah.id/read/sekularisasi-ancaman-bagi-
pendidikan-islam-kita

Supriyadi, S., & Jannah, M. (2019). Pendidikan Karakter Dalam Tasawuf Modern Hamka
Dan Tasawuf Transformatif Kontemporer. Halaga: Islamic Education Journal, 3(2),
91-95. https://doi.org/10.21070/halaga.v3i2.2725

347



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9), 338-448 elSSN: 3024-8140

Supriyono, B. (n.d.). PEMIKIRAN PADA BIDANG SUFI DAN TARIKAT DAN PENDIDIKAN ISLAM.
Tasawuf Dan Akulturasi Budaya. (n.d.).

348



