Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elISSN: 3024-8140
Volume 3, Issue September, 2025 pp. 515-522 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Relevansi moderasi beragama dengan penerapan nilai
aswaja dalam kepemimpinan pendidikan di Indonesia
Renafa Pinky Santoso

Pendidikan Agama Islam, UIN Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: renavanava@gmail.com

Kata Kunci: ABSTRAK

Kepemimpinan Pendidikan Dalam lembaga pendidikan, kepemimpinan mempunyai peran yang
Islam, Aswaja, Moderasi sangat penting dalam menanamkan niai-nilai islam yang inklusif,
Beragama, Nilai Islam, kontekstual serta moderat kepada peserta didik. Di tengah maraknya
Pendidikan Moderat radikalisme serta intoleransi saat ini, dibutuhkannya penguatatan nilai-
Keywords: nilai Ahlussunnah wal Jama’ah (Aswaja) di dalam kepemimpinan
Islamic Educational khususya dalam pendidikan. Nilai-nilai seperti tawassuth (moderat),
Leadership, Aswaja, tasamuh (seimbang), dan I'tidal (adil) merupakan dasar kuat untuk
Religious Moderation, membentuk suasana pendidikan yang harmonis dan damai. Penelitian
Islamic Values, ini bertujuan mengkaji konsep dan praktik kepemimpinan pendidikan
Moderate Education Islam berbasis Aswaja serta relevansinya dalam mendukuhg program

moderasi beragama di Indonesia. Penelitian ini menggunakan metode
studi literatur dengan pendekatan kuaitatif deskriptif. Hasil penelitian menunjukkan bahwa kepemimpinan
berbasis Aswaja mampu menjadi garda depan dalam mewujudkan pendidikan Islam yang adaptif, inklusif,
dan selaras dengan nilai-nilai kebangsaan.

ABSTRACT

In educational institutions, leadership plays a very important role in instilling inclusive, contextual and
moderate Islamic values to students. In the midst of the current rampant radicalism and intolerance, it is
necessary to strengthen the values of Ahlussunnah wal Jama'ah (Aswaja) in leadership, especially in
education. Values such as tawassuth (moderate), tasamuh (balanced), and I'tidal (fair) are a strong
foundation for creating a harmonious and peaceful educational atmosphere. This study aims to examine
the concept and practice of Islamic educational leadership based on Aswaja and its relevance in
supporting religious moderation programs in Indonesia. This study uses a literature study method with a
descriptive qualitative approach. The results of the study indicate that Aswaja-based leadership is able to
be the vanguard in realizing Islamic education that is adaptive, inclusive, and in line with national values.

Pendahuluan

Pendidikan merupakan pondasi utama dalam membangun suatu bangsa, karena
melalui pendidian, nilai-nilai ideologis ditanamkan, ilmu pengetahuan dikembangkan,
dan karakter generasi masa depan dibentuk. Dalam konteks Indonesia, pendidikan tidak
hanya dimaknai sebagai proses transfer ilmu, tetapi juga sebagai wahana pembentukan
moral dan spiritual peserta didik. Salah satu pilar penting dalam ekosistem pendidikan
di Indonesia adalah pendidikan Islam, yang telah berakar kuat dalam sejarah, budaya,
dan kehidupan masyarakat, terutama melalui peran pesantren, madrasah, dan lembaga
pendidikan Islam formal maupun non-formal lainnya. Melihat perkembangan zaman dan
globalisasi dengan banyaknya tantangan yang ada, pendidikan islam dituntut untuk
terus berkembang dan beradaptasi menyesuaikan dengan keadaan yang ada tanpa

@ ®®@ This is an open access article under the CC BY-INC-S.A license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maunlana Malik 1brahin: Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9), 515-522 elSSN: 3024-8140

harus kehilangan jati dirinya sebagai penyampai nilai-nilai syariat Islam yang rahmatan il
‘alamin. Dalam hal inilah letak pentingnya adanya kepemimpinan yang memiliki jiwa
visioner, transformatif, dan berdiri pada nilai-nilai teologis yang kokoh.

Tugas dari kemimpinan dalam lembaga pendidikan bukan hanya bertugas untuk
mengelola administrasi lembaga, tetapi juga ikut bertanggung jawab atas arah
ideologis, kultural, dan spiritual dari lembaga yang dipimpinnya. Salah satu pendekatan
yang memiliki landasan kuat secara historis, teologis, dan budaya sosial dalam konteks
pendidikan Islam Indonesia adalah kepemimpinan berbasis nilai-nilai Ahlussunnah wal
Jama’ah (Aswaja). Aswaja merupakan manhaj beragama mayoritas umat Islam
Indonesia yang memiliki ciri khas dengan sikap moderat (tawassuth), toleran (tasamuh),
seimbang (tamazun), dan adil (I’tidal). Keempat nilai ini menjadi prinsip dasar dalam
beragama, bermasyarakat, dan bernegara. Dalam realitas kehidupan berbangsa yang
plural dan multikultural, nilai-nilai tersebut terbukti menjadi penompang utama
kerukunan dan keharmonisan sosial.

Dalam beberapa tahun terakhir banyak hadir tantangan serius bagi kehidupan
beragama di Indonesia yang muncul dari isu radikalisme dan intoleransi di Indonesia.
Munculnya kelompok-kelompok yang membawa tafsir keagamaan yang melenceng dari
syariat Islam dan cenderung ekstrem telah menciptakan polarisasi di khalayak
masyarakat. Untuk menghadapi fenomena ini, pemerintah melalui Kmentrian Agama Rl
mengusulkan program Moderasi Beragama, yaitu sebuah pendekatan keagamaan yang
menekankan keseimbangan, keterbukaan, dan sikap menghargai perbedaan. Program
ini menekankan pentingnya sikap moderat, toleran, dan cinta tanah air sebagai nilai inti
dalam kehidupan beragama. Pendidikan Islam, melalui kepemimpinan yang berbasis
nilai Aswaja, dapat menjadi katalisator penting dalam menyukseskan program ini.
Moderasi beragama tidak bertujuan menyamakan keyakinan atau aliran, tetapi
menjadikan keberagaman sebagai kekuatan dan rahmat. Namun demikian, pada
kenyataan yang terjadi di dalam masyarakat menunjukkan bahwa belum semualembaga
pendidikan Islam memiliki kepemimpinan yang sepenuhnya mengintegrasikan nilai-nilai
Aswaja dalam pengambilan kebijakan dan praktik kelembagaan. Masih terdapat
kesenjangan nilai-nilai yang sesuai Aswaja dengan implementasinya dalam praktik
kepemimpinan pendidikan

Oleh karena itu, penting dilakukan kajian yang mendalam mengenai bagaimana
model kepemimpinan berbasis nilai Aswaja dapat diimplementasikan secara efektif
dalam konteks pendidikan Islam di Indosia, serta begaimana kontribusinya dalam
memperkuat moderasi beragama. Artikel ini hadir untuk menjawab tantangan tersebut
dengan menjelajahi konsep dan praktik kepemimpinan pendidikan Islam berbasis nilai
Aswaja dan menelaah sejauh mana relevansinya terhadap penguatan moderasi
beragama di Indonesia. Artikel ini diharapkan dapat memberikan sumbangan teoritis
dan praktis bagi pengembangan kepemimpinan pendidikan Islam yang lebih
kontekstual, adaptif, dan transformatif, serta mampu menjawab kebutuhan zaman.

516



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9), 515-522 elSSN: 3024-8140

Pembahasan

Kepemimpinan pendidikan Islam berbasis Aswaja (Ahlussunnah wal Jama’ah)
merupakan model kepemimpinan yang menanamkan nilai-nilai moderasi,
keseimbangan, toleransi, dan keadilan dalam seluruh aspek pengelolaan lembaga
pendidikan(Burhanuddin, 2019). Model ini tidak hanya berorientasi pada pencapaian
tujuan akademik, tetapi juga pembentukan karakter, moral, dan spiritual seluruh warga
sekolah. Nilai-nilai Aswaja menjadi fondasi utama dalam membangun kepemimpinan
yang inklusif dan responsif terhadap tantangan zaman serta keberagaman masyarakat.

Karakteristik Kepemimpinan Pendidikan Islam Berbasis Aswaja

Kepemimpinan pendidikan Islam berbasis Ahlussunnah wal Jama’ah (Aswaja)
memiliki karakteristik yang khas dan menjadi landasan penting dalam pengelolaan
lembaga pendidikan Islam yang moderat dan berorientasi pada nilai-nilai keislaman yang
seimbang(Manzil & Muttaqin, 2024). Karakter kepemimpinan ini menekankan prinsip
tawasuth (moderasi) dan i’tidal (keadilan), di mana pemimpin berperan sebagai sosok
yang mampu mengambil sikap tengah tanpa terjebak pada ekstremisme, serta berlaku
adil kepada seluruh warga sekolah tanpa diskriminasi. Selain itu, kepemimpinan Aswaja
mengedepankan sikap tasamuh (toleransi) yang mendorong terciptanya suasana
harmonis dan saling menghargai perbedaan di lingkungan pendidikan(Thaib, 2016).
Pengambilan keputusan dalam kepemimpinan ini dilakukan melalui musyawarah (syura)
yang demokratis dan partisipatif, sehingga setiap kebijakan yang dihasilkan
mencerminkan kesepakatan bersama dan mengakomodasi berbagai kepentingan.

Pemimpin pendidikan Islam berbasis Aswaja juga harus memiliki ketagwaan yang
tinggi kepada Allah SWT serta menjadi teladan dalam hal kejujuran, amanah,
kecerdasan, dan kemampuan komunikasi, sesuai dengan prinsip shidiq, amanah,
fathonah, dan tabligh. Selain itu, menjaga persatuan dan solidaritas di antara warga
sekolah menjadi aspek penting dalam kepemimpinan ini, guna menghindari perpecahan
dan memperkuat kebersamaan. Kepemimpinan Aswaja bersifat dinamis, tegas, dan
lugas dalam menghadapi tantangan, namun tetap berpegang pada syariat Islam sebagai
pedoman utama. Terakhir, kepemimpinan ini tidak hanya berfokus pada aspek
administratif dan akademik, tetapi juga sangat menekankan pembentukan karakter,
moral, dan akhlak mulia peserta didik, sehingga menghasilkan generasi yang tidak hanya
cerdas secara intelektual, tetapi juga berakhlak mulia dan beriman kuat sesuai dengan
ajaran Ahlussunnah wal Jama’ah. Dengan demikian, kepemimpinan pendidikan Islam
berbasis Aswaja menjadi model yang ideal untuk menciptakan lembaga pendidikan yang
unggul, harmonis, dan berkarakter Islami.

Implementasi nilai Aswaja dalam praktik kepemimpinan pendidikan

Nilai-nilai Ahlussunnah wal Jama’ah (Aswaja) tidak hanya menjadi dasar teologis
dalam kehidupan beragama, tetapi juga dapat diterapkan secara nyata dalam konteks
kepemimpinan pendidikan. Kepemimpinan yang berbasis pada nilai-nilai Aswaja
berperan strategis dalam membentuk karakter peserta didik yang moderat, toleran, dan
cinta tanah air. Implementasi ini dapat dilihat dalam beberapa aspek berikut:

o017



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9), 515-522 elSSN: 3024-8140

Tawassuth (Moderasi) dalam Pengambilan Keputusan

Pemimpin pendidikan yang mengamalkan nilai tawassuth akan menghindari sikap
ekstrem dan bersikap adil dalam menyikapi berbagai persoalan di lingkungan sekolah
atau madrasah. Dalam pengambilan kebijakan, kepala madrasah atau pimpinan lembaga
pendidikan akan mempertimbangkan semua aspirasi, menghindari dikotomi kelompok,
serta tidak memihak secara berlebihan kepada satu golongan(Aswaja et al., 2023).

Tasamuh (Toleransi) dalam Pengelolaan Keragaman

Dalam lembaga pendidikan yang terdiri dari siswa, guru, dan orang tua dengan
latar belakang beragam, nilai tasamuh menjadi sangat penting. Pemimpin yang
menanamkan nilai ini akan menciptakan budaya sekolah yang inklusif, menghormati
perbedaan pendapat, serta memfasilitasi dialog antar warga sekolah secara terbuka dan
konstruktif(Amir et al., 2020).

Tawazun (Keseimbangan) dalam Kurikulum dan Aktivitas

Kepemimpinan Aswaja menekankan pentingnya tawazun, yakni keseimbangan
antara ilmu duniawi dan ukhrawi, antara kognitif dan afektif. Hal ini tercermin dalam
kebijakan kurikulum yang tidak hanya menekankan pencapaian akademik, tetapi juga
pembinaan karakter dan spiritualitas. Misalnya, kegiatan pembelajaran diintegrasikan
dengan nilai-nilai keislaman, pembiasaan ibadah, serta pelatihan kepemimpinan
berbasis nilai luhur.

I'tidal (Keadilan) dalam Relasi dan Manajemen SDM

Pemimpin pendidikan yang mengamalkan i’tidal akan berlaku adil dalam
manajemen sumber daya manusia, termasuk dalam penilaian kinerja guru, pemberian
penghargaan, maupun penanganan konflik. Sikap adil ini juga menciptakan iklim kerja
yang sehat, penuh saling menghargai, serta mendorong motivasi kerja para guru dan
tenaga kependidikan.

Uswah Hasanah (Keteladanan) sebagai Sarana Pendidikan Nilai

Nilai-nilai Aswaja tidak cukup diajarkan, tetapi harus diteladankan oleh pemimpin
pendidikan. Keteladanan dalam sikap, tutur kata, dan tindakan pemimpin akan menjadi
cermin nilai-nilai Aswaja yang hidup dan membumi di lingkungan lembaga. Kepala
madrasah atau pimpinan pondok pesantren yang konsisten menunjukkan perilaku
amanah, jujur, dan adil akan memberi dampak besar terhadap pembentukan karakter
peserta didik.

Sikap Inklusif terhadap Kearifan Lokal

Nilai Aswaja yang moderat juga tercermin dalam keterbukaan terhadap kearifan
lokal dan budaya masyarakat. Pemimpin pendidikan yang beraswaja akan menjadikan
budaya lokal sebagai sarana pendidikan nilai tanpa mengorbankan prinsip-prinsip akidah
Islam. Misalnya, melalui kegiatan Maulid, tahlilan, atau tradisi keagamaan lokal yang
diperkuat dengan nilai edukatif.

518



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9), 515-522 elSSN: 3024-8140

Relevansi Kepemimpinan Berbasis Aswaja dalam Mendukung Moderasi Beragama

Moderasi beragama telah menjadi agenda nasional dalam rangka menjaga
keutuhan bangsa Indonesia yang plural dan multikultural. Dalam konteks ini,
kepemimpinan pendidikan Islam berbasis nilai-nilai Ahlussunnah wal Jama’ah (Aswaja)
memiliki relevansi yang sangat penting. Hal ini dikarenakan prinsip-prinsip Aswaja secara
substansial sejalan dengan semangat moderasi beragama yang mengedepankan
keseimbangan, toleransi, dan inklusivitas.

Aswaja sebagai Landasan Ideologis Moderasi

Nilai-nilai Aswaja seperti tawassuth (moderat), tasamuh (toleran), tawazun
(seimbang), dan i’tidal (adil) merupakan pilar utama dalam moderasi beragama.
Pemimpin pendidikan Islam yang berpegang pada Aswaja secara otomatis akan
mempromosikan praktik keberagamaan yang menjauhkan diri dari ekstremisme—baik
kiri maupun kanan—dan berorientasi pada kemaslahatan umat. Hal ini penting dalam
membangun kesadaran hidup bersama dalam keberagaman agama, budaya, dan suku
bangsa(Aswaja et al., 2023).

Menjaga Stabilitas Sosial di Lembaga Pendidikan

Lembaga pendidikan adalah tempat strategis dalam membentuk pola pikir, sikap,
dan nilai peserta didik. Pemimpin yang menjadikan Aswaja sebagai paradigma
kepemimpinan akan membentuk iklim pembelajaran yang damai, inklusif, dan
menghargai perbedaan. Dengan demikian, pendidikan tidak hanya berfungsi
mentransfer ilmu, tetapi juga sebagai wahana internalisasi nilai-nilai toleransi dan anti
kekerasan yang menjadi inti dari moderasi beragama(Murtadlo et al., 2025).

Menijadi Teladan dalam Praktik Keberagamaan yang Santun

Pemimpin pendidikan Islam yang mempraktikkan nilai-nilai Aswaja secara
konsisten menjadi teladan bagi guru, siswa, dan masyarakat. Keteladanan ini mencakup
cara beragama yang tidak keras, tidak provokatif, serta tidak menyalahkan perbedaan
mazhab atau paham keagamaan lain. Dalam konteks ini, kepemimpinan Aswaja menjadi
garda depan dalam menanamkan ajaran Islam yang rahmatan lil ‘alamin, sesuai dengan
konteks kebangsaan Indonesia.

Menjawab Tantangan Radikalisme dan Intoleransi

Dalam beberapa tahun terakhir, dunia pendidikan di Indonesia tidak luput dari
infiltrasi paham radikal yang membahayakan nilai-nilai kebangsaan. Kepemimpinan
pendidikan yang beraswaja berperan sebagai filter dan pengarah untuk mencegah
masuknya ideologi-ideologi transnasional yang bertentangan dengan Pancasila dan
Islam moderat. Dengan bekal Aswaja, pemimpin dapat melakukan upaya deradikalisasi
secara kultural dan edukatif tanpa kekerasan(Hidayat et al., n.d.).

Mendukung Visi Moderasi Beragama Kementerian Agama

Kementerian Agama Republik Indonesia melalui program Moderasi Beragama
menekankan pentingnya pemahaman keagamaan yang kontekstual, inklusif, dan
menghormati keragaman. Kepemimpinan pendidikan Islam yang beraswaja mendukung
penuh visi ini, karena nilai-nilai Aswaja merupakan fondasi epistemologis dari moderasi

519



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9), 515-522 elSSN: 3024-8140

itu sendiri. Dengan menjadikan Aswaja sebagai kerangka berpikir dan bertindak,
lembaga pendidikan menjadi mitra strategis dalam penguatan narasi keagamaan yang
damai dan toleran.

Strategi penguatan kepemimpinan Aswaja di institusi pendidikan Islam

Dalam konteks dinamika sosial dan keagamaan di Indonesia yang semakin
kompleks, penguatan kepemimpinan pendidikan Islam berbasis nilai-nilai Ahlussunnah
wal Jama’ah (Aswaja) menjadi langkah strategis untuk membangun lembaga
pendidikan yang moderat, toleran, dan berwawasan kebangsaan. Berikut adalah
sejumlah strategi yang dapat dilakukan oleh institusi pendidikan Islam untuk
memperkuat kepemimpinan Aswaja:

Integrasi Nilai-Nilai Aswaja dalam Visi, Misi, dan Kurikulum Lembaga

Institusi pendidikan Islam perlu memastikan bahwa nilai-nilai Aswaja terintegrasi
secara eksplisit dalam dokumen kelembagaan seperti visi dan misi, pedoman perilaku,
serta kurikulum. Hal ini penting agar seluruh kegiatan pendidikan memiliki orientasi yang
sejalan dengan prinsip tawassuth, tasamuh, tawazun, dan i’tidal. Misalnya, melalui
pembelajaran PAI, praktik keagamaan di sekolah, serta kegiatan ekstrakurikuler yang
mendukung pemahaman Aswaja secara utuh.

Peningkatan Kompetensi Kepemimpinan Guru dan Kepala Madrasah

Penguatan kepemimpinan berbasis Aswaja membutuhkan SDM yang memahami
secara mendalam konsep-konsep Aswaja secara historis, ideologis, dan praktis. Oleh
karena itu, pelatihan, workshop, dan pengkaderan kepemimpinan perlu difokuskan
pada penguatan nilai-nilai Aswaja, baik melalui lembaga formal seperti LP Ma’arif NU,
PW IPPNU, maupun kerja sama dengan perguruan tinggi Islam yang berbasis Aswaja.

Teladan (Uswah Hasanah) sebagai Alat Transmisi Nilai

Pemimpin lembaga pendidikan Islam harus menjadi role model dalam menerapkan
nilai-nilai Aswaja secara konsisten dalam kepemimpinan sehari-hari. Keteladanan dalam
bersikap adil, moderat dalam mengambil keputusan, dan toleran terhadap perbedaan
akan membentuk budaya organisasi yang sehat dan sesuai dengan prinsip-prinsip
Aswaja. Sikap pemimpin yang penuh hikmah dan kasih sayang menjadi refleksi nyata dari
Islam rahmatan lil ‘alamin.

Pembinaan Kultural dan Kelembagaan secara Terstruktur

Strategi penguatan Aswaja juga bisa dilakukan melalui kegiatan pembinaan
kultural secara rutin seperti pengajian Aswaja, halagah kebangsaan, madrasah kader,
pelatihan moderasi beragama, dan kegiatan ke-NU-an lainnya. Ini tidak hanya
menumbuhkan semangat keagamaan yang toleran, tetapi juga memperkuat identitas
ke-Aswaja-an sebagai karakter utama lembaga pendidikan Islam.

Digitalisasi Literasi Aswaja

Di era digital, pemanfaatan media sosial, platform pembelajaran daring, dan
konten edukatif berbasis Aswaja menjadi penting untuk memperluas jangkauan nilai-
nilai ini kepada guru, siswa, dan masyarakat. Kepemimpinan lembaga pendidikan harus

520



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9), 515-522 elSSN: 3024-8140

mendorong produksi dan distribusi konten-konten keislaman yang sejalan dengan
Aswaja, guna melawan narasi-narasi radikal yang beredar di ruang digital(Jamal Ghofir,
2020).

Kolaborasi dengan Organisasi Keagamaan dan Lembaga Aswaja

Institusi pendidikan Islam perlu menjalin kemitraan strategis dengan ormas Islam
seperti Nahdlatul Ulama, lembaga dakwah, maupun institusi riset dan pendidikan yang
berhaluan Aswaja. Kerja sama ini penting untuk memperkuat kurikulum, memperkaya
referensi keilmuan, serta memperluas jejaring untuk penguatan kader-kader pemimpin
yang berakhlak, berilmu, dan moderat(Lutfiyani & Ashoumi, 2022).

Evaluasi dan Monitoring Internal Berbasis Nilai

Institusi pendidikan perlu mengembangkan sistem evaluasi dan monitoring
berbasis indikator nilai-nilai Aswaja dalam perilaku pimpinan, guru, dan peserta didik. Hal
inimencakup asesmen terhadap praktik moderasi, sikap toleransi antar umat beragama,
hingga pengambilan kebijakan yang berpihak kepada keadilan dan keseimbangan.
Dengan cara ini, kepemimpinan Aswaja tidak hanya menjadi jargon, tetapi dapat diukur
implementasinya secara nyata(Salsabila, 2023).

Kesimpulan dan Saran

Kepemimpinan pendidikan Islam berbasis nilai-nilai Aswaja memiliki relevansi kuat
dalam memperkuat moderasi beragama di Indonesia. Nilai-nilai seperti tawassuth,
tasamuh, tawazun, dan i’tidal menjadi fondasi penting dalam menciptakan lembaga
pendidikan yang inklusif dan harmonis. Pemimpin yang menerapkan prinsip-prinsip
Aswaja mampu membentuk karakter peserta didik yang moderat dan toleran. Oleh
karena itu, diperlukan integrasi nilai Aswaja dalam kebijakan kelembagaan, penguatan
pelatihan kepemimpinan bagi guru dan kepala madrasah, serta evaluasi berkala untuk
memastikan nilai-nilai tersebut terimplementasi secara efektif.

Daftar Pustaka

Amir, A., Baharun, H., & Aini, L. N. (2020). Penguatan Pendidikan Aswaja an-Nahdliyah
Untuk Memperkokoh Sikap Toleransi. Jurnal Islam Nusantara, 4(2), 189.
https://doi.org/10.33852/jurnalin.v4i2.224

Aswaja, P., Dwi Surya Atmaja, H., & Wahyu Nugroho, M. M. (2023). Model Moderasi

Beragama Dilndonesia Dalam.
https://digilib.iainptk.ac.id/xmlui/handle/123456789/1991%0Ahttps://digilib.iainptk.a
c.id/xmlui/bitstream/handle/123456789/1991/artikel delvi tiarasari_

12115050.pdf?>sequence=1

Burhanuddin, B. (2019). Kepemimpinan Pendidikan Islam. Al-Qalam: Jurnal Kajian Islam
Dan Pendidikan, 11(1), 9—13. https://doi.org/10.47435/al-qalam.v1i1.44

Hidayat, I., Samiaji, M. H., Nahdlatul, U., & Purwokerto, U. (n.d.). Penguatan Nilai-Nilai

521



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9), 515-522 elSSN: 3024-8140

Aswaja dalam Membangun Karakter An- Nahdliyah Mahasiswa Pendidikan Islam Anak
Usia Dini Universitas Nahdlatul Ulama Purwokerto. 4(2), 1-12.

Jamal Ghofir. (2020). Internalisasi Nilai Aswaja Dalam Pendidikan Berperadaban Di Era
4.0. Tadris: Jurnal Penelitian Dan Pemikiran Pendidikan Islam, 13(2), 74-85.
https://doi.org/10.51675/jt.v13i2.64

Lutfiyani, L., & Ashoumi, H. (2022). Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama Melalui
Pembelajaran Aswaja Dan Implementasinya Terhadap Sikap Anti-Radikalisme
Mahasiswa. Dar El-llmi : Jurnal Studi Keagamaan, Pendidikan Dan Humaniora, 9(2), 1-
26. https://doi.org/10.52166/darelilmi.v9i2.3332

Manzil, K. L., & Muttaqgin, M. I. (2024). Kepemimpinan Dalam Pendidikan Islam (
Pengertian , Karakteristik Kepemimpinan Rasulullah , Karakteristik Kepemimpinan
Pendidikan Islam , dan Keberhasilannya ). 1(7), 734-743.

Murtadlo, A., Aliyah, N. D., & Murtadlo, A. (2025). Sosialisasi Nilai-Nilai Ahlussunnah Wal
Jama’ ah dalam Upaya Membangun Sikap Moderat Mahasiswa Universitas Sunan Giri
Surabaya. 1(2), 1-12.

Salsabila, A. N. (2023). Strategi Sekolah Dalam Penguatan Karakter Aswaja Di Sekolah
Dasar. 5,158-168.

Thaib, M. . (2016). Kepemimpinan Pendidikan dalam Islam. Jurnal Intelektualita, 4(1), 66—
95. https://jurnal.ar-raniry.ac.id/index.php/intel/article/view/3944/2613

522



