
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 

Volume 3, Issue September, 2025 pp. 660-675     http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Biografi Abu Yusuf dan kontribusinya dalam pemikiran 
ekonomi islam 

 
Afif Nur Khlish 1, Prof. Dr. H. Abbas Arfan, Lc., M.H., Ilham Harizki 2, Nurbaiti3 
Fakultas Syariah Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: dediafif5@gmail.com¹, iihamjackson031@gmail.com², nbnurbaiti122@gmail.com³ 
 

A B S T R A K 

Abu Yusuf (731–798 M) merupakan salah satu tokoh penting dalam 
pemikiran ekonomi Islam. Ia dikenal sebagai murid utama Imam Abu 
Hanifah dan penulis Kitab al-Kharaj yang membahas tentang asas-asas 
perpajakan dan administrasi fiskal dalam Islam. Pemikirannya 
menekankan pentingnya keadilan dalam sistem ekonomi, khususnya 
dalam pengelolaan pajak dan keuangan publik. Ia mengusulkan agar 
pajak dipungut secara adil tanpa membebani rakyat dan harus 
digunakan untuk pembangunan infrastruktur dan kesejahteraan sosial. 

Selain itu, Abu Yusuf juga menyoroti peran aktif negara dalam menjaga stabilitas ekonomi dan mencegah 
praktik-praktik ekonomi yang merugikan, seperti monopoli dan eksploitasi. Sumbangan intelektualnya di 
bidang perpajakan, sistem administrasi keuangan negara, dan kebijakan ekonomi berbasis syariah masih 
relevan hingga saat ini. Melalui pendekatan rasionalnya, Abu Yusuf berhasil mengembangkan metode qiyas 
dan istihsan dalam menetapkan hukum ekonomi Islam, yang memungkinkan fleksibilitas dalam 
penerapannya dalam berbagai konteks sosial. Pemikirannya telah memberikan pengaruh besar terhadap 
sistem ekonomi Islam modern dan tetap menjadi rujukan utama dalam kajian ekonomi Islam 

A B S T R A C T 

Abu Yusuf (731–798 AD) was one of the important figures in Islamic economic thought. He is known as 
the main student of Imam Abu Hanifah and the author of the Buku al-Kharaj which discusses the principles 
of taxation and fiscal administration in Islam. His thinking emphasizes the importance of justice in the 
economic system, especially in the management of taxes and public finances. He proposed that taxes be 
collected fairly without burdening the people and should be used for infrastructure development and 
social welfare. Apart from that, Abu Yusuf also highlighted the active role of the state in maintaining 
economic stability and preventing detrimental economic practices, such as monopoly and exploitation. 
His intellectual contributions in the fields of taxation, state financial administration systems, and sharia-
based economic policies are still relevant today. Through his rational approach, Abu Yusuf succeeded in 
developing the qiyas and istihsan methods in establishing Islamic economic law, which allows flexibility in 
its application in various social contexts. His thinking has had a major influence on the modern Islamic 
economic system and remains the main reference in Islamic economic studies 

 

Pendahuluan  

Dalam sejarah pemikiran ekonomi Islam, Abu Yusuf (731–798 M) dikenal sebagai salah satu 
tokoh penting yang memberikan kontribusi besar bagi pengembangan konsep ekonomi Islam. 
Nama lengkapnya adalah Ya'qub bin Ibrahim al-Ansari, dan ia merupakan salah satu murid utama 
Imam Abu Hanifah. Perannya dalam ekonomi Islam tidak hanya terbatas sebagai ahli hukum 
(faqih), tetapi juga sebagai penasihat ekonomi Khalifah Harun al-Rasyid pada masa Dinasti 

Kata Kunci: 
Yusuf, ekonomi, relevansi 
modern dan keuangan 
negara  
Keywords: 
 Yusuf, economics, modern 
relevance and state finance 
 
 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9),660-675  eISSN: 3024-8140 

661 
 

Abbasiyah. Pemikirannya yang dituangkan dalam karyanya yang terkenal, Kitab al-Kharaj, 
menjadi rujukan utama dalam kebijakan fiskal dan administrasi negara-negara Islam(pemikiran-
abu-yusuf-soal-ekonomi-negara-dalam-kitab-al-kharaj-8ANzQ[1], t.t.). 

Pemikiran Abu Yusuf tentang ekonomi didasarkan pada prinsip keadilan dan 
kesejahteraan sosial. Ia menyatakan bahwa negara memiliki peran penting dalam mengelola 
sumber daya ekonomi, yang meliputi pemungutan pajak (kharaj), pengelolaan tanah, dan 
distribusi kekayaan secara adil. Gagasannya sangat cocok untuk dipertimbangkan dalam 
ekonomi Islam saat ini, terutama dalam menyelidiki interaksi antara negara dan masyarakat 
dalam dunia ekonomi. 

Dalam perannya sebagai ekonom muslim awal, Abu Yusuf berupaya mengembangkan 
teori perpajakan yang sesuai dengan prinsip-prinsip Islam. Ia menyatakan bahwa pemungutan 
pajak harus dilakukan tanpa membebani masyarakat, agar tidak menghambat produktivitas 
ekonomi. Hal ini mencerminkan pemahamannya tentang keseimbangan antara kebutuhan 
negara dan kesejahteraan masyarakat. Selain itu, ia juga mendukung kebijakan ekonomi yang 
bertujuan untuk meningkatkan pertumbuhan ekonomi dan mengurangi ketidakadilan sosial. 

kontribusi Abu Yusuf terhadap pemikiran ekonomi Islam tidak hanya membangun fondasi 
sistem keuangan dalam pemerintahan Islam, tetapi juga menginspirasi para ekonom Muslim 
dalam menciptakan teori-teori ekonomi yang berfokus pada keadilan dan kesejahteraan 
masyarakat. Dengan demikian, mempelajari pemikiran Abu Yusuf sangat penting, tidak hanya 
untuk melihat sejarahnya, tetapi juga untuk memahami prinsip-prinsip ekonomi Islam yang 
relevan untuk diterapkan dalam perekonomian saat ini. 

Adapun pembahasan dalam artikel ini yang menarik untuk dibahas yakni tentang 
pemikiran ekonomi zaman klasik salah satunya Abu Yusuf. Yang akan diawali dengan membahas 
biografi Abu Yusuf dan latar belakang pemikiran abu yusuf serta direlevansikan dengan ekonomi 
modern pada saat ini. 

Metode  

Penelitian ini menggunakan metode pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka 
(library research). Data yang digunakan dalam penelitian ini berasal dari sumber primer dan 
sekunder, seperti Kitab al-Kharaj karya Abu Yusuf, serta berbagai literatur yang membahas 
pemikiran ekonomi Islam. Teknik pengumpulan data dilakukan dengan menelaah buku, jurnal, 
artikel akademik, dan sumber sejarah yang relevan. 

Pembahasan  

Biografi Abu Yusuf 

Abu Yusuf atau Abu Yusuf Ya'qub bin Ibrahim bin Habib al-Ansāri al-Jalbi alKufi al-
Baghdādi lahir pada tahun 113 H/731/732 M di Kufah dan pernah tinggal di Baghdad, serta 
meninggal pada tahun 182 H/798 M. Ia berasal dari suku Bujailah, salah satu suku Arab. 
Keluarganya disebut Anshori karena dari pihak ibu masih mempunyai hubungan dengan 
kaum Anshor (pemeluk Islam pertama dan penolong Nabi Muhammad SAW) di masa 
hidupnya di Kufah, yang terkenal sebagai daerah pendidikan yang diwariskan oleh 
Abdullah Ibnu Mas’ud seorang sahabat besar Nabi Muhammad SAW. 

Kehidupan Abu Yusuf mempunyai banyak likaliku. Abu yusuf berasal dari keluarga 
sederhana yang tidak mempunyai banyak harta. Kondisi ekonomi yang sulit membuatnya harus 
berjuang keras untuk mendapatkan pendidikan. Kendati demikian, semangat belajarnya tidak 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9),660-675  eISSN: 3024-8140 

662 
 

pernah pudar. Berkat kecintaannya pada ilmu, ia berhasil menarik perhatian Imam Abu Hanifa, 
yang kemudian menjadi gurunya. 

Sejak kecil Abu Yusuf telah memiliki keinginan belajar yang tinggi, tetapi kelemahan 
ekonomi keluarganya memaksanya ikut bekerja dan mencari nafkah. Beliau giat belajar dan 
meriwayatkan hadis. Beliau meriwayatkan hadis dari gurunya, antara lain, Hisyam Ibn Urwah, 
Abu Ishaq Asy-Syaibani, Atha Ibn Sa’ib, dan orang-orang yang sejajar dan sezaman dengan 
mereka. Dalam belajar ia menunjukkan kemampuan yang tinggi sebagai ahlurra‟yu yang dapat 
menghafal sejumlah hadis. 

Kemudian Abu Yusuf mulai tertarik untuk belajar ilmu fiqih. Abu Yusuf mulai belajar fiqh 
pada Muhammad ibn Abdurrahman ibn Abi Laila. Selanjutnya ia belajar pada Imam Abu Hanifah, 
pendiri Madzhab Abu Hanafi. Beliau belajar pada imam Abu Hanifah selama 17 tahun. Selama 
belajar Abu Hanifah melihat bakat, semangat, serta ketekunan  Abu Yusuf dalam belajar, Imam 
Abu Hanifah menyanggupi membiayai seluruh pendidikannya, bahkan biaya kehidupan 
keluarganya, harapan dari Imam Abu Hanifah kepada Abu Yusuf kelak dapat melanjutkan dan 
menyebarluaskan Madzhab Hanafi ke seluruh dunia Islam. 

Di bawah bimbingan Abu Hanifa, Abu Yusuf mendalami ilmu fiqih dengan pendekatan 
rasional yang khas dalam Mazhab Hanafi. Ia belajar bagaimana menggunakan qiyas (analogi) 
dalam menentukan hukum Islam, sesuatu yang kemudian menjadi ciri khas mazhab ini. Selain 
itu, Abu Yusuf juga memperluas wawasannya dengan belajar dari ulama-ulama lain, seperti 
Imam Malik di Madinah. Hal ini membantunya memahami spektrum luas dalam hukum Islam dan 
memungkinkannya mengembangkan pendekatan yang lebih menyeluruh. 

Setelah Imam Abu Hanifah wafat, Abu Yusuf menggantikan kedudukannya sebagai guru 
pada perguruan Abu Hanifah selama 16 tahun. Di samping belajar dan mengajar, Abu Yusuf giat 
menyusun buku-buku yang membahas ilmu fikih, yang merupakan buku pertama yang beredar 
pada saat itu. Sehingga tidak heran jika bukubuku fikih Abu Yusuf dan pemikiran Mazhab Hanafi 
menguasai alam pikiran umat Islam, termasuk keputusan para ulama di lingkungan peradilan 
dan mahkamahmahkamah resmi pada saat itu. Fenomena ini berimplikasi kepada tersebarnya 
nama besar Abu Yusuf seiring dengan tersebarnya Mazhab Hanafi dan bersama dengan 
Muhammad bin Al-Hasan Al-Syaibani, Abu Yusuf menjadi pelopor dalam menyebarkan dan 
mengembangkan madzhab Hanafi (Karim, 2014: 232). 

Setelah Imam Abu Hanifah wafat, Abu Yususf yang menggantikan Imam Abu Hanifah 
sebagai pengajar pada perguruan Abu Hanifah selama 16 tahun. Di sela-sela kegiatan belajar 
mengajar, Abu Yusuf sering menulis buku-buku yang membahas ilmu fiqih, yang merupakan 
buku populer yang beredar pada saat itu. Sehingga wajar saja jika buk-buku fikih karangan Abu 
Yusuf dan pemiukiran mazhab Hanafi menjadi mayoritas pada saat itu. Fenomena ini berdampak 
menjadi tersebarnya nama besar Abu Yusuf seiring dengan tersebarnya Mazhab Hanafi dan 
bersama dengan Muhammad bin Al-Hasan Al-Syaibani, Abu Yusuf menjadi pelopor dalam 
menyebarkan dan mengembangkan madzhab Hanafi. 

Pada tahun 166 H/782 M, Abu Yusuf meninggalkan Kufah dan berangkat ke Bagdad. Hal 
itu dilakukan karena kondisi perekonomian yang tidak kondusif untuk menunjang karir 
keilmuannya. Maka Abu Yusuf bertemu dengan Khalifah Bani Abbasiyah al-Mahdi (159 H/775 M 
– 169 H/785 M) yang langsung mengangkatnya menjadi hakim di Bagdad Timur.  

Julukan populernya adalah Qadi al-Qudhah (hakim tertinggi), yaitu jabatan yang 
disandangnya pada masa pemerintahan khalifah Harun al-Rasyid (170 H/786 M – 194 H/809 M) 
sebagai hakim ketua pertama pada masa Bani Abbasiyah. Posisi ini belum ada sejak zaman Bani 
Umayyah (abad ke-7) hingga masa Khalifah al-Mahdi dari Daulah Abbasiyah (abad ke-8). Jabatan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9),660-675  eISSN: 3024-8140 

663 
 

ini pantas diberikan kepadanya karena ilmunya yang luas dan kepribadiannya sangat disukai 
Khalifah Harun ar-Rasyid. Tentang Abu Yusuf Harun al-Rashid disebutkan bahwa Abu Yusuf 
adalah seorang ulama yang mempunyai ilmu fiqih yang luas, dimana ia diangkat menjadi Qadhi 
Al-Qudhat (hakim tertinggi), suatu jabatan yang belum pernah ada sebelumnya dalam sejarah 
Islam. 

Karena ilmunya yang luas, maka jabatan ini layak diberikan kepadanya. Kepribadiannya 
sangat disukai Harun ar-Rasyid. Abu Yusuf Harun al-Rashid mengatakan bahwa Abu Yusuf adalah 
seorang ulama dari FIQHS yang berbeda dan diangkat menjadi Kadhi al-Qudhat (Mahkamah 
Agung). 

Sebagai Qadhi al-Qudhat, Abuyusuf berperan besar dalam tegaknya sistem peradilan 
Islam. Ia menegaskan bahwa keputusan hukum didasarkan pada prinsip keadilan yang diajarkan 
dalam Islam dan memperkenalkan metode pengendalian hukum yang lebih sistematis. Di bawah 
kepemimpinannya, sistem peradilan Islam berkembang pesat dan terorganisir dengan 
sendirinya. Selain itu, ia juga menyampaikan berbagai kebijakan pemerintah kepada khilafah dan 
menjadi konsultan utama permasalahan kenegaraan. 

Ketenaran Abu Yusuf dengan khalifah Khalun al-Rasyid terlihat setiap kali ia berkunjung 
ke istana, dan Khalun al-Rashid pun mulai memberikan salam kepadanya. Dan ketika Abu Yusuf 
meninggal, Harn al-Rasyid menghadap jenazahnya dan membicarakan hal itu. Abu Yusuf adalah 
salah satu ulama besar yang lahir dari Islam.Kegigihannya dalam memperjuangkan ilmunya 
mengingatkannya pada saat ini. Dalam khazanah fiksi Islam, nama Abu Yusuf disebut. 

Kehadiran Abu Yusuf sebagai Kadi al-Qudat memberinya kedekatan dengan khalifah 
Khalun al-Rasyid. Khalifah sering meminta nasihatnya mengenai berbagai masalah hukum dan 
pemerintahan. Hubungan ini mencerminkan seberapa besar kepercayaan pihak berwenang 
terhadap Abu Yusuf. 444 Meski dekat dengan pihak berwenang, Abu Yusuf tetap menjaga 
integritas akademisnya. Ia tak segan-segan memperkenalkan penguasa ketika ada kebijakan 
yang bertentangan dengan prinsip keadilan Islam. Sikap ini dihormati oleh para ulama dan 
masyarakat awam. Bahkan, ada beberapa cerita yang menyebutkan cara beliau mengingatkan 
khilafah akan tanggung jawabnya terhadap rakyat. 

Perjalanan intelektual Abuyusuf membawanya pada posisi ilmuwan yang luar biasa. Bukan 
saja gaya berpikirnya yang sangat maju, namun beliau jugalah yang menentukan sebagian besar 
pedoman kehidupan bermasyarakat dan berbangsa pada masa itu. Karyanya merespon 
beberapa fenomena dan permasalahan sosial yang berkaitan dengan tatanan kehidupan 
bermasyarakat dan beragama. Buku karya Adabu al-Qādhy, al-Maharij fi al-Haili dan oleh Alkaraj. 

Abu Yusuf wafat di Bagdad 182 jam (798 M). Kepergiannya meninggalkan kesedihan di 
dunia Islam. Namun ahli waris keilmuannya terus hidup hingga saat ini. Mazhab Hanafi yang 
menjadi bagian penting dalam hukum Islam di berbagai belahan dunia tidak lepas dari 
kontribusinya. 

Lebih lanjut, sistem peradilan Islam Abbasiyah yang berkembang sangat dipengaruhi oleh 
pemikiran Abuyusuf. Asas hukum yang diterapkannya mengacu pada sistem hukum Islam 
modern. 

 

Metodologi Pemikiran Abu Yusuf 

Abu Yusuf menggunakan pendekatan fikih dalam menganalisis masalah ekonomi. Ia 
menekankan bahwa kebijakan ekonomi harus sesuai dengan prinsip-prinsip syariah yang 
berlandaskan Al-Qur’an, Hadis, Ijma’, dan Qiyas. Sumber Hukum yang beliau gunakan adalah 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9),660-675  eISSN: 3024-8140 

664 
 

antara lain, Al-Qur'an dan Hadis Sebagai sumber utama dalam merumuskan kebijakan ekonomi, 
sedangkan Ijma’ dan Qiyas digunakan untuk menetapkan hukum dalam aspek ekonomi yang 
tidak secara langsung disebutkan dalam Al-Qur'an dan Hadis. 

Abu Yusuf menekankan pentingnya keadilan dalam sistem ekonomi, terutama dalam 
perpajakan dan distribusi kekayaan. Ia berpendapat bahwa negara harus memastikan distribusi 
kekayaan yang adil agar tidak terjadi kesenjangan sosial yang ekstrem.Menurut metodologi Abu 
yusuf pajak yang adil adalah pajak (kharaj dan jizyah) harus dipungut secara adil tanpa 
membebani rakyat. Serta agar tidak terjadinya kesenjangan sosial adlah perlindungan terhadap 
kaum lemah yaitu dengan cara negara wajib memastikan kesejahteraan rakyat miskin melalui 
kebijakan fiskal yang berkeadilan. 

Menurut Abu Yusuf, negara memiliki peran aktif dalam mengelola ekonomi untuk 
memastikan kesejahteraan rakyat. Salah satu sistemnya yaitu pengelolaan pajak dan keuangan 
negara, negara harus mengelola pemasukan dari pajak dan zakat dengan efisien. Selanjutnya 
Hasil pajak tadi digunakan untuk membangun jalan, saluran irigasi, dan fasilitas publik lainnya 
sehingga menjadi investasi infrastruktur.Negara pun mempunyai tanggung jawab untuk 
mengawasi pasar untuk mencegah praktik ekonomi yang merugikan seperti monopoli dan 
penimbunan barang agar sistem ekonomi berjalan dan menghindari tindakan merugikan. 

Dalam Kitab al-Kharaj, Abu Yusuf membahas berbagai jenis pajak dan cara 
pemungutannya: Kharaj ialah pajak atas tanah pertanian yang dikuasai oleh non-Muslim setelah 
penaklukan Islam. Jizyah ialah pajak yang dibayar oleh non-Muslim sebagai imbalan atas 
perlindungan negara Islam. Usyur adalah pajak perdagangan sebesar 10% bagi non-Muslim dan 
5% bagi Muslim. Dan yang terakhir zakat, zakat adalah instrumen utama redistribusi kekayaan 
dalam Islam. Prinsip utama dalam sistem pajak Abu Yusuf adalah keadilan dan kesejahteraan 
rakyat, bukan eksploitasi. 

Abu Yusuf juga membahas kebijakan moneter dan perdagangan dalam ekonomi Islam 
seperti larangan riba, Abu Yusuf menegaskan larangan riba dalam transaksi keuangan dan 
mendukung praktik perdagangan yang halal. Selanjutnya kestabilan mata uang, ia 
menganjurkan agar negara menjaga kestabilan nilai mata uang agar tidak merugikan rakyat. 
Selanjutnya kebebasan perdagangan, pasar harus tetap bebas, tetapi negara boleh 
mengintervensi jika terjadi praktik yang merugikan masyarakat.(Syamsuri et al., 2020) 

Gagasan Pemikiran Abu Yusuf 

Lahirnya Kitab al-Kharaj sebagai karya monumental dalam sejarah pemikiran Islam tidak 
dapat dilepaskan dari kompleksitas faktor-faktor yang mempengaruhi pembentukannya. Karya 
ini merupakan kristalisasi dari berbagai pengaruh internal dan eksternal yang saling memperkuat 
dalam membentuk pemikiran Abu Yusuf tentang sistem perpajakan Islam. Faktor internal yang 
mempengaruhi pembentukan pemikiran Abu Yusuf mencakup kecintaannya yang mendalam 
terhadap ilmu pengetahuan sejak usia dini, serta pengaruh mendalam dari guru-gurunya, 
terutama Imam Abu Hanifah. Namun yang menarik, Abu Yusuf menunjukkan keberanian 
intelektual dengan menghindari taqlid buta terhadap pendapat gurunya, dan lebih 
mengedepankan asas rasionalitas dalam menetapkan kebijakan. Pendekatan rasional ini 
dipengaruhi oleh keadaan sosial yang terjadi pada masa itu, di mana setiap fatwa atau 
penetapan kebijakan harus selalu mempertimbangkan konteks masalah yang ada. 

Faktor eksternal yang mempengaruhi pembentukan Kitab al-Kharaj sangat signifikan, 
terutama dalam konteks politik dan sosial masa kekhalifahan Abbasiyah. Model pemerintahan 
absolut yang berlaku pada masa itu, di mana kekuasaan tidak dapat diganggu gugat, telah 
melahirkan berbagai bentuk pemberontakan terhadap kebijakan pemerintah. Kondisi politik 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9),660-675  eISSN: 3024-8140 

665 
 

yang tidak stabil dan praktik penindasan yang dilakukan pemerintah terhadap masyarakat telah 
mendorong Abu Yusuf untuk mengoreksi berbagai kebijakan yang diambil oleh pemerintah. 
Dalam konteks ini, Kitab al-Kharaj tidak hanya sekadar karya akademis, tetapi merupakan upaya 
sistematis untuk mengatur hubungan antara pemerintah dan rakyat dalam konteks pengelolaan 
keuangan negara. 

Kontribusi paling signifikan dari Kitab al-Kharaj terletak pada pengembangan prinsip-
prinsip perpajakan yang komprehensif, yang kemudian dikenal sebagai canons of taxation. Abu 
Yusuf merumuskan empat prinsip fundamental dalam sistem perpajakan: asas persamaan, 
keadilan dan kemampuan (equality, equity, and ability); asas kepastian (certainty); asas 
kenyamanan pembayaran (convenience of payment); dan asas efisiensi (economy of collection) 
(Zunaidi, 2021). Prinsip-prinsip ini tidak hanya mempertimbangkan kepentingan negara, tetapi 
juga memperhatikan kesiapan dan kesanggupan para wajib pajak untuk membayar, dengan 
memberikan waktu yang cukup longgar agar tidak memberatkan. Pendekatan ini mencerminkan 
pemahaman mendalam Abu Yusuf tentang keseimbangan antara kepentingan negara dan 
kesejahteraan rakyat. 

Dalam konteks tanggung jawab sosial, Kitab al-Kharaj menekankan pentingnya 
keseimbangan antara kepentingan negara dan kesejahteraan rakyat. Abu Yusuf menegaskan 
bahwa tugas pemerintah bukan hanya mengumpulkan pendapatan, tetapi juga memberikan 
pengayoman terhadap masyarakatnya.(Misbahul Ali, 2021) Kebijakan yang diambil harus 
menguntungkan tidak hanya bagi negara, tetapi juga bagi masyarakatnya. Hal ini tercermin 
dalam saran Abu Yusuf agar negara mengambil bagian dari hasil pertanian, khususnya kepada 
para penggarap, daripada menarik sewa dari lahan pertanian. Pendekatan ini dianggap lebih adil 
bagi penggarap dan lebih menguntungkan dalam jangka panjang, karena para penggarap akan 
lebih fokus untuk menghasilkan panen yang optimal ketimbang memikirkan nilai pungutan yang 
harus diserahkan kepada negara.  

Kitab al-Kharaj juga memberikan contoh konkret tentang penerapan prinsip keadilan 
dalam perpajakan melalui studi kasus Bani Taghlib. Abu Yusuf mengutip sikap Umar ibn Khattab 
yang lunak terhadap kelompok ini, di mana sebagai penduduk yang anti pajak, Abu Bakar tidak 
mewajibkan pajak bagi mereka, melainkan menerapkan sedekah. Kebijakan ini menunjukkan 
bagaimana prinsip manfaat (maslahah) diterapkan dalam penetapan kebijakan perpajakan, di 
mana kepentingan negara harus seimbang dengan kesejahteraan rakyat. Pendekatan ini 
mencerminkan pemahaman mendalam Abu Yusuf tentang kompleksitas hubungan antara 
pemerintah dan rakyat dalam konteks pengelolaan keuangan negara, serta upaya sistematis 
untuk menciptakan sistem perpajakan yang adil dan berkeadilan sosial.Dalam aspek pelaporan 
dan inspeksi, Abu Yusuf mengimplementasikan sistem yang sangat terstruktur dengan tiga level 
verifikasi: pertama, verifikasi primer oleh petugas lapangan; kedua, validasi sekunder oleh tim 
audit independen; dan ketiga, evaluasi tersier oleh dewan pengawas tingkat tinggi. Setiap level 
memiliki protokol dan dokumen tersendiri yang harus dipenuhi, serta dilengkapi dengan sistem 
cross-checking untuk memastikan akurasi data. Sistem ini juga mencakup mekanisme rotasi 
petugas secara berkala untuk mencegah terjadinya kolusi dan memastikan objektivitas dalam 
proses verifikasi.  

Untuk memastikan integritas data, Abu Yusuf mengembangkan sistem penyimpanan 
terstruktur dengan tiga tingkat perlindungan: pertama, penyimpanan fisik dalam brankas tahan 
api dengan akses terbatas; kedua, sistem dokumentasi ganda dengan salinan cadangan; dan 
ketiga, database elektronik dengan enkripsi dan protokol keamanan khusus (Agustiana & 
Rofiah, 2023). Setiap akses terhadap dokumen harus dilakukan dengan izin resmi dan dicatat 
dalam log sistem untuk keperluan audit trail. Sistem ini juga dilengkapi dengan protokol 
pemulihan data (recovery protocol) untuk mengantisipasi kehilangan atau kerusakan dokumen. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9),660-675  eISSN: 3024-8140 

666 
 

Dalam konteks pengawasan dan evaluasi, Abu Yusuf menerapkan prinsip checks and balances 
yang melibatkan berbagai pemangku kepentingan. Sistem ini mencakup empat mekanisme 
utama: pertama, inspeksi rutin oleh tim teknis; kedua, audit keuangan oleh lembaga 
independen; ketiga, evaluasi kinerja oleh dewan pengawas; dan keempat, umpan balik dari 
masyarakat melalui sistem pengaduan terstruktur. Setiap mekanisme memiliki protokol 
pelaporan tersendiri yang harus diikuti secara ketat untuk menjamin akurasi dan transparansi 
proses pengawasan (Agustiana & Rofiah, 2023) 

Aspek penting lainnya dalam sistem Abu Yusuf adalah mekanisme penanganan 
ketidakakuratan yang komprehensif. Beliau mengembangkan protokol investigasi berjenjang 
yang mencakup identifikasi awal, analisis penyebab, dan tindakan korektif. Sistem ini dilengkapi 
dengan skema penghargaan bagi pelapor ketidakakuratan dan mekanisme sanksi yang 
proporsional terhadap pelanggar. Selain itu, terdapat juga program pencegahan berkelanjutan 
melalui pelatihan berkala dan sosialisasi protokol baru kepada seluruh pemangku kepentingan. 

Dalam konteks historis, sistem yang dikembangkan Abu Yusuf merevolusi cara 
pemerintahan Islam mengelola dana publik. Pendekatannya yang mengintegrasikan prinsip 
syariah dengan praktik administrasi modern menciptakan model pengelolaan keuangan negara 
yang efektif dan transparan. Sistem ini tidak hanya memastikan akurasi data tetapi juga menjaga 
kepercayaan publik melalui mekanisme checks and balances yang robust. Implementasi sistem 
ini membuktikan bahwa nilai-nilai Islam seperti keadilan dan transparansi dapat diwujudkan 
dalam bentuk institusi yang efektif. 

Keberhasilan sistem Abu Yusuf terletak pada kemampuannya mengintegrasikan berbagai 
dimensi pengawasan dalam satu kerangka kerja yang koheren. Sistem ini mencakup aspek 
teknis, administratif, dan sosial dalam satu kesatuan yang saling mendukung. Pendekatan 
holistik ini memungkinkan deteksi dini terhadap ketidakakuratan dan memfasilitasi penanganan 
yang efektif terhadap masalah yang timbul. Selain itu, sistem ini juga mempertimbangkan aspek 
psikososial dalam implementasinya, termasuk motivasi petugas dan partisipasi masyarakat. 

Warisan pemikiran Abu Yusuf dalam bidang pengelolaan keuangan publik masih relevan 
hingga saat ini. Sistem verifikasi multi-lapis yang beliau kembangkan menjadi inspirasi bagi 
pengembangan sistem pengawasan modern. Konsep kemaslahatan publik yang beliau tegaskan 
tetap menjadi landasan filosofis dalam pengambilan kebijakan ekonomi. Lebih lanjut, 
pendekatan integratif yang menggabungkan aspek teknis dan sosial dalam pengelolaan 
keuangan negara memberikan pembelajaran berharga bagi pengembangan sistem governance 
kontemporer. 

Secara metodologis, kontribusi Abu Yusuf paling signifikan terletak pada pengembangan 
framework verifikasi yang sistematis dan komprehensif. Beliau mengintroduksi konsep validasi 
silang (cross-validation) yang melibatkan berbagai tingkat dan jenis verifikasi, mulai dari level 
teknis hingga level sosial. Pendekatan ini memungkinkan deteksi berbagai bentuk 
ketidakakuratan, dari kesalahan teknis hingga manipulasi sistemik. Sistem ini juga 
memperhatikan aspek human capital melalui pengembangan kapasitas auditor dan evaluator, 
serta menciptakan budaya integritas melalui sistem insentif dan sanksi yang seimbang. 

Pengembangan prinsip dasar ekonomi syariah merupakan kontribusi fundamental Abu 
Yusuf yang mencakup formulasi kerangka teoritis dan praktis dalam pengelolaan ekonomi Islam. 
Melalui pendekatan metodologis yang sistematis, beliau merumuskan prinsip-prinsip 
fundamental yang mengintegrasikan nilai-nilai syariah dengan praktik ekonomi kontemporer, 
menciptakan model pengelolaan keuangan yang seimbang antara aspek ritual dan aspek sosial-
ekonomi. Kontribusi ini memberikan landasan filosofis bagi pengembangan sistem ekonomi 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9),660-675  eISSN: 3024-8140 

667 
 

Islam modern melalui integrasi konsep kemaslahatan publik (maslahah 'ammah) dengan prinsip-
prinsip distributif dalam ekonomi. 

Dalam konteks sistem perpajakan terstruktur, Abu Yusuf mengembangkan kerangka 
metodologis yang komprehensif untuk pengelolaan dana publik. Sistem ini mencakup 
penetapan metode penghitungan pajak yang proporsional, pengembangan mekanisme 
redistribusi kekayaan melalui zakat, serta pembentukan administrasi perpajakan yang efisien.  
Melalui pendekatan ini, beliau berhasil menciptakan model pengelolaan keuangan negara yang 
transparan dan berkeadilan, dengan mempertimbangkan aspek teknis maupun sosial dalam 
implementasinya. 

Inovasi Abu Yusuf dalam bidang pengawasan dan verifikasi mencakup pengembangan 
sistem verifikasi multi-lapis yang melibatkan berbagai tingkat dan jenis verifikasi. Beliau 
merancang mekanisme cross-checking yang efektif antar lembaga, mengintegrasikan aspek 
teknis dan administratif dalam proses verifikasi, serta menciptakan protokol pengawasan yang 
melibatkan berbagai pemangku kepentingan. Pendekatan ini memungkinkan deteksi dini 
terhadap ketidakakuratan dan memfasilitasi penanganan yang efektif terhadap masalah yang 
timbul dalam sistem. Pengembangan sistem administrasi publik oleh Abu Yusuf mencakup 
penciptaan struktur organisasi yang terstruktur dan hierarkis, dengan penetapan batasan 
wewenang dan tanggung jawab yang jelas. Beliau mengembangkan sistem koordinasi antar 
lembaga pemerintahan yang efektif, menciptakan mekanisme pertanggungjawaban yang 
robust, serta merumuskan standar operasional yang dapat diukur. Sistem ini memungkinkan 
efisiensi dalam pelaksanaan tugas pemerintahan sambil menjaga integritas dalam pengelolaan 
keuangan negara. 

Kontribusi Abu Yusuf dalam pembangunan infrastruktur publik ditandai dengan 
pengembangan sistem prioritisasi yang komprehensif dalam penggunaan dana publik. Beliau 
merumuskan kriteria objektif untuk menentukan skala prioritas proyek, mengembangkan 
metode evaluasi efektivitas penggunaan dana, serta menciptakan sistem monitoring dan 
evaluasi proyek yang sistematis. Pendekatan ini memastikan bahwa alokasi dana publik 
dilakukan secara optimal dan berorientasi pada kesejahteraan masyarakat luas. 

Warisan pemikiran Abu Yusuf dalam sistem ekonomi modern tercermin dalam 
pengembangan berbagai institusi keuangan syariah kontemporer. Kontribusi beliau 
memberikan dasar filosofis bagi perkembangan perbankan Islam, menciptakan model 
pengelolaan keuangan yang seimbang antara profitabilitas dan keadilan sosial. Pemikirannya 
tentang transparansi, akuntabilitas, dan good governance tetap relevan dalam pengembangan 
sistem ekonomi modern, membuktikan keberlanjutan nilai-nilai universal dalam pemikiran 
ekonomi Islam klasik. 

Kitab al-Kharaj karya Abu Yusuf merupakan karya monumental yang menguraikan 
gagasan-gagasan fundamental dalam pengelolaan keuangan publik Islam. Dalam karyanya ini, 
Abu Yusuf merumuskan dua prinsip fundamental yang menjadi landasan sistem ekonomi Islam: 
keadilan sosial dan kemaslahatan publik. Prinsip keadilan sosial diwujudkan melalui sistem zakat 
sebagai instrumen kebijakan fiskal utama, yang dirancang untuk melindungi kelompok rentan 
dan mencegah akumulasi kekayaan. Sementara itu, kemaslahatan publik diimplementasikan 
melalui pengelolaan sumber daya untuk manfaat umum, dengan prioritisasi kepentingan 
masyarakat luas dalam pembangunan infrastruktur publik. Sistem ini mencakup pengembangan 
infrastruktur vital seperti sistem irigasi, jaringan transportasi, dan fasilitas pendidikan, yang 
menjadi fondasi bagi pertumbuhan ekonomi yang berkelanjutan. Melalui pendekatan ini, Abu 
Yusuf berhasil menciptakan model pengelolaan keuangan yang seimbang antara aspek ritual 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9),660-675  eISSN: 3024-8140 

668 
 

dan aspek sosial-ekonomi, yang kemudian menjadi dasar pengembangan sistem ekonomi Islam 
modern.  

Sistem perpajakan yang dikembangkan Abu Yusuf dalam Kitab al-Kharaj mencakup dua 
aspek utama: metode penghitungan dan pengelolaan dana. Dalam metode penghitungan, 
beliau mengembangkan sistem perhitungan proporsional yang mempertimbangkan 
kemampuan wajib pajak, dengan fleksibilitas tarif berdasarkan musim dan kondisi ekonomi. 
Sistem ini dilengkapi dengan mekanisme keringanan khusus untuk petani dan penggarap tanah, 
yang menunjukkan perhatian terhadap aspek sosial dalam pengelolaan keuangan negara. Dalam 
pengelolaan dana, Abu Yusuf merumuskan sistem pembagian yang terstruktur untuk kebutuhan 
umum, dengan penekanan pada transparansi penggunaan dana publik dan sistem 
pertanggungjawaban keuangan yang robust. Sistem ini mencakup klasifikasi infrastruktur dalam 
dua kategori: prioritas tinggi seperti sistem irigasi dan jaringan transportasi, serta prioritas 
menengah seperti fasilitas kesehatan dan pasar umum. Melalui pendekatan ini, Abu Yusuf 
berhasil menciptakan model pengelolaan keuangan negara yang efisien dan berkeadilan, yang 
mempertimbangkan aspek teknis maupun sosial dalam implementasinya. 

Dalam aspek administrasi, Kitab al-Kharaj menguraikan dua sistem utama: pengawasan 
dan pertanggungjawaban. Sistem pengawasan mencakup tim inspeksi independen untuk 
verifikasi lapangan, sistem pelaporan berkala dengan format terstandar, dan mekanisme 
evaluasi kinerja yang sistematis. Sementara itu, sistem pertanggungjawaban meliputi audit 
keuangan yang komprehensif, evaluasi kinerja berbasis kriteria objektif, dan mekanisme 
penanganan penyimpangan yang efektif. Abu Yusuf juga mengembangkan sistem klasifikasi 
infrastruktur publik yang komprehensif, dengan prioritas tinggi untuk sistem irigasi, jaringan 
transportasi, dan fasilitas pendidikan, serta prioritas menengah untuk fasilitas kesehatan, pasar 
umum, dan sistem sanitasi. Melalui sistem ini, beliau menciptakan model administrasi publik 
yang efektif dan akuntabel, yang dapat diadaptasi dalam konteks modern. 

Gagasan Abu Yusuf dalam Kitab al-Kharaj memberikan warisan berkelanjutan dalam 
pengembangan sistem ekonomi Islam modern. Kontribusinya mencakup pengembangan 
perbankan syariah, sistem zakat dan filantropi Islam, serta model pengelolaan keuangan syariah 
yang komprehensif. Prinsip-prinsip yang dirumuskannya tentang transparansi dalam 
pengelolaan keuangan publik, akuntabilitas dalam penggunaan dana negara, dan good 
governance dalam administrasi publik tetap relevan dalam konteks kontemporer. Melalui 
karyanya ini, Abu Yusuf berhasil mengintegrasikan prinsip-prinsip syariah dengan praktik 
administrasi modern, menciptakan model pengelolaan keuangan yang dapat diadaptasi dalam 
berbagai konteks. Sistem yang dikembangkannya tidak hanya berfokus pada aspek ritual, tetapi 
juga mempertimbangkan aspek sosial-ekonomi dalam pengelolaan keuangan negara. 

Kitab al-Kharaj bukan hanya sekadar karya teoritis, tetapi merupakan panduan praktis 
yang mengintegrasikan prinsip-prinsip syariah dengan kebutuhan administratif modern. 
Gagasan-gagasan yang diuraikan dalam karya ini tetap relevan dan menjadi rujukan penting 
dalam pengembangan sistem ekonomi Islam kontemporer. Melalui karyanya ini, Abu Yusuf 
memberikan kontribusi signifikan dalam pengembangan sistem administrasi publik yang efektif, 
efisien, dan berkeadilan. Sistem yang dikembangkannya mencakup aspek teknis, sosial, dan 
ritual dalam satu kesatuan yang terintegrasi, menciptakan model pengelolaan keuangan yang 
komprehensif dan berkelanjutan. Warisan pemikiran ini terus berpengaruh dalam 
pengembangan sistem ekonomi Islam modern, membuktikan keberlanjutan nilai-nilai universal 
dalam pemikiran ekonomi Islam klasik. 

Sumbangsih Abu Yusuf 

Mengembangkan dan Menyebarluaskan Mazhab Hanafi 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9),660-675  eISSN: 3024-8140 

669 
 

Pendidikan Hanafi awalnya berkembang di Irak, namun berkat Abu Yusuf, sekolah 
tersebut berkembang bahkan menjadi sekolah resmi negeri pada era Abbasiyah.Kharun al-
Rashid, Khalifah Abbasiyah, berkuasa, dan dia mengangkat Abu Yusuf ke Qadi al-Kudat 
(Mahkamah Agung). Hal ini menjadikannya hakim tertinggi di seluruh kekhalifahan yang 
mempunyai kewenangan mengawasi sistem peradilan Islam. Dari posisi inilah ia menerbitkan 
mazhab Hanafi dalam kebijakan hukum negara.  

Reformasi Sistem Peradilan Islam 

Sebagai hakim tertinggi pertama dalam sejarah Islam, Abu Yusuf membantu mereformasi 
sistem peradilan. Jelaskan manfaatnya bagi masyarakat. Sebelumnya sistem peradilan Islam 
masih bersifat lokal dan informal, namun peran Abuyusuf menjadikan peradilan Islam lebih 
terstruktur dan memiliki hierarki yang jelas. 

Menulis Kitab-Kitab Fiqh yang Berpengaruh 

Abu Yusuf tidak hanya aktif di istana, namun banyak meninggalkan surat-surat yang 
menjadi rujukan penting hukum Islam. 

Kitab Al Kharaj 

Buku ini ditulis atas permintaan Khalifah Harun al-Rasyid untuk membahas artikel-artikel 
keagamaan Islam. Perpajakan, Pengelolaan Pendapatan dan Belanja Negara. Abu Yusuf 
memintanya untuk menyiapkan kitab komprehensif yang bisa menjadi pedoman hukum 
perpajakan, agar Amir Almuminin tidak menahan orang sesuai kitab Allah dan hadis Nabi, saya 
tulis itu. Buku ini menjelaskan bagaimana sikap penguasa yang harus dilakukan untuk 
menghasilkan pendapatan dari masyarakat, sehingga diharapkan tidak ada kerugian minimal 
dalam mengumpulkan pendapatan. Hal ini dapat dilakukan secara maksimal untuk kepentingan 
perusahaan. Penduduk. Buku ini dapat dikategorikan ke dalam kategori pendanaan publik dalam 
pengertian ekonomi modern. 

Buku ini berjudul Alkaraj, tapi bukan hanya Alkaraj saja, tapi berbagai sumber pendapatan 
lain yang sedang dibahas, antara lain ghanima, fa'i, kharaj, ushr, jizya dan shadaqah. Jadi kami 
mengumpulkan dan mendistribusikan semua benda tersebut. Harta jenis ini sesuai dengan 
hukum Islam tentang pembahasan Naqli (Al-Qur'an dan Hadits) dan aqli (akal). Diantaranya: 

Kharaj adalah pajak yang dibebaskan atas tanah dan dengan kekuatan senjata, pajak itu 
lolos dari pemilik Muslim atau orang yang tidak beriman. Masih di bawah umur, dewasa, orang 
bebas, laki-laki. Karaj pertama kali dihadirkan oleh Khyber setelah perang, ketika Nabi 
Muhammad SAW mengizinkan orang-orang Yahudi kembali ke tanah mereka.Ghanimah ialah 
harta yang diambil masyarakat Muslim dalam sebuah peperangan dengan bentuk yang syah dan 
dibolehkan dalam agama (halal). Pembagian ghanimah dikhususan memberikan 20% dari total 
harta rampasan kepada Allah dan rasul-Nya, orang miskin dan kerabat. kemudian sisanya adalah 
dibagikan dengan jumlah peserta perang. 

Sedangkan Fa’y adalah harta yang tidak diperoleh dari perang oleh musuh yang tidak 
disengaja, tetapi orang-orang kafir yang menyiapkannya dan memberinya keutuhan (tanpa 
unsur dorongan setelah perjanjian dengan pemerintah Islam) Masu. ‘Usyr adalah pajak yang 
dikenakan atas barangbarang dagangan yang masuk ke negara Islam atau orang yang datang 
dari negara Islam itu sendiri untuk berdagang. Untuk pengelolaan zakat pertanian ditentukan 
sebagai berikut, jika pengelolaan tanah menggunakan teknik irigasi ditentukan 5% dan jika 
pengelolaan tanah menggunakan teknik irigasi tadah hujan ditentukan 10%. 

Sedangkan ‘Usyr adalah pajak yang dikenakan terhadap barang yang masuk ke Negara 
Islam atau orang yang berdagang dari Negara Islam itu sendiri. Pengelolaan Pertanian THECT 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9),660-675  eISSN: 3024-8140 

670 
 

ditentukan sebagai berikut jika teknologi irigasi menentukan pengelolaan lahan sebesar 5% dan 
teknologi irigasi menentukan pengelolaan lahan sebesar 10%. 

Dan yang terakhir Jizyah digambarkan sebagai seorang hakim yang terpaksa tidak 
melakukan hal tersebut, namun mereka tetap tinggal dan tinggal di negara Islam. Jija adalah 
komitmennya terhadap perusahaan asuransi, menjamin agama dan harta benda yang 
disangkakan. Selain itu, Jija juga merupakan jaminan pensiun federal seumur hidup di negara-
negara Islam. Dengan membayar Ziza, Yahudi dan Nasrani sepakat dengan umat Islam yang 
menyejahterakan dan melindungi kehidupan. Jija terdiri dari dua bagian: jija dan jija, yang 
diwajibkan berdasarkan persetujuan, dan jija yang dipaksa untuk memaksa penduduk 
melakukan penaklukan. Jija kaya membayar empat dari dua orang kelas menengah, empat 
orang dengan dinar rendah atau miskin di Kelompok 1. Secara umum, al-Kharaj memuat berbagai 
ketentuan agama yang membahas masalah perpajakan, pengelolaan pendapatan, dan 
pengeluaran publik. 

Pendekatan yang digunakan dalam buku ini sangat praktis dan fiqh. Buku ini dimaksudkan 
untuk menciptakan sistem keuangan publik yang mudah digunakan sesuai dengan hukum Islam 
dan kebutuhan ekonomi. Pemikirannya relevan dan solid, karena Abu Yusuf dalam buku ini 
sering menggunakan syair Alquran dan Sunnah Nabi serta amalan para penguasa Saleh 
sebelumnya sebagai referensi. 

Menyadari kebijakan ekonomi di atas, Abu Yusuf mengusulkan agar negara mengangkat 
pegawai negeri sipil yang jujur dan dapat diandalkan dalam berbagai tugas. Dia mengutuk 
perlakuan kasar terhadap pembayar pajak dan melihatnya sebagai hukum pidana. Ia meyakini, 
perilaku baik wajib pajak akan meningkatkan penerimaan pajak. Dalam hal ini Abu Yusuf mampu 
mempertahankan kedaulatan Islam untuk mempertahankan kedaulatan Islam dan Muslim untuk 
membela kedaulatan Islam dan kepentingan Muslim untuk mempertahankan kedaulatan Islam 
dan Muslim. 

Buku Al-Kharaj mencakup berbagai bidang, termasuk pemerintah, dalam hubungan 
antara hak dan tanggung jawab pemerintah dengan rakyatnya. Abu Yusuf adalah aturan FIQH 
yang sangat populer, yaitu Tasarv al-Imam Ara La Manutun Bi al-Masraha (semua tindakan 
pemerintah yang terkait dengan orang selalu dalam kepentingan mereka (terkait) mengenai 
keuangan, uang negara bukan bagian dari Kekhalifahan, melainkan kekhalifahan, tetapi misi 
Allah Subanahu wa Tara dan rakyatnya penuh dengan tanggung jawab, tentang negara, bagi 
orang lain, pajak terkait pajak hanya ditetapkan pada aset yang menentukan motivasi dan 
keadilan di luar kebutuhan orang orang .Masalah -masalah ini tidak membenarkan hukum. 
Kesalahan dalam pengampunan lebih baik daripada kesalahan dalam hukuman. Proses peradilan 
tidak boleh memperhitungkan posisi itu. 

Kitab Ikhtilaf Abi Hanifah wa Ibn Abi Layla 

Buku Ikhtilaf Abi Hanifah Wa Ibn Abi Layla adalah salah satu karya terpenting dari harta 
karun fiqh Islam. Buku ini ditulis oleh Abu Yusuf (Yakub bin Ibrahim al-Anari), seorang siswa yang 
lengkap dari Imam Abu Hanifa dan salah satu karakter utama sekolah Hanafi. 

Buku ini membahas berbagai masalah dan hukum hukum kasus Islam dan menunjukkan 
bagaimana kedua tokoh itu berbeda dalam interpretasi dan penerapan Syariah. Abu Yusuf 
menyajikan argumen untuk mendukung pendapat Abu Hanifa, termasuk kritik terhadap 
keputusan hukum oleh Ibn Abi Leila. Dalam konteks ini, Abuyusuf tidak hanya mencatat 
perbedaan, tetapi juga memberikan analisis usus tentang alasan perbedaan. 

Pada saat itu, banyak sarjana memiliki pendekatan yang berbeda untuk menafsirkan 
hukum Islam. Sementara Abu Hanifa dikenal sebagai metodologi yang sangat rasional dan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9),660-675  eISSN: 3024-8140 

671 
 

berbasis (analogi), Ibn Abi Layla menggunakan lebih banyak hadis secara langsung, tanpa 
mempertimbangkan banyak analogi. Karena seringnya perbedaan pendapat antara kedua 
angka ini, Abuyusuf merangkum buku itu sebagai mahasiswa Abhanifa, mendokumentasikan 
perbedaan, mengkritik metode Ibn Abireira, dan pendapat Abhanifa dalam beberapa kasus saya 
menjelaskan mengapa saya menjadi lebih kuat. 

Penjelasan tentang perbedaan pendapat, Abu Yusuf, menjelaskan dua pandangan yang 
bertentangan tentang masalah FIQH. Pendapat pertama adalah milik Abu Hanifah, dan 
pendapat kedua adalah milik Ibn Avileira, analisis, dan diskusi. Abu Yusuf mengkritik atau 
membandingkan metode yang digunakan oleh kedua sarjana. Dia menjelaskan dasar -dasar 
hukum dari Quran, Hadits dan Kiyas. Dia sering menyajikan kelemahan dalam metode Ibn Abi 
Layla, terutama saat menggunakan hadis.  

Kitab Adab al-Qadlî 

Masih ada kitab Abu Yusuf tentang etika yang harus dipatuhi hakim. Kitab tersebut adalah 
Adab al-Qadlî. Buku ini menguraikan tata krama, akhlak, atau tindakan yang harus diperhatikan 
oleh hakim. Tentu saja, sebagai hakim terkemuka, dia menaruh beban berat di pundaknya. 
Karena kedudukan hakim merupakan panutan bagi masyarakat, maka ada moralitas yang harus 
dipegang teguh. Etika yang dijelaskan dalam buku ini antara lain keadilan dan objektivitas dalam 
pengambilan keputusan, pengakuan tanggung jawab moral sebagai pedoman, serta pentingnya 
dan pemahaman mendalam terhadap ilmu hukum Islam. 

Abu Yusuf menekankan bahwa seorang hakim harus memiliki integritas dan kemampuan 
untuk membedakan antara benar dan salah, serta menghindari segala bentuk korupsi atau 
penyalahgunaan kekuasaan  

Kitab Al-Radd ‘ala Siyâr al-Auza’î 

Karya lain Abu Yusuf Al-Radd ‘ala Siyâr al-Auza’î , Buku ini adalah jawaban dari pendapat 
Al-Auza’i. Dalam sejarah ilmu pengetahuan Islam, jika seorang ulama tidak setuju dengan 
pendapat ulama yang lain, maka mereka akan membuat tandingan guna menyanggah 
sanggahan tersebut. Hail ini yang dilakukan Abu Yusuf. Al-Radd ‘ala Siyar al-auza’i. memuat isi 
sanggahan Abu Yusuf terhadap ide-ide Al-Auza’i, dan dia adalah seorang Qadli di Syam (Suriah). 

Kitab Al-Radd ‘ala Siyâr al-Auza’î membahas berbagai hukum terkait hubungan Muslim 
dengan non-Muslim, termasuk hukum tawanan perang apakah mereka bisa dibunuh, ditebus, 
atau diperbudak?, Ghanimah dan fai’ bagaimana pembagian harta rampasan perang menurut 
syariat?, Perjanjian damai dan gencatan senjata bagaimana statusnya dalam Islam?, Status kafir 
dzimmi dan mu’ahad hak dan kewajiban non-Muslim dalam wilayah Islam, jihad dan hukum 
peperangan kapan jihad wajib dan bagaimana perlakuan terhadap musuh?, Abu Yusuf 
membantah pendapat Al-Auza’i dengan menggunakan dalil dari Al-Qur’an, hadis, dan 
pandangan para sahabat serta menerapkan metode qiyas dan istihsan khas mazhab Hanafi.  

Kitab al-Jawâmi’  

Kitab al-Jawâmi’ yakni kitab yang mengandung isi perdebatan antara ‘aql dan ra’yu dalam 
hukum Islam. Inti dari perdebatan antara ‘aql dan ra’yu merupakan perdebatan yang tiada 
ujungnya dalam kajian filsafat Islam. Buku ini awalnya merupakan korespondensi yang ditulis 
oleh Abu Yusuf kepada Yahya ibn Khalid alBarmaki, menteri utama Khalifah Harun al-Rashid. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9),660-675  eISSN: 3024-8140 

672 
 

1Namun karena isinya yang menarik dan harus diketahui oleh masyarakat umum, surat-surat 
tersebut dikumpulkan dan dirangkum dalam sebuah kitab tersendiri, yaitu Kitab al-Jawâmi’.  

Kitab al-Jawâmi’ merupakan salah satu dari sekian banyak kitab fikih yang ditulis untuk 
membahas berbagai hukum syariat berdasarkan pemikiran mazhab Hanafi. Beberapa poin 
penting yang dibahas dalam kitab ini meliputi hukum-hukum ibadah (shalat, puasa, zakat, haji, 
dll.), hukum muamalah (jual beli, hutang piutang, akad, dll.) hukum jinayah (hudud, qisas, diyat, 
dll.), hukum keluarga (nikah, talak, warisan, dll.), hukum peradilan (persaksian, pengadilan, 
eksekusi hukum). 

Abu Yusuf menggunakan metode qiyas (analogi) dan istihsan (preferensi hukum) yang 
khas dalam mazhab Hanafi. Ia juga banyak mengutip pendapat Imam Abu Hanifah dan 
mengembangkan beberapa konsep dalam ijtihadnya. Kitab ini berperan penting dalam 
mendokumentasikan perkembangan hukum Islam di masa awal dan bagaimana perbedaan 
pendapat tetap dihargai dalam dunia fiqih.  

Mengembangkan Metode Qiyas dan Istihsan dalam Fiqh 

Mazhab Hanafi terkenal dengan pendekatan rasionalnya terhadap hukum Islam. Salah 
satu caranya adalah dengan qiyas (analogi hukum), dimana suatu permasalahan diharapkan 
menemukan hukum permasalahannya dengan membandingkannya dengan kasus-kasus lain 
yang ada. Abu Yusuf membantu memperjelas dan mematangkan metode qiyas sehingga lebih 
sistematis dan logis. Selain itu, ia mengembangkan konsep Istisan, yaitu hukum yang 
berdasarkan pada kepentingan umum. Pendekatan ini menjadikan sekolah Hanafi lebih fleksibel 
dalam menghadapi masa dan tantangan sosial baru. Warisan dan Pengaruh Abu Yusuf. 

Abu Yusuf wafat pada tahun 182 jam (798 M), namun warisannya masih hidup hingga saat 
ini. Beberapa pengaruh penting yang beliau serahkan adalah mazhab Hanafi hingga mazhab 
terbesar di dunia Islam, berkat peran Abuyusuf dalam penyebaran di lingkungan Abbasidar. Ia 
mengembangkan bekas sekolah menengah di posisi Mahkamah Agung, yang pertama kali 
diperkenalkan olehnya, terutama di wilayah seperti Turki, Asia Tengah, Mesir, India, Pakistan dan 
wilayah lainnya. 

Kesimpulan dan Saran  

Pemikiran Abu Yusuf dalam ekonomi Islam menekankan pentingnya peran negara 
dalam menjamin kesejahteraan masyarakat melalui sistem perpajakan yang adil dan 
pengelolaan keuangan yang transparan. Kitab al-Kharaj merupakan karya monumental 
yang merumuskan prinsip-prinsip perpajakan yang tidak hanya berlandaskan pada 
hukum Islam tetapi juga memperhatikan kesejahteraan rakyat. Ia menekankan bahwa 
pajak tidak boleh menjadi beban bagi rakyat, tetapi harus dikelola untuk kepentingan 
umum, seperti pembangunan infrastruktur dan bantuan bagi masyarakat miskin. Selain 
itu, ia juga mengembangkan sistem administrasi yang transparan dengan pengawasan 
berlapis untuk mencegah terjadinya korupsi. Pemikiran Abu Yusuf dalam bidang 
ekonomi, khususnya mengenai peran negara dalam perekonomian, masih relevan dalam 
konteks modern, khususnya dalam pengelolaan keuangan publik dan kebijakan fiskal. Ia 

 

 

  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9),660-675  eISSN: 3024-8140 

673 
 

juga berkontribusi dalam pengembangan metodologi fikih, seperti qiyas dan istihsan, 
yang memungkinkan hukum Islam beradaptasi dengan perubahan zaman. Dengan 
demikian, pemikiran Abu Yusuf memberikan dasar yang kuat bagi pengembangan 
ekonomi Islam modern dan sistem perpajakan yang lebih adil dan berkeadilan sosial. 

Saran 

Penelitian lebih lanjut tentang Abuyusuf perlu dilakukan untuk memberikan 
pemahaman yang lebih mendalam tentang bagaimana prinsip-prinsip ekonomi Islam 
dapat digunakan dalam kebijakan pajak modern. Pemerintah dan lembaga keuangan 
Islam terinspirasi oleh buku-buku al-Kharaj, yang memungkinkan terciptanya sistem 
pajak yang adil dan menjamin kesejahteraan sosial. Selain itu, transparansi dan 
akuntabilitas dalam pengelolaan keuangan publik, yang diajarkan oleh Abu Yusuf, harus 
menjadi prioritas utama dalam sistem manajemen negara. Penggunaan konsep Qiyas 
dan Istihsan juga harus dikembangkan untuk menjawab tantangan ekonomi Islam di era 
globalisasi. Selain itu, pengujian lebih lanjut dapat dilakukan untuk mengadaptasi 
gagasan Abu Yusuf ke dalam sistem perbankan Syariah dan pendanaan publik modern. 
Pendekatan yang lebih modern membuat nilai-nilai ekonomi Islam Abuyusuf tersedia 
lebih optimal dalam dunia ekonomi saat ini. 

 

Daftar Pustaka  

Agustiana, L. A., & Rofiah, K. (2023). MENGUPAS PEMIKIRAN ABU YUSUF PADA ZAMAN 
KLASIK DAN IMPLEMENTASINYA TERHADAP EKONOMI DI INDONESIA. Jurnal 
Ilmiah Mahasiswa Ekonomi Syariah (JIMESHA), 3(2), 169–178. 
https://doi.org/10.36908/jimesha.v3i2.253 

Abdullah, Agus, dan Muna Yastuti Madrah. “Pemikiran Ekonomi Abu Yusuf (Ya’qub Bin 
Ibrahim Bin Sa’ad Bin Husein Al-Anshory) Dan Relevansinya Terhadap Kebijakan 
Keuangan Publik Di Indonesia.” Jurnal Unissula 3 (2020):. 

Abdullah, Boedi. Peradaban Pemikiran Ekonomi Islam (Bandungl Pustaka Setia, 2010), 
153-155 

Ali, Nuruddin Mhd. 2006. Zakat Sebagai Instrumen Dalam Kebijakan Fiskal . Jakarta: 
Rajagrafindo Persada. 

Amalia, E. (2005). Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam dari Masa Klasik Hingga 
Kontemporer. Jakarta : Pustaka Asatruss. 

Arif Zunaidi, “ABU YUSUF DAN PAJAK (KONSEP DALAM KITAB AL-KHARAJ DAN 
RELEVANSINYA DALAM EKONOMI SAAT INI)”, DOI: 10.35719/fenomena.v20i1.49, 
Vol. 20 No. 1 (Januari - Juni 2021) 

Arif Zunaidi, “Abu Yusuf Dan Pajak (Konsep Dalam Kitab Al-Kharaj Dan Relevansinya 
Da-Lam Ekonomi Saat Ini),” Fenomena 20, no. 1 (2021): 45–60, 
https://doi.org/10.35719/fenomena.v20i1.49  

Arko, Anggi, Diandha Hashifa, and Yunita Dwi Rahmawati. “Pemikiran Ekonomi Abu  
Arlien, Rona, Silvi Anggraeny Sri Wulandari, Arbianti Julia Afifah. "EKONOMI ISLAM ( 

Pemikiran Abu Yusuf )," Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya 

https://doi.org/10.35719/fenomena.v20i1.49


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9),660-675  eISSN: 3024-8140 

674 
 

Dewintara, Eka, Sarmila. "PENERAPAN KONSEP EKONOMI ABU YUSUF DALAM KITAB 
AL-KHARAJ (PERPAJAKAN) SAAT INI," Jurnal Manajemen dan Perbankan Syariah, 
Volume 3, Mei 2021 

Economic Law 5, no. 1 (2022): 1. https://doi.org/10.21043/tawazun.v5i1.13389. 
Economic System,” 2025, 10133–39. 
Eka Dewintara, “PENERAPAN KONSEP EKONOMI ABU YUSUF DALAM KITAB AL-

KHARAJ (PERPAJAKAN) SAAT INI”, Volume 3, Mei 2021, h-5. 
Fauzia, Ika Yunia, dan Abdul Kadir Riyadi, 2014., Prinsip Dasar Ekonomi Islam; Perspektif 

Maqashid al-Syari‟ah, Jakarta: Kencana. 
Gushfahmi, Pajak Menurut Syriah, (jakarta. Rajawali Pers, 2007), h. 32 
Hamka Hamka, “Konsep Ekonomi Islam: Pemikiran Abu YusufIslamic Economic 

Concept: Thoughts of Abu Yusuf”, Volume 7, Nomor 1, Mei 2024, E-ISSN:2621-
5012/ P-ISSN:2655-822X, http://ejournal.unma.ac.id/index.php/Mr 

Handoko, Dodi Okri, Popi Adiyes Putra, Rifki Ismail, dan Andri Soemitra. “Bauran 
Kebijakan Fiskal Dan Moneter Terhadap Perekonomia Dalam Prespektif Syariah.” 
Islamic Banking and Finance 6, no. 1 (2023). 

Havis Aravik, “KONSTRIBUSI PEMIKIRAN EKONOMI ABU YUSUF TERHADAP 
PERKEMBANGAN EKONOMI ISLAM MODERN”, Volume 2 Nomor 1 Edisi Agustus 
2016. 

Huda, Nurul dan Ahmad Muti, Keuangan Publik Islami; Pendekatan al-Kharaj Iman Abu 
Yusuf, (Bogor: Ghalia Indonesia, 2011) 

Karim, Adiwarman Azwar, Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam, (Jakarta: PT. Raja Grafindo 
Persada, 2014) 

Klasik Dan Implementasinya Terhadap Ekonomi Di Indonesia.” Jurnal Ilmiah Mahasiswa 
Ekonomi Syariah (JIMESHA) 3, no. 2 (2023): 169–78. 
https://doi.org/10.36908/jimesha.v3i2.253. 

Mahanum, Tinjauan Kepustakaan, (Alacrity: Journal Of Education 1, no.2 2021) 
Majid, M. Nazori, Pemikiran Ekonomi Islam Abu Yusuf, (Yogyakarta: PSEI STIS, 2003) 
Misbahul Ali. (2021). RELEVANSI KONSEP PERPAJAKAN MENURUT ABU YUSUF DAN 

IBNU KHALDUN TERHADAP PEREKONOMIAN DI INDONESIA. Al-Idarah : Jurnal 
Manajemen Dan Bisnis Islam, 2(1), 1–21.      
https://doi.org/10.35316/idarah.2021.v2i1.1- 21 

Mubarok, Anas Bayan, and Doli Witro. “Relevansi Pemikiran Ekonomi Abu Yusuf Dan Al  
Muhammad Sadam, ‘Ekonomi Islam’ (Jakarta: Taramedia, 2002), 62. 
Misbahul Ali. (2021). RELEVANSI KONSEP PERPAJAKAN MENURUT ABU YUSUF DAN 

IBNU KHALDUN TERHADAP PEREKONOMIAN DI INDONESIA. Al-Idarah : Jurnal 
Manajemen Dan Bisnis Islam, 2(1), 1–21. https://doi.org/10.35316/idarah.2021.v2i1.1-21 

Nurseha, Muhammad Achid. “ABU YUSUF (Suatu Pemikiran Ekonomi),” LABATILA: 
Jurnal Ilmu Ekonomi Islam Vol: 1, No.2, Juni 2018 

Nurseha, Muhammad Acid, Abu Yusuf (Suatu Pemikiran Ekonomi), (Labatila: Jurnal 
Ilmu Ekonomi Islam 1, no.2, 2018) 

Rijal, Syamsul, Harjoni Desky, dan Angga Syahputra, Kajian Kritis Pemikiran Abu Yusuf 
Terhadap Perkembangan Ekonomi Islam Modern, (Jeskape: Jurnal Ekonomi 
Syariah, Akuntansi Dan Perbankan 5, no. 2) 

https://doi.org/10.21043/tawazun.v5i1.13389
http://ejournal.unma.ac.id/index.php/Mr
https://doi.org/10.36908/jimesha.v3i2.253
https://doi.org/10.35316/idarah.2021.v2i1.1-%2021


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9),660-675  eISSN: 3024-8140 

675 
 

Rudiyanto, “PANDANGAN KEUANGAN PUBLIK ABU YUSUF DAN IMPLEMENTASINYA 
DI INDONESIA”, Vol.22, No. 1, Juni 2021: 134-140. 

s Economic Thought : Abu Yusuf and His Contribution to the Formation of the Islamic  
Saprida,  Qodariah,  Zuul  Fitriani.  2021. Sejarah  Pemikiran  Ekonomi  Islam.  Jakarta: 

Kencana. 
Syaibani Dengan Kebijakan Ekonomi Di Indonesia.” TAWAZUN : Journal of Sharia  
Yulianti, Rahmani Timorita. "Pemikiran Ekonomi Islam Abu Yusuf," Universitas Islam 

Indonesia (UII) Yogyakarta. 
https://muqtasid.iainsalatiga.ac.id/index.php/muqtasid/article/download/11/6  

Yusuf : Kontribusi Abu Yusuf Dalam Terbentuknya Sistem Ekonomi Islam Abu Yusuf ’  
gara-dalam-kitab-al-kharaj-8ANzQ[1], t.t.) 
Syamsuri, S., Nursiha, N., & Arief, S. (2020). STABILITASI MONETER MELALUI 

INSTRUMEN AL-KHARJ DAN RELEVANSINYA DI INDONESIA MENURUT ABU 
YUSUF. JURNAL SYARIKAH : JURNAL EKONOMI ISLAM, 6(2), 171. 
https://doi.org/10.30997/jsei.v6i2.3335 

Zunaidi, A. (2021). ABU YUSUF DAN PAJAK (KONSEP DALAM KITAB AL-KHARAJ DAN 
RELEVANSINYA DA-LAM EKONOMI SAAT INI). Fenomena, 20(1), 45–60. 
https://doi.org/10.35719/fenomena.v20i1.49 

 
 

https://muqtasid.iainsalatiga.ac.id/index.php/muqtasid/article/download/11/6

