Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elISSN: 3024-8140
Volume 3, Issue September, 2025 pp. 660-675 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Biografi Abu Yusuf dan kontribusinya dalam pemikiran
ekonomi islam

Afif Nur Khlish ', Prof. Dr. H. Abbas Arfan, Lc., M.H., Ilham Harizki 2, Nurbaiti?
Fakultas Syariah Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: dediafifs@gmail.com’, iihamjacksono31@gmail.com?, nbnurbaiti122@gmail.com?

Kata Kunci: ABSTRAK

Yusuf, ekonomi, relevansi Abu Yusuf (731-798 M) merupakan salah satu tokoh penting dalam
modern dan keuangan pemikiran ekonomi Islam. la dikenal sebagai murid utama Imam Abu
negara Hanifah dan penulis Kitab al-Kharaj yang membahas tentang asas-asas
Keywords: perpajakan dan administrasi fiskal dalam Islam. Pemikirannya
Yusuf, economics, modern menekankan pentingnya keadilan dalam sistem ekonomi, khususnya
relevance and state finance dalam pengelolaan pajak dan keuangan publik. la mengusulkan agar

pajak dipungut secara adil tanpa membebani rakyat dan harus

digunakan untuk pembangunan infrastruktur dan kesejahteraan sosial.
Selain itu, Abu Yusuf juga menyoroti peran aktif negara dalam menjaga stabilitas ekonomi dan mencegah
praktik-praktik ekonomi yang merugikan, seperti monopoli dan eksploitasi. Sumbangan intelektualnya di
bidang perpajakan, sistem administrasi keuangan negara, dan kebijakan ekonomi berbasis syariah masih
relevan hingga saat ini. Melalui pendekatan rasionalnya, Abu Yusuf berhasil mengembangkan metode qiyas
dan istihsan dalam menetapkan hukum ekonomi Islam, yang memungkinkan fleksibilitas dalam
penerapannya dalam berbagai konteks sosial. Pemikirannya telah memberikan pengaruh besar terhadap
sistem ekonomi Islam modern dan tetap menjadi rujukan utama dalam kajian ekonomi Islam

ABSTRACT

Abu Yusuf (731-798 AD) was one of the important figures in Islamic economic thought. He is known as
the main student of Imam Abu Hanifah and the author of the Buku al-Kharaj which discusses the principles
of taxation and fiscal administration in Islam. His thinking emphasizes the importance of justice in the
economic system, especially in the management of taxes and public finances. He proposed that taxes be
collected fairly without burdening the people and should be used for infrastructure development and
social welfare. Apart from that, Abu Yusuf also highlighted the active role of the state in maintaining
economic stability and preventing detrimental economic practices, such as monopoly and exploitation.
His intellectual contributions in the fields of taxation, state financial administration systems, and sharia-
based economic policies are still relevant today. Through his rational approach, Abu Yusuf succeeded in
developing the giyas and istihsan methods in establishing Islamic economic law, which allows flexibility in
its application in various social contexts. His thinking has had a major influence on the modern Islamic
economic system and remains the main reference in Islamic economic studies

Pendahuluan

Dalam sejarah pemikiran ekonomi Islam, Abu Yusuf (731-798 M) dikenal sebagai salah satu
tokoh penting yang memberikan kontribusi besar bagi pengembangan konsep ekonomi Islam.
Nama lengkapnya adalah Ya'qub bin Ibrahim al-Ansari, dan ia merupakan salah satu murid utama
Imam Abu Hanifah. Perannya dalam ekonomi Islam tidak hanya terbatas sebagai ahli hukum
(fagih), tetapi juga sebagai penasihat ekonomi Khalifah Harun al-Rasyid pada masa Dinasti

@ ®®@ This is an open access article under the CC BY-INC-S.A license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maunlana Malik 1brahin: Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9),660-675 elSSN: 3024-8140

Abbasiyah. Pemikirannya yang dituangkan dalam karyanya yang terkenal, Kitab al-Kharaj,
menjadi rujukan utama dalam kebijakan fiskal dan administrasi negara-negara Islam(pemikiran-
abu-yusuf-soal-ekonomi-negara-dalam-kitab-al-kharaj-8ANzQ[1], t.t.).

Pemikiran Abu Yusuf tentang ekonomi didasarkan pada prinsip keadilan dan
kesejahteraan sosial. la menyatakan bahwa negara memiliki peran penting dalam mengelola
sumber daya ekonomi, yang meliputi pemungutan pajak (kharaj), pengelolaan tanah, dan
distribusi kekayaan secara adil. Gagasannya sangat cocok untuk dipertimbangkan dalam
ekonomi Islam saat ini, terutama dalam menyelidiki interaksi antara negara dan masyarakat
dalam dunia ekonomi.

Dalam perannya sebagai ekonom muslim awal, Abu Yusuf berupaya mengembangkan
teori perpajakan yang sesuai dengan prinsip-prinsip Islam. la menyatakan bahwa pemungutan
pajak harus dilakukan tanpa membebani masyarakat, agar tidak menghambat produktivitas
ekonomi. Hal ini mencerminkan pemahamannya tentang keseimbangan antara kebutuhan
negara dan kesejahteraan masyarakat. Selain itu, ia juga mendukung kebijakan ekonomi yang
bertujuan untuk meningkatkan pertumbuhan ekonomi dan mengurangi ketidakadilan sosial.

kontribusi Abu Yusuf terhadap pemikiran ekonomi Islam tidak hanya membangun fondasi
sistem keuangan dalam pemerintahan Islam, tetapi juga menginspirasi para ekonom Muslim
dalam menciptakan teori-teori ekonomi yang berfokus pada keadilan dan kesejahteraan
masyarakat. Dengan demikian, mempelajari pemikiran Abu Yusuf sangat penting, tidak hanya
untuk melihat sejarahnya, tetapi juga untuk memahami prinsip-prinsip ekonomi Islam yang
relevan untuk diterapkan dalam perekonomian saat ini.

Adapun pembahasan dalam artikel ini yang menarik untuk dibahas yakni tentang
pemikiran ekonomi zaman klasik salah satunya Abu Yusuf. Yang akan diawali dengan membahas
biografi Abu Yusuf dan latar belakang pemikiran abu yusuf serta direlevansikan dengan ekonomi
modern pada saat ini.

Metode

Penelitian ini menggunakan metode pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka
(library research). Data yang digunakan dalam penelitian ini berasal dari sumber primer dan
sekunder, seperti Kitab al-Kharaj karya Abu Yusuf, serta berbagai literatur yang membahas
pemikiran ekonomi Islam. Teknik pengumpulan data dilakukan dengan menelaah buku, jurnal,
artikel akademik, dan sumber sejarah yang relevan.

Pembahasan

Biografi Abu Yusuf

Abu Yusuf atau Abu Yusuf Ya'qub bin Ibrahim bin Habib al-Ansari al-Jalbi alKufi al-
Baghdadi lahir pada tahun 113 H/731/732 M di Kufah dan pernah tinggal di Baghdad, serta
meninggal pada tahun 182 H/798 M. la berasal dari suku Bujailah, salah satu suku Arab.
Keluarganya disebut Anshori karena dari pihak ibu masih mempunyai hubungan dengan
kaum Anshor (pemeluk Islam pertama dan penolong Nabi Muhammad SAW) di masa
hidupnya di Kufah, yang terkenal sebagai daerah pendidikan yang diwariskan oleh
Abdullah Ibnu Mas’ud seorang sahabat besar Nabi Muhammad SAW.

Kehidupan Abu Yusuf mempunyai banyak likaliku. Abu yusuf berasal dari keluarga
sederhana yang tidak mempunyai banyak harta. Kondisi ekonomi yang sulit membuatnya harus
berjuang keras untuk mendapatkan pendidikan. Kendati demikian, semangat belajarnya tidak

661



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9),660-675 elSSN: 3024-8140

pernah pudar. Berkat kecintaannya pada ilmu, ia berhasil menarik perhatian Imam Abu Hanifa,
yang kemudian menjadi gurunya.

Sejak kecil Abu Yusuf telah memiliki keinginan belajar yang tinggi, tetapi kelemahan
ekonomi keluarganya memaksanya ikut bekerja dan mencari nafkah. Beliau giat belajar dan
meriwayatkan hadis. Beliau meriwayatkan hadis dari gurunya, antara lain, Hisyam Ibn Urwabh,
Abu Ishag Asy-Syaibani, Atha Ibn Sa’ib, dan orang-orang yang sejajar dan sezaman dengan
mereka. Dalam belajar ia menunjukkan kemampuan yang tinggi sebagai ahlurra“yu yang dapat
menghafal sejumlah hadis.

Kemudian Abu Yusuf mulai tertarik untuk belajar ilmu figih. Abu Yusuf mulai belajar figh
pada Muhammad ibn Abdurrahman ibn Abi Laila. Selanjutnya ia belajar pada Imam Abu Hanifah,
pendiri Madzhab Abu Hanafi. Beliau belajar pada imam Abu Hanifah selama 17 tahun. Selama
belajar Abu Hanifah melihat bakat, semangat, serta ketekunan Abu Yusuf dalam belajar, Imam
Abu Hanifah menyanggupi membiayai seluruh pendidikannya, bahkan biaya kehidupan
keluarganya, harapan dari Imam Abu Hanifah kepada Abu Yusuf kelak dapat melanjutkan dan
menyebarluaskan Madzhab Hanafi ke seluruh dunia Islam.

Di bawah bimbingan Abu Hanifa, Abu Yusuf mendalami ilmu figih dengan pendekatan
rasional yang khas dalam Mazhab Hanafi. la belajar bagaimana menggunakan giyas (analogi)
dalam menentukan hukum Islam, sesuatu yang kemudian menjadi ciri khas mazhab ini. Selain
itu, Abu Yusuf juga memperluas wawasannya dengan belajar dari ulama-ulama lain, seperti
Imam Malik di Madinah. Hal ini membantunya memahami spektrum luas dalam hukum Islam dan
memungkinkannya mengembangkan pendekatan yang lebih menyeluruh.

Setelah Imam Abu Hanifah wafat, Abu Yusuf menggantikan kedudukannya sebagai guru
pada perguruan Abu Hanifah selama 16 tahun. Di samping belajar dan mengajar, Abu Yusuf giat
menyusun buku-buku yang membahas ilmu fikih, yang merupakan buku pertama yang beredar
pada saat itu. Sehingga tidak heran jika bukubuku fikih Abu Yusuf dan pemikiran Mazhab Hanafi
menguasai alam pikiran umat Islam, termasuk keputusan para ulama di lingkungan peradilan
dan mahkamahmahkamah resmi pada saat itu. Fenomena ini berimplikasi kepada tersebarnya
nama besar Abu Yusuf seiring dengan tersebarnya Mazhab Hanafi dan bersama dengan
Muhammad bin Al-Hasan Al-Syaibani, Abu Yusuf menjadi pelopor dalam menyebarkan dan
mengembangkan madzhab Hanafi (Karim, 2014: 232).

Setelah Imam Abu Hanifah wafat, Abu Yususf yang menggantikan Imam Abu Hanifah
sebagai pengajar pada perguruan Abu Hanifah selama 16 tahun. Di sela-sela kegiatan belajar
mengajar, Abu Yusuf sering menulis buku-buku yang membahas ilmu figih, yang merupakan
buku populer yang beredar pada saat itu. Sehingga wajar saja jika buk-buku fikih karangan Abu
Yusuf dan pemiukiran mazhab Hanafi menjadi mayoritas pada saat itu. Fenomena ini berdampak
menjadi tersebarnya nama besar Abu Yusuf seiring dengan tersebarnya Mazhab Hanafi dan
bersama dengan Muhammad bin Al-Hasan Al-Syaibani, Abu Yusuf menjadi pelopor dalam
menyebarkan dan mengembangkan madzhab Hanafi.

Pada tahun 166 H/782 M, Abu Yusuf meninggalkan Kufah dan berangkat ke Bagdad. Hal
itu dilakukan karena kondisi perekonomian yang tidak kondusif untuk menunjang Kkarir
keilmuannya. Maka Abu Yusuf bertemu dengan Khalifah Bani Abbasiyah al-Mahdi (159 H/775 M
- 169 H/785 M) yang langsung mengangkatnya menjadi hakim di Bagdad Timur.

Julukan populernya adalah Qadi al-Qudhah (hakim tertinggi), yaitu jabatan yang
disandangnya pada masa pemerintahan khalifah Harun al-Rasyid (170 H/786 M — 194 H/809 M)
sebagai hakim ketua pertama pada masa Bani Abbasiyah. Posisi ini belum ada sejak zaman Bani
Umayyah (abad ke-7) hingga masa Khalifah al-Mahdi dari Daulah Abbasiyah (abad ke-8). Jabatan

662



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9),660-675 elSSN: 3024-8140

ini pantas diberikan kepadanya karena ilmunya yang luas dan kepribadiannya sangat disukai
Khalifah Harun ar-Rasyid. Tentang Abu Yusuf Harun al-Rashid disebutkan bahwa Abu Yusuf
adalah seorang ulama yang mempunyai ilmu figih yang luas, dimana ia diangkat menjadi Qadhi
Al-Qudhat (hakim tertinggi), suatu jabatan yang belum pernah ada sebelumnya dalam sejarah
Islam.

Karena ilmunya yang luas, maka jabatan ini layak diberikan kepadanya. Kepribadiannya
sangat disukai Harun ar-Rasyid. Abu Yusuf Harun al-Rashid mengatakan bahwa Abu Yusuf adalah
seorang ulama dari FIQHS yang berbeda dan diangkat menjadi Kadhi al-Qudhat (Mahkamah
Agung).

Sebagai Qadhi al-Qudhat, Abuyusuf berperan besar dalam tegaknya sistem peradilan
Islam. la menegaskan bahwa keputusan hukum didasarkan pada prinsip keadilan yang diajarkan
dalam Islam dan memperkenalkan metode pengendalian hukum yang lebih sistematis. Di bawah
kepemimpinannya, sistem peradilan Islam berkembang pesat dan terorganisir dengan
sendirinya. Selain itu, ia juga menyampaikan berbagai kebijakan pemerintah kepada khilafah dan
menjadi konsultan utama permasalahan kenegaraan.

Ketenaran Abu Yusuf dengan khalifah Khalun al-Rasyid terlihat setiap kali ia berkunjung
ke istana, dan Khalun al-Rashid pun mulai memberikan salam kepadanya. Dan ketika Abu Yusuf
meninggal, Harn al-Rasyid menghadap jenazahnya dan membicarakan hal itu. Abu Yusuf adalah
salah satu ulama besar yang lahir dari Islam.Kegigihannya dalam memperjuangkan ilmunya
mengingatkannya pada saat ini. Dalam khazanah fiksi Islam, nama Abu Yusuf disebut.

Kehadiran Abu Yusuf sebagai Kadi al-Qudat memberinya kedekatan dengan khalifah
Khalun al-Rasyid. Khalifah sering meminta nasihatnya mengenai berbagai masalah hukum dan
pemerintahan. Hubungan ini mencerminkan seberapa besar kepercayaan pihak berwenang
terhadap Abu Yusuf. 444 Meski dekat dengan pihak berwenang, Abu Yusuf tetap menjaga
integritas akademisnya. la tak segan-segan memperkenalkan penguasa ketika ada kebijakan
yang bertentangan dengan prinsip keadilan Islam. Sikap ini dihormati oleh para ulama dan
masyarakat awam. Bahkan, ada beberapa cerita yang menyebutkan cara beliau mengingatkan
khilafah akan tanggung jawabnya terhadap rakyat.

Perjalanan intelektual Abuyusuf membawanya pada posisiilmuwan yang luar biasa. Bukan
saja gaya berpikirnya yang sangat maju, namun beliau jugalah yang menentukan sebagian besar
pedoman kehidupan bermasyarakat dan berbangsa pada masa itu. Karyanya merespon
beberapa fenomena dan permasalahan sosial yang berkaitan dengan tatanan kehidupan
bermasyarakat dan beragama. Buku karya Adabu al-Qadhy, al-Maharij fi al-Haili dan oleh Alkaraj.

Abu Yusuf wafat di Bagdad 182 jam (798 M). Kepergiannya meninggalkan kesedihan di
dunia Islam. Namun ahli waris keilmuannya terus hidup hingga saat ini. Mazhab Hanafi yang
menjadi bagian penting dalam hukum Islam di berbagai belahan dunia tidak lepas dari
kontribusinya.

Lebih lanjut, sistem peradilan Islam Abbasiyah yang berkembang sangat dipengaruhi oleh
pemikiran Abuyusuf. Asas hukum yang diterapkannya mengacu pada sistem hukum Islam
modern.

Metodologi Pemikiran Abu Yusuf

Abu Yusuf menggunakan pendekatan fikih dalam menganalisis masalah ekonomi. la
menekankan bahwa kebijakan ekonomi harus sesuai dengan prinsip-prinsip syariah yang
berlandaskan Al-Qur’an, Hadis, [jma’, dan Qiyas. Sumber Hukum yang beliau gunakan adalah

663



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9),660-675 elSSN: 3024-8140

antara lain, Al-Qur'an dan Hadis Sebagai sumber utama dalam merumuskan kebijakan ekonomi,
sedangkan ljma’ dan Qiyas digunakan untuk menetapkan hukum dalam aspek ekonomi yang
tidak secara langsung disebutkan dalam Al-Qur'an dan Hadis.

Abu Yusuf menekankan pentingnya keadilan dalam sistem ekonomi, terutama dalam
perpajakan dan distribusi kekayaan. la berpendapat bahwa negara harus memastikan distribusi
kekayaan yang adil agar tidak terjadi kesenjangan sosial yang ekstrem.Menurut metodologi Abu
yusuf pajak yang adil adalah pajak (kharaj dan jizyah) harus dipungut secara adil tanpa
membebani rakyat. Serta agar tidak terjadinya kesenjangan sosial adlah perlindungan terhadap
kaum lemah yaitu dengan cara negara wajib memastikan kesejahteraan rakyat miskin melalui
kebijakan fiskal yang berkeadilan.

Menurut Abu Yusuf, negara memiliki peran aktif dalam mengelola ekonomi untuk
memastikan kesejahteraan rakyat. Salah satu sistemnya yaitu pengelolaan pajak dan keuangan
negara, negara harus mengelola pemasukan dari pajak dan zakat dengan efisien. Selanjutnya
Hasil pajak tadi digunakan untuk membangun jalan, saluran irigasi, dan fasilitas publik lainnya
sehingga menjadi investasi infrastruktur.Negara pun mempunyai tanggung jawab untuk
mengawasi pasar untuk mencegah praktik ekonomi yang merugikan seperti monopoli dan
penimbunan barang agar sistem ekonomi berjalan dan menghindari tindakan merugikan.

Dalam Kitab al-Kharaj, Abu Yusuf membahas berbagai jenis pajak dan cara
pemungutannya: Kharaj ialah pajak atas tanah pertanian yang dikuasai oleh non-Muslim setelah
penaklukan Islam. Jizyah ialah pajak yang dibayar oleh non-Muslim sebagai imbalan atas
perlindungan negara Islam. Usyur adalah pajak perdagangan sebesar 10% bagi non-Muslim dan
5% bagi Muslim. Dan yang terakhir zakat, zakat adalah instrumen utama redistribusi kekayaan
dalam Islam. Prinsip utama dalam sistem pajak Abu Yusuf adalah keadilan dan kesejahteraan
rakyat, bukan eksploitasi.

Abu Yusuf juga membahas kebijakan moneter dan perdagangan dalam ekonomi Islam
seperti larangan riba, Abu Yusuf menegaskan larangan riba dalam transaksi keuangan dan
mendukung praktik perdagangan yang halal. Selanjutnya kestabilan mata uang, ia
menganjurkan agar negara menjaga kestabilan nilai mata uang agar tidak merugikan rakyat.
Selanjutnya kebebasan perdagangan, pasar harus tetap bebas, tetapi negara boleh
mengintervensi jika terjadi praktik yang merugikan masyarakat.(Syamsuri et al., 2020)

Gagasan Pemikiran Abu Yusuf

Lahirnya Kitab al-Kharaj sebagai karya monumental dalam sejarah pemikiran Islam tidak
dapat dilepaskan dari kompleksitas faktor-faktor yang mempengaruhi pembentukannya. Karya
ini merupakan kristalisasi dari berbagai pengaruh internal dan eksternal yang saling memperkuat
dalam membentuk pemikiran Abu Yusuf tentang sistem perpajakan Islam. Faktor internal yang
mempengaruhi pembentukan pemikiran Abu Yusuf mencakup kecintaannya yang mendalam
terhadap ilmu pengetahuan sejak usia dini, serta pengaruh mendalam dari guru-gurunya,
terutama Imam Abu Hanifah. Namun yang menarik, Abu Yusuf menunjukkan keberanian
intelektual dengan menghindari taqlid buta terhadap pendapat gurunya, dan lebih
mengedepankan asas rasionalitas dalam menetapkan kebijakan. Pendekatan rasional ini
dipengaruhi oleh keadaan sosial yang terjadi pada masa itu, di mana setiap fatwa atau
penetapan kebijakan harus selalu mempertimbangkan konteks masalah yang ada.

Faktor eksternal yang mempengaruhi pembentukan Kitab al-Kharaj sangat signifikan,
terutama dalam konteks politik dan sosial masa kekhalifahan Abbasiyah. Model pemerintahan
absolut yang berlaku pada masa itu, di mana kekuasaan tidak dapat diganggu gugat, telah
melahirkan berbagai bentuk pemberontakan terhadap kebijakan pemerintah. Kondisi politik

664



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9),660-675 elSSN: 3024-8140

yang tidak stabil dan praktik penindasan yang dilakukan pemerintah terhadap masyarakat telah
mendorong Abu Yusuf untuk mengoreksi berbagai kebijakan yang diambil oleh pemerintah.
Dalam konteks ini, Kitab al-Kharaj tidak hanya sekadar karya akademis, tetapi merupakan upaya
sistematis untuk mengatur hubungan antara pemerintah dan rakyat dalam konteks pengelolaan
keuangan negara.

Kontribusi paling signifikan dari Kitab al-Kharaj terletak pada pengembangan prinsip-
prinsip perpajakan yang komprehensif, yang kemudian dikenal sebagai canons of taxation. Abu
Yusuf merumuskan empat prinsip fundamental dalam sistem perpajakan: asas persamaan,
keadilan dan kemampuan (equality, equity, and ability); asas kepastian (certainty); asas
kenyamanan pembayaran (convenience of payment); dan asas efisiensi (economy of collection)
(Zunaidi, 2021). Prinsip-prinsip ini tidak hanya mempertimbangkan kepentingan negara, tetapi
juga memperhatikan kesiapan dan kesanggupan para wajib pajak untuk membayar, dengan
memberikan waktu yang cukup longgar agar tidak memberatkan. Pendekatan ini mencerminkan
pemahaman mendalam Abu Yusuf tentang keseimbangan antara kepentingan negara dan
kesejahteraan rakyat.

Dalam konteks tanggung jawab sosial, Kitab al-Kharaj menekankan pentingnya
keseimbangan antara kepentingan negara dan kesejahteraan rakyat. Abu Yusuf menegaskan
bahwa tugas pemerintah bukan hanya mengumpulkan pendapatan, tetapi juga memberikan
pengayoman terhadap masyarakatnya.(Misbahul Ali, 2021) Kebijakan yang diambil harus
menguntungkan tidak hanya bagi negara, tetapi juga bagi masyarakatnya. Hal ini tercermin
dalam saran Abu Yusuf agar negara mengambil bagian dari hasil pertanian, khususnya kepada
para penggarap, daripada menarik sewa darilahan pertanian. Pendekatan ini dianggap lebih adil
bagi penggarap dan lebih menguntungkan dalam jangka panjang, karena para penggarap akan
lebih fokus untuk menghasilkan panen yang optimal ketimbang memikirkan nilai pungutan yang
harus diserahkan kepada negara.

Kitab al-Kharaj juga memberikan contoh konkret tentang penerapan prinsip keadilan
dalam perpajakan melalui studi kasus Bani Taghlib. Abu Yusuf mengutip sikap Umar ibn Khattab
yang lunak terhadap kelompok ini, di mana sebagai penduduk yang anti pajak, Abu Bakar tidak
mewajibkan pajak bagi mereka, melainkan menerapkan sedekah. Kebijakan ini menunjukkan
bagaimana prinsip manfaat (maslahah) diterapkan dalam penetapan kebijakan perpajakan, di
mana kepentingan negara harus seimbang dengan kesejahteraan rakyat. Pendekatan ini
mencerminkan pemahaman mendalam Abu Yusuf tentang kompleksitas hubungan antara
pemerintah dan rakyat dalam konteks pengelolaan keuangan negara, serta upaya sistematis
untuk menciptakan sistem perpajakan yang adil dan berkeadilan sosial.Dalam aspek pelaporan
dan inspeksi, Abu Yusuf mengimplementasikan sistem yang sangat terstruktur dengan tiga level
verifikasi: pertama, verifikasi primer oleh petugas lapangan; kedua, validasi sekunder oleh tim
audit independen; dan ketiga, evaluasi tersier oleh dewan pengawas tingkat tinggi. Setiap level
memiliki protokol dan dokumen tersendiri yang harus dipenuhi, serta dilengkapi dengan sistem
cross-checking untuk memastikan akurasi data. Sistem ini juga mencakup mekanisme rotasi
petugas secara berkala untuk mencegah terjadinya kolusi dan memastikan objektivitas dalam
proses verifikasi.

Untuk memastikan integritas data, Abu Yusuf mengembangkan sistem penyimpanan
terstruktur dengan tiga tingkat perlindungan: pertama, penyimpanan fisik dalam brankas tahan
api dengan akses terbatas; kedua, sistem dokumentasi ganda dengan salinan cadangan; dan
ketiga, database elektronik dengan enkripsi dan protokol keamanan khusus (Agustiana &
Rofiah, 2023). Setiap akses terhadap dokumen harus dilakukan dengan izin resmi dan dicatat
dalam log sistem untuk keperluan audit trail. Sistem ini juga dilengkapi dengan protokol
pemulihan data (recovery protocol) untuk mengantisipasi kehilangan atau kerusakan dokumen.

665



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9),660-675 elSSN: 3024-8140

Dalam konteks pengawasan dan evaluasi, Abu Yusuf menerapkan prinsip checks and balances
yang melibatkan berbagai pemangku kepentingan. Sistem ini mencakup empat mekanisme
utama: pertama, inspeksi rutin oleh tim teknis; kedua, audit keuangan oleh lembaga
independen; ketiga, evaluasi kinerja oleh dewan pengawas; dan keempat, umpan balik dari
masyarakat melalui sistem pengaduan terstruktur. Setiap mekanisme memiliki protokol
pelaporan tersendiri yang harus diikuti secara ketat untuk menjamin akurasi dan transparansi
proses pengawasan (Agustiana & Rofiah, 2023)

Aspek penting lainnya dalam sistem Abu Yusuf adalah mekanisme penanganan
ketidakakuratan yang komprehensif. Beliau mengembangkan protokol investigasi berjenjang
yang mencakup identifikasi awal, analisis penyebab, dan tindakan korektif. Sistem ini dilengkapi
dengan skema penghargaan bagi pelapor ketidakakuratan dan mekanisme sanksi yang
proporsional terhadap pelanggar. Selain itu, terdapat juga program pencegahan berkelanjutan
melalui pelatihan berkala dan sosialisasi protokol baru kepada seluruh pemangku kepentingan.

Dalam konteks historis, sistem yang dikembangkan Abu Yusuf merevolusi cara
pemerintahan Islam mengelola dana publik. Pendekatannya yang mengintegrasikan prinsip
syariah dengan praktik administrasi modern menciptakan model pengelolaan keuangan negara
yang efektif dan transparan. Sistem ini tidak hanya memastikan akurasi data tetapi juga menjaga
kepercayaan publik melalui mekanisme checks and balances yang robust. Implementasi sistem
ini membuktikan bahwa nilai-nilai Islam seperti keadilan dan transparansi dapat diwujudkan
dalam bentuk institusi yang efektif.

Keberhasilan sistem Abu Yusuf terletak pada kemampuannya mengintegrasikan berbagai
dimensi pengawasan dalam satu kerangka kerja yang koheren. Sistem ini mencakup aspek
teknis, administratif, dan sosial dalam satu kesatuan yang saling mendukung. Pendekatan
holistik ini memungkinkan deteksi dini terhadap ketidakakuratan dan memfasilitasi penanganan
yang efektif terhadap masalah yang timbul. Selain itu, sistem ini juga mempertimbangkan aspek
psikososial dalam implementasinya, termasuk motivasi petugas dan partisipasi masyarakat.

Warisan pemikiran Abu Yusuf dalam bidang pengelolaan keuangan publik masih relevan
hingga saat ini. Sistem verifikasi multi-lapis yang beliau kembangkan menjadi inspirasi bagi
pengembangan sistem pengawasan modern. Konsep kemaslahatan publik yang beliau tegaskan
tetap menjadi landasan filosofis dalam pengambilan kebijakan ekonomi. Lebih Ilanjut,
pendekatan integratif yang menggabungkan aspek teknis dan sosial dalam pengelolaan
keuangan negara memberikan pembelajaran berharga bagi pengembangan sistem governance
kontemporer.

Secara metodologis, kontribusi Abu Yusuf paling signifikan terletak pada pengembangan
framework verifikasi yang sistematis dan komprehensif. Beliau mengintroduksi konsep validasi
silang (cross-validation) yang melibatkan berbagai tingkat dan jenis verifikasi, mulai dari level
teknis hingga level sosial. Pendekatan ini memungkinkan deteksi berbagai bentuk
ketidakakuratan, dari kesalahan teknis hingga manipulasi sistemik. Sistem ini juga
memperhatikan aspek human capital melalui pengembangan kapasitas auditor dan evaluator,
serta menciptakan budaya integritas melalui sistem insentif dan sanksi yang seimbang.

Pengembangan prinsip dasar ekonomi syariah merupakan kontribusi fundamental Abu
Yusuf yang mencakup formulasi kerangka teoritis dan praktis dalam pengelolaan ekonomi Islam.
Melalui pendekatan metodologis yang sistematis, beliau merumuskan prinsip-prinsip
fundamental yang mengintegrasikan nilai-nilai syariah dengan praktik ekonomi kontemporer,
menciptakan model pengelolaan keuangan yang seimbang antara aspek ritual dan aspek sosial-
ekonomi. Kontribusi ini memberikan landasan filosofis bagi pengembangan sistem ekonomi

666



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9),660-675 elSSN: 3024-8140

Islam modern melalui integrasi konsep kemaslahatan publik (maslahah 'ammah) dengan prinsip-
prinsip distributif dalam ekonomi.

Dalam konteks sistem perpajakan terstruktur, Abu Yusuf mengembangkan kerangka
metodologis yang komprehensif untuk pengelolaan dana publik. Sistem ini mencakup
penetapan metode penghitungan pajak yang proporsional, pengembangan mekanisme
redistribusi kekayaan melalui zakat, serta pembentukan administrasi perpajakan yang efisien.
Melalui pendekatan ini, beliau berhasil menciptakan model pengelolaan keuangan negara yang
transparan dan berkeadilan, dengan mempertimbangkan aspek teknis maupun sosial dalam
implementasinya.

Inovasi Abu Yusuf dalam bidang pengawasan dan verifikasi mencakup pengembangan
sistem verifikasi multi-lapis yang melibatkan berbagai tingkat dan jenis verifikasi. Beliau
merancang mekanisme cross-checking yang efektif antar lembaga, mengintegrasikan aspek
teknis dan administratif dalam proses verifikasi, serta menciptakan protokol pengawasan yang
melibatkan berbagai pemangku kepentingan. Pendekatan ini memungkinkan deteksi dini
terhadap ketidakakuratan dan memfasilitasi penanganan yang efektif terhadap masalah yang
timbul dalam sistem. Pengembangan sistem administrasi publik oleh Abu Yusuf mencakup
penciptaan struktur organisasi yang terstruktur dan hierarkis, dengan penetapan batasan
wewenang dan tanggung jawab yang jelas. Beliau mengembangkan sistem koordinasi antar
lembaga pemerintahan yang efektif, menciptakan mekanisme pertanggungjawaban yang
robust, serta merumuskan standar operasional yang dapat diukur. Sistem ini memungkinkan
efisiensi dalam pelaksanaan tugas pemerintahan sambil menjaga integritas dalam pengelolaan
keuangan negara.

Kontribusi Abu Yusuf dalam pembangunan infrastruktur publik ditandai dengan
pengembangan sistem prioritisasi yang komprehensif dalam penggunaan dana publik. Beliau
merumuskan kriteria objektif untuk menentukan skala prioritas proyek, mengembangkan
metode evaluasi efektivitas penggunaan dana, serta menciptakan sistem monitoring dan
evaluasi proyek yang sistematis. Pendekatan ini memastikan bahwa alokasi dana publik
dilakukan secara optimal dan berorientasi pada kesejahteraan masyarakat luas.

Warisan pemikiran Abu Yusuf dalam sistem ekonomi modern tercermin dalam
pengembangan berbagai institusi keuangan syariah kontemporer. Kontribusi beliau
memberikan dasar filosofis bagi perkembangan perbankan Islam, menciptakan model
pengelolaan keuangan yang seimbang antara profitabilitas dan keadilan sosial. Pemikirannya
tentang transparansi, akuntabilitas, dan good governance tetap relevan dalam pengembangan
sistem ekonomi modern, membuktikan keberlanjutan nilai-nilai universal dalam pemikiran
ekonomi Islam klasik.

Kitab al-Kharaj karya Abu Yusuf merupakan karya monumental yang menguraikan
gagasan-gagasan fundamental dalam pengelolaan keuangan publik Islam. Dalam karyanya ini,
Abu Yusuf merumuskan dua prinsip fundamental yang menjadi landasan sistem ekonomi Islam:
keadilan sosial dan kemaslahatan publik. Prinsip keadilan sosial diwujudkan melalui sistem zakat
sebagai instrumen kebijakan fiskal utama, yang dirancang untuk melindungi kelompok rentan
dan mencegah akumulasi kekayaan. Sementara itu, kemaslahatan publik diimplementasikan
melalui pengelolaan sumber daya untuk manfaat umum, dengan prioritisasi kepentingan
masyarakat luas dalam pembangunan infrastruktur publik. Sistem ini mencakup pengembangan
infrastruktur vital seperti sistem irigasi, jaringan transportasi, dan fasilitas pendidikan, yang
menjadi fondasi bagi pertumbuhan ekonomi yang berkelanjutan. Melalui pendekatan ini, Abu
Yusuf berhasil menciptakan model pengelolaan keuangan yang seimbang antara aspek ritual

667



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9),660-675 elSSN: 3024-8140

dan aspek sosial-ekonomi, yang kemudian menjadi dasar pengembangan sistem ekonomi Islam
modern.

Sistem perpajakan yang dikembangkan Abu Yusuf dalam Kitab al-Kharaj mencakup dua
aspek utama: metode penghitungan dan pengelolaan dana. Dalam metode penghitungan,
beliau mengembangkan sistem perhitungan proporsional yang mempertimbangkan
kemampuan wajib pajak, dengan fleksibilitas tarif berdasarkan musim dan kondisi ekonomi.
Sistem ini dilengkapi dengan mekanisme keringanan khusus untuk petani dan penggarap tanah,
yang menunjukkan perhatian terhadap aspek sosial dalam pengelolaan keuangan negara. Dalam
pengelolaan dana, Abu Yusuf merumuskan sistem pembagian yang terstruktur untuk kebutuhan
umum, dengan penekanan pada transparansi penggunaan dana publik dan sistem
pertanggungjawaban keuangan yang robust. Sistem ini mencakup klasifikasi infrastruktur dalam
dua kategori: prioritas tinggi seperti sistem irigasi dan jaringan transportasi, serta prioritas
menengah seperti fasilitas kesehatan dan pasar umum. Melalui pendekatan ini, Abu Yusuf
berhasil menciptakan model pengelolaan keuangan negara yang efisien dan berkeadilan, yang
mempertimbangkan aspek teknis maupun sosial dalam implementasinya.

Dalam aspek administrasi, Kitab al-Kharaj menguraikan dua sistem utama: pengawasan
dan pertanggungjawaban. Sistem pengawasan mencakup tim inspeksi independen untuk
verifikasi lapangan, sistem pelaporan berkala dengan format terstandar, dan mekanisme
evaluasi kinerja yang sistematis. Sementara itu, sistem pertanggungjawaban meliputi audit
keuangan yang komprehensif, evaluasi kinerja berbasis kriteria objektif, dan mekanisme
penanganan penyimpangan yang efektif. Abu Yusuf juga mengembangkan sistem klasifikasi
infrastruktur publik yang komprehensif, dengan prioritas tinggi untuk sistem irigasi, jaringan
transportasi, dan fasilitas pendidikan, serta prioritas menengah untuk fasilitas kesehatan, pasar
umum, dan sistem sanitasi. Melalui sistem ini, beliau menciptakan model administrasi publik
yang efektif dan akuntabel, yang dapat diadaptasi dalam konteks modern.

Gagasan Abu Yusuf dalam Kitab al-Kharaj memberikan warisan berkelanjutan dalam
pengembangan sistem ekonomi Islam modern. Kontribusinya mencakup pengembangan
perbankan syariah, sistem zakat dan filantropi Islam, serta model pengelolaan keuangan syariah
yang komprehensif. Prinsip-prinsip yang dirumuskannya tentang transparansi dalam
pengelolaan keuangan publik, akuntabilitas dalam penggunaan dana negara, dan good
governance dalam administrasi publik tetap relevan dalam konteks kontemporer. Melalui
karyanya ini, Abu Yusuf berhasil mengintegrasikan prinsip-prinsip syariah dengan praktik
administrasi modern, menciptakan model pengelolaan keuangan yang dapat diadaptasi dalam
berbagai konteks. Sistem yang dikembangkannya tidak hanya berfokus pada aspek ritual, tetapi
juga mempertimbangkan aspek sosial-ekonomi dalam pengelolaan keuangan negara.

Kitab al-Kharaj bukan hanya sekadar karya teoritis, tetapi merupakan panduan praktis
yang mengintegrasikan prinsip-prinsip syariah dengan kebutuhan administratif modern.
Gagasan-gagasan yang diuraikan dalam karya ini tetap relevan dan menjadi rujukan penting
dalam pengembangan sistem ekonomi Islam kontemporer. Melalui karyanya ini, Abu Yusuf
memberikan kontribusi signifikan dalam pengembangan sistem administrasi publik yang efektif,
efisien, dan berkeadilan. Sistem yang dikembangkannya mencakup aspek teknis, sosial, dan
ritual dalam satu kesatuan yang terintegrasi, menciptakan model pengelolaan keuangan yang
komprehensif dan berkelanjutan. Warisan pemikiran ini terus berpengaruh dalam
pengembangan sistem ekonomi Islam modern, membuktikan keberlanjutan nilai-nilai universal
dalam pemikiran ekonomi Islam klasik.

Sumbangsih Abu Yusuf

Mengembangkan dan Menyebarluaskan Mazhab Hanafi

668



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9),660-675 elSSN: 3024-8140

Pendidikan Hanafi awalnya berkembang di Irak, namun berkat Abu Yusuf, sekolah
tersebut berkembang bahkan menjadi sekolah resmi negeri pada era Abbasiyah.Kharun al-
Rashid, Khalifah Abbasiyah, berkuasa, dan dia mengangkat Abu Yusuf ke Qadi al-Kudat
(Mahkamah Agung). Hal ini menjadikannya hakim tertinggi di seluruh kekhalifahan yang
mempunyai kewenangan mengawasi sistem peradilan Islam. Dari posisi inilah ia menerbitkan
mazhab Hanafi dalam kebijakan hukum negara.

Reformasi Sistem Peradilan Islam

Sebagai hakim tertinggi pertama dalam sejarah Islam, Abu Yusuf membantu mereformasi
sistem peradilan. Jelaskan manfaatnya bagi masyarakat. Sebelumnya sistem peradilan Islam
masih bersifat lokal dan informal, namun peran Abuyusuf menjadikan peradilan Islam lebih
terstruktur dan memiliki hierarki yang jelas.

Menulis Kitab-Kitab Figh yang Berpengaruh

Abu Yusuf tidak hanya aktif di istana, namun banyak meninggalkan surat-surat yang
menjadi rujukan penting hukum Islam.

Kitab Al Kharaj

Buku ini ditulis atas permintaan Khalifah Harun al-Rasyid untuk membahas artikel-artikel
keagamaan Islam. Perpajakan, Pengelolaan Pendapatan dan Belanja Negara. Abu Yusuf
memintanya untuk menyiapkan kitab komprehensif yang bisa menjadi pedoman hukum
perpajakan, agar Amir Almuminin tidak menahan orang sesuai kitab Allah dan hadis Nabi, saya
tulis itu. Buku ini menjelaskan bagaimana sikap penguasa yang harus dilakukan untuk
menghasilkan pendapatan dari masyarakat, sehingga diharapkan tidak ada kerugian minimal
dalam mengumpulkan pendapatan. Hal ini dapat dilakukan secara maksimal untuk kepentingan
perusahaan. Penduduk. Buku ini dapat dikategorikan ke dalam kategori pendanaan publik dalam
pengertian ekonomi modern.

Buku ini berjudul Alkaraj, tapi bukan hanya Alkaraj saja, tapi berbagai sumber pendapatan
lain yang sedang dibahas, antara lain ghanima, fa'i, kharaj, ushr, jizya dan shadaqgah. Jadi kami
mengumpulkan dan mendistribusikan semua benda tersebut. Harta jenis ini sesuai dengan
hukum Islam tentang pembahasan Nagli (Al-Qur'an dan Hadits) dan agli (akal). Diantaranya:

Kharaj adalah pajak yang dibebaskan atas tanah dan dengan kekuatan senjata, pajak itu
lolos dari pemilik Muslim atau orang yang tidak beriman. Masih di bawah umur, dewasa, orang
bebas, laki-laki. Karaj pertama kali dihadirkan oleh Khyber setelah perang, ketika Nabi
Muhammad SAW mengizinkan orang-orang Yahudi kembali ke tanah mereka.Ghanimah ialah
harta yang diambil masyarakat Muslim dalam sebuah peperangan dengan bentuk yang syah dan
dibolehkan dalam agama (halal). Pembagian ghanimah dikhususan memberikan 20% dari total
harta rampasan kepada Allah dan rasul-Nya, orang miskin dan kerabat. kemudian sisanya adalah
dibagikan dengan jumlah peserta perang.

Sedangkan Fa’y adalah harta yang tidak diperoleh dari perang oleh musuh yang tidak
disengaja, tetapi orang-orang kafir yang menyiapkannya dan memberinya keutuhan (tanpa
unsur dorongan setelah perjanjian dengan pemerintah Islam) Masu. ‘Usyr adalah pajak yang
dikenakan atas barangbarang dagangan yang masuk ke negara Islam atau orang yang datang
dari negara Islam itu sendiri untuk berdagang. Untuk pengelolaan zakat pertanian ditentukan
sebagai berikut, jika pengelolaan tanah menggunakan teknik irigasi ditentukan 5% dan jika
pengelolaan tanah menggunakan teknik irigasi tadah hujan ditentukan 10%.

Sedangkan ‘Usyr adalah pajak yang dikenakan terhadap barang yang masuk ke Negara
Islam atau orang yang berdagang dari Negara Islam itu sendiri. Pengelolaan Pertanian THECT

669



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9),660-675 elSSN: 3024-8140

ditentukan sebagai berikut jika teknologi irigasi menentukan pengelolaan lahan sebesar 5% dan
teknologi irigasi menentukan pengelolaan lahan sebesar 10%.

Dan yang terakhir Jizyah digambarkan sebagai seorang hakim yang terpaksa tidak
melakukan hal tersebut, namun mereka tetap tinggal dan tinggal di negara Islam. Jija adalah
komitmennya terhadap perusahaan asuransi, menjamin agama dan harta benda yang
disangkakan. Selain itu, Jija juga merupakan jaminan pensiun federal seumur hidup di negara-
negara Islam. Dengan membayar Ziza, Yahudi dan Nasrani sepakat dengan umat Islam yang
menyejahterakan dan melindungi kehidupan. Jija terdiri dari dua bagian: jija dan jija, yang
diwajibkan berdasarkan persetujuan, dan jija yang dipaksa untuk memaksa penduduk
melakukan penaklukan. Jija kaya membayar empat dari dua orang kelas menengah, empat
orang dengan dinar rendah atau miskin di Kelompok 1. Secara umum, al-Kharaj memuat berbagai
ketentuan agama yang membahas masalah perpajakan, pengelolaan pendapatan, dan
pengeluaran publik.

Pendekatan yang digunakan dalam buku ini sangat praktis dan figh. Buku ini dimaksudkan
untuk menciptakan sistem keuangan publik yang mudah digunakan sesuai dengan hukum Islam
dan kebutuhan ekonomi. Pemikirannya relevan dan solid, karena Abu Yusuf dalam buku ini
sering menggunakan syair Alquran dan Sunnah Nabi serta amalan para penguasa Saleh
sebelumnya sebagai referensi.

Menyadari kebijakan ekonomi di atas, Abu Yusuf mengusulkan agar negara mengangkat
pegawai negeri sipil yang jujur dan dapat diandalkan dalam berbagai tugas. Dia mengutuk
perlakuan kasar terhadap pembayar pajak dan melihatnya sebagai hukum pidana. la meyakini,
perilaku baik wajib pajak akan meningkatkan penerimaan pajak. Dalam hal ini Abu Yusuf mampu
mempertahankan kedaulatan Islam untuk mempertahankan kedaulatan Islam dan Muslim untuk
membela kedaulatan Islam dan kepentingan Muslim untuk mempertahankan kedaulatan Islam
dan Muslim.

Buku Al-Kharaj mencakup berbagai bidang, termasuk pemerintah, dalam hubungan
antara hak dan tanggung jawab pemerintah dengan rakyatnya. Abu Yusuf adalah aturan FIQH
yang sangat populer, yaitu Tasarv al-lmam Ara La Manutun Bi al-Masraha (semua tindakan
pemerintah yang terkait dengan orang selalu dalam kepentingan mereka (terkait) mengenai
keuangan, uang negara bukan bagian dari Kekhalifahan, melainkan kekhalifahan, tetapi misi
Allah Subanahu wa Tara dan rakyatnya penuh dengan tanggung jawab, tentang negara, bagi
orang lain, pajak terkait pajak hanya ditetapkan pada aset yang menentukan motivasi dan
keadilan di luar kebutuhan orang orang .Masalah -masalah ini tidak membenarkan hukum.
Kesalahan dalam pengampunan lebih baik daripada kesalahan dalam hukuman. Proses peradilan
tidak boleh memperhitungkan posisi itu.

Kitab Ikhtilaf Abi Hanifah wa Ibn Abi Layla

Buku Ikhtilaf Abi Hanifah Wa Ibn Abi Layla adalah salah satu karya terpenting dari harta
karun figh Islam. Buku ini ditulis oleh Abu Yusuf (Yakub bin Ibrahim al-Anari), seorang siswa yang
lengkap dari Imam Abu Hanifa dan salah satu karakter utama sekolah Hanafi.

Buku ini membahas berbagai masalah dan hukum hukum kasus Islam dan menunjukkan
bagaimana kedua tokoh itu berbeda dalam interpretasi dan penerapan Syariah. Abu Yusuf
menyajikan argumen untuk mendukung pendapat Abu Hanifa, termasuk kritik terhadap
keputusan hukum oleh Ibn Abi Leila. Dalam konteks ini, Abuyusuf tidak hanya mencatat
perbedaan, tetapi juga memberikan analisis usus tentang alasan perbedaan.

Pada saat itu, banyak sarjana memiliki pendekatan yang berbeda untuk menafsirkan
hukum Islam. Sementara Abu Hanifa dikenal sebagai metodologi yang sangat rasional dan

670



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9),660-675 elSSN: 3024-8140

berbasis (analogi), Ibn Abi Layla menggunakan lebih banyak hadis secara langsung, tanpa
mempertimbangkan banyak analogi. Karena seringnya perbedaan pendapat antara kedua
angka ini, Abuyusuf merangkum buku itu sebagai mahasiswa Abhanifa, mendokumentasikan
perbedaan, mengkritik metode Ibn Abireira, dan pendapat Abhanifa dalam beberapa kasus saya
menjelaskan mengapa saya menjadi lebih kuat.

Penjelasan tentang perbedaan pendapat, Abu Yusuf, menjelaskan dua pandangan yang
bertentangan tentang masalah FIQH. Pendapat pertama adalah milik Abu Hanifah, dan
pendapat kedua adalah milik Ibn Avileira, analisis, dan diskusi. Abu Yusuf mengkritik atau
membandingkan metode yang digunakan oleh kedua sarjana. Dia menjelaskan dasar -dasar
hukum dari Quran, Hadits dan Kiyas. Dia sering menyajikan kelemahan dalam metode Ibn Abi
Layla, terutama saat menggunakan hadis.

Kitab Adab al-Qadlt

Masih ada kitab Abu Yusuf tentang etika yang harus dipatuhi hakim. Kitab tersebut adalah
Adab al-Qadli. Buku ini menguraikan tata krama, akhlak, atau tindakan yang harus diperhatikan
oleh hakim. Tentu saja, sebagai hakim terkemuka, dia menaruh beban berat di pundaknya.
Karena kedudukan hakim merupakan panutan bagi masyarakat, maka ada moralitas yang harus
dipegang teguh. Etika yang dijelaskan dalam buku ini antara lain keadilan dan objektivitas dalam
pengambilan keputusan, pengakuan tanggung jawab moral sebagai pedoman, serta pentingnya
dan pemahaman mendalam terhadap ilmu hukum Islam.

Abu Yusuf menekankan bahwa seorang hakim harus memiliki integritas dan kemampuan
untuk membedakan antara benar dan salah, serta menghindari segala bentuk korupsi atau
penyalahgunaan kekuasaan

Kitab Al-Radd ‘ala Siyar al-Auza’

Karya lain Abu Yusuf Al-Radd ‘ala Siyar al-Auza’l, Buku ini adalah jawaban dari pendapat
Al-Auza’i. Dalam sejarah ilmu pengetahuan Islam, jika seorang ulama tidak setuju dengan
pendapat ulama yang lain, maka mereka akan membuat tandingan guna menyanggah
sanggahan tersebut. Hail ini yang dilakukan Abu Yusuf. Al-Radd ‘ala Siyar al-auza’i. memuat isi
sanggahan Abu Yusuf terhadap ide-ide Al-Auza’i, dan dia adalah seorang Qadli di Syam (Suriah).

Kitab Al-Radd ‘ala Siyar al-Auza’l membahas berbagai hukum terkait hubungan Muslim
dengan non-Muslim, termasuk hukum tawanan perang apakah mereka bisa dibunuh, ditebus,
atau diperbudak?, Ghanimah dan fai’ bagaimana pembagian harta rampasan perang menurut
syariat?, Perjanjian damai dan gencatan senjata bagaimana statusnya dalam Islam?, Status kafir
dzimmi dan mu’ahad hak dan kewajiban non-Muslim dalam wilayah Islam, jihad dan hukum
peperangan kapan jihad wajib dan bagaimana perlakuan terhadap musuh?, Abu Yusuf
membantah pendapat Al-Auza’i dengan menggunakan dalil dari Al-Qur’an, hadis, dan
pandangan para sahabat serta menerapkan metode giyas dan istihsan khas mazhab Hanafi.

Kitab al-Jawamy’

Kitab al-Jawami’ yakni kitab yang mengandung isi perdebatan antara ‘agl dan ra’yu dalam
hukum Islam. Inti dari perdebatan antara ‘agl dan ra’yu merupakan perdebatan yang tiada
ujungnya dalam kajian filsafat Islam. Buku ini awalnya merupakan korespondensi yang ditulis
oleh Abu Yusuf kepada Yahya ibn Khalid alBarmaki, menteri utama Khalifah Harun al-Rashid.

671



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9),660-675 elSSN: 3024-8140

'"Namun karena isinya yang menarik dan harus diketahui oleh masyarakat umum, surat-surat
tersebut dikumpulkan dan dirangkum dalam sebuah kitab tersendiri, yaitu Kitab al-Jawami’.

Kitab al-Jawami’ merupakan salah satu dari sekian banyak kitab fikih yang ditulis untuk
membahas berbagai hukum syariat berdasarkan pemikiran mazhab Hanafi. Beberapa poin
penting yang dibahas dalam kitab ini meliputi hukum-hukum ibadah (shalat, puasa, zakat, haji,
dll.), hukum muamalah (jual beli, hutang piutang, akad, dll.) hukum jinayah (hudud, gisas, diyat,
dll.), hukum keluarga (nikah, talak, warisan, dll.), hukum peradilan (persaksian, pengadilan,
eksekusi hukum).

Abu Yusuf menggunakan metode giyas (analogi) dan istihsan (preferensi hukum) yang
khas dalam mazhab Hanafi. la juga banyak mengutip pendapat Imam Abu Hanifah dan
mengembangkan beberapa konsep dalam ijtihadnya. Kitab ini berperan penting dalam
mendokumentasikan perkembangan hukum Islam di masa awal dan bagaimana perbedaan
pendapat tetap dihargai dalam dunia figih.

Mengembangkan Metode Qiyas dan Istihsan dalam Figh

Mazhab Hanafi terkenal dengan pendekatan rasionalnya terhadap hukum Islam. Salah
satu caranya adalah dengan giyas (analogi hukum), dimana suatu permasalahan diharapkan
menemukan hukum permasalahannya dengan membandingkannya dengan kasus-kasus lain
yang ada. Abu Yusuf membantu memperjelas dan mematangkan metode giyas sehingga lebih
sistematis dan logis. Selain itu, ia mengembangkan konsep Istisan, yaitu hukum yang
berdasarkan pada kepentingan umum. Pendekatan ini menjadikan sekolah Hanafilebih fleksibel
dalam menghadapi masa dan tantangan sosial baru. Warisan dan Pengaruh Abu Yusuf.

Abu Yusuf wafat pada tahun 182 jam (798 M), namun warisannya masih hidup hingga saat
ini. Beberapa pengaruh penting yang beliau serahkan adalah mazhab Hanafi hingga mazhab
terbesar di dunia Islam, berkat peran Abuyusuf dalam penyebaran di lingkungan Abbasidar. la
mengembangkan bekas sekolah menengah di posisi Mahkamah Agung, yang pertama Kkali
diperkenalkan olehnya, terutama di wilayah seperti Turki, Asia Tengah, Mesir, India, Pakistan dan
wilayah lainnya.

Kesimpulan dan Saran

Pemikiran Abu Yusuf dalam ekonomi Islam menekankan pentingnya peran negara
dalam menjamin kesejahteraan masyarakat melalui sistem perpajakan yang adil dan
pengelolaan keuangan yang transparan. Kitab al-Kharaj merupakan karya monumental
yang merumuskan prinsip-prinsip perpajakan yang tidak hanya berlandaskan pada
hukum Islam tetapi juga memperhatikan kesejahteraan rakyat. la menekankan bahwa
pajak tidak boleh menjadi beban bagi rakyat, tetapi harus dikelola untuk kepentingan
umum, seperti pembangunan infrastruktur dan bantuan bagi masyarakat miskin. Selain
itu, ia juga mengembangkan sistem administrasi yang transparan dengan pengawasan
berlapis untuk mencegah terjadinya korupsi. Pemikiran Abu Yusuf dalam bidang
ekonomi, khususnya mengenai peran negara dalam perekonomian, masih relevan dalam
konteks modern, khususnya dalam pengelolaan keuangan publik dan kebijakan fiskal. Ia

672



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9),660-675 elSSN: 3024-8140

juga berkontribusi dalam pengembangan metodologi fikih, seperti giyas dan istihsan,
yang memungkinkan hukum Islam beradaptasi dengan perubahan zaman. Dengan
demikian, pemikiran Abu Yusuf memberikan dasar yang kuat bagi pengembangan
ekonomi Islam modern dan sistem perpajakan yang lebih adil dan berkeadilan sosial.

Saran

Penelitian lebih lanjut tentang Abuyusuf perlu dilakukan untuk memberikan
pemahaman yang lebih mendalam tentang bagaimana prinsip-prinsip ekonomi Islam
dapat digunakan dalam kebijakan pajak modern. Pemerintah dan lembaga keuangan
Islam terinspirasi oleh buku-buku al-Kharaj, yang memungkinkan terciptanya sistem
pajak yang adil dan menjamin kesejahteraan sosial. Selain itu, transparansi dan
akuntabilitas dalam pengelolaan keuangan publik, yang diajarkan oleh Abu Yusuf, harus
menjadi prioritas utama dalam sistem manajemen negara. Penggunaan konsep Qiyas
dan Istihsan juga harus dikembangkan untuk menjawab tantangan ekonomi Islam di era
globalisasi. Selain itu, pengujian lebih lanjut dapat dilakukan untuk mengadaptasi
gagasan Abu Yusuf ke dalam sistem perbankan Syariah dan pendanaan publik modern.
Pendekatan yang lebih modern membuat nilai-nilai ekonomi Islam Abuyusuf tersedia
lebih optimal dalam dunia ekonomi saat ini.

Daftar Pustaka

Agustiana, L. A., & Rofiah, K. (2023). MENGUPAS PEMIKIRAN ABU YUSUF PADA ZAMAN
KLASIK DAN IMPLEMENTASINYA TERHADAP EKONOMI DI INDONESIA. Jurnal
llmiah  Mahasiswa  Ekonomi  Syariah ~ (JIMESHA),  3(2), 169-178.
https://doi.org/10.36908/jimesha.v3i2.253

Abdullah, Agus, dan Muna Yastuti Madrah. ‘“Pemikiran Ekonomi Abu Yusuf (Ya’qub Bin
Ibrahim Bin Sa’ad Bin Husein Al-Anshory) Dan Relevansinya Terhadap Kebijakan
Keuangan Publik Di Indonesia.” Jurnal Unissula 3 (2020):.

Abdullah, Boedi. Peradaban Pemikiran Ekonomi Islam (Bandungl Pustaka Setia, 2010),
153-155

Ali, Nuruddin Mhd. 2006. Zakat Sebagai Instrumen Dalam Kebijakan Fiskal . Jakarta:
Rajagrafindo Persada.

Amalia, E. (2005). Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam dari Masa Klasik Hingga
Kontemporer. Jakarta : Pustaka Asatruss.

Arif Zunaidi, “ABU YUSUF DAN PAJAK (KONSEP DALAM KITAB AL-KHARAJ DAN
RELEVANSINYA DALAM EKONOMI SAAT INI)”, DOI: 10.35719/fenomena.v20i1.49,
Vol. 20 No. 1 (Januari - Juni 2021)

Arif Zunaidi, “Abu Yusuf Dan Pajak (Konsep Dalam Kitab Al-Kharaj Dan Relevansinya
Da-Lam Ekonomi Saat Ini),” Fenomena 20, no. 1 (2021): 45-60,
https://doi.org/10.35719/fenomena.v20i1.49

Arko, Anggi, Diandha Hashifa, and Yunita Dwi Rahmawati. “Pemikiran Ekonomi Abu

Arlien, Rona, Silvi Anggraeny Sri Wulandari, Arbianti Julia Afifah. "EKONOMI ISLAM (
Pemikiran Abu Yusuf )," Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya

673


https://doi.org/10.35719/fenomena.v20i1.49

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9),660-675 elSSN: 3024-8140

Dewintara, Eka, Sarmila. "PENERAPAN KONSEP EKONOMI ABU YUSUF DALAM KITAB
AL-KHARAJ (PERPAJAKAN) SAAT INL," Jurnal Manajemen dan Perbankan Syariah,
Volume 3, Mei 2021

Economic Law 5, no. 1(2022): 1. https://doi.org/10.21043/tawazun.v5i1.13389.

Economic System,” 2025, 10133-39.

Eka Dewintara, “PENERAPAN KONSEP EKONOMI ABU YUSUF DALAM KITAB AL-
KHARAJ (PERPAJAKAN) SAAT INI”, Volume 3, Mei 2021, h-5.

Fauzia, Ika Yunia, dan Abdul Kadir Riyadi, 2014., Prinsip Dasar Ekonomi Islam; Perspektif
Magashid al-Syari“ah, Jakarta: Kencana.

Gushfahmi, Pajak Menurut Syriah, (jakarta. Rajawali Pers, 2007), h. 32

Hamka Hamka, “Konsep Ekonomi Islam: Pemikiran Abu Yusuflslamic Economic
Concept: Thoughts of Abu Yusuf”’, Volume 7, Nomor 1, Mei 2024, E-ISSN:2621-
5012/ P-ISSN:2655-822X, http://ejournal.unma.ac.id/index.php/Mr

Handoko, Dodi Okri, Popi Adiyes Putra, Rifki Ismail, dan Andri Soemitra. “Bauran
Kebijakan Fiskal Dan Moneter Terhadap Perekonomia Dalam Prespektif Syariah.”
Islamic Banking and Finance 6, no. 1(2023).

Havis Aravik, “KONSTRIBUSI PEMIKIRAN EKONOMI ABU YUSUF TERHADAP
PERKEMBANGAN EKONOMI ISLAM MODERN”, Volume 2 Nomor 1 Edisi Agustus
2016.

Huda, Nurul dan Ahmad Muti, Keuangan Publik Islami; Pendekatan al-Kharaj Iman Abu
Yusuf, (Bogor: Ghalia Indonesia, 2011)

Karim, Adiwarman Azwar, Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam, (Jakarta: PT. Raja Grafindo
Persada, 2014)

Klasik Dan Implementasinya Terhadap Ekonomi Di Indonesia.” Jurnal llmiah Mahasiswa
Ekonomi Syariah (JIMESHA) 3, no. 2 (2023): 169-78.
https://doi.org/10.36908/jimesha.v3i2.253.

Mahanum, Tinjauan Kepustakaan, (Alacrity: Journal Of Education 1, no.2 2021)

Majid, M. Nazori, Pemikiran Ekonomi Islam Abu Yusuf, (Yogyakarta: PSEI STIS, 2003)

Misbahul Ali. (2021). RELEVANSI KONSEP PERPAJAKAN MENURUT ABU YUSUF DAN
IBNU KHALDUN TERHADAP PEREKONOMIAN DI INDONESIA. Al-Idarah : Jurnal
Manajemen Dan Bisnis Islam, 2(1), 1-21.
https://doi.org/10.35316/idarah.2021.v2i1.1- 21

Mubarok, Anas Bayan, and Doli Witro. “Relevansi Pemikiran Ekonomi Abu Yusuf Dan Al

Muhammad Sadam, ‘Ekonomi Islam’ (Jakarta: Taramedia, 2002), 62.

Misbahul Ali. (2021). RELEVANSI KONSEP PERPAJAKAN MENURUT ABU YUSUF DAN
IBNU KHALDUN TERHADAP PEREKONOMIAN DI INDONESIA. Al-ldarah: Jurnal
Manajemen Dan Bisnis Islam, 2(1), 1-21. https://doi.org/10.35316/idarah.2021.v2i1.1-21

Nurseha, Muhammad Achid. “ABU YUSUF (Suatu Pemikiran Ekonomi),” LABATILA:
Jurnal llmu Ekonomi Islam Vol: 1, No.2, Juni 2018

Nurseha, Muhammad Acid, Abu Yusuf (Suatu Pemikiran Ekonomi), (Labatila: Jurnal
[lImu Ekonomi Islam 1, no.2, 2018)

Rijal, Syamsul, Harjoni Desky, dan Angga Syahputra, Kajian Kritis Pemikiran Abu Yusuf
Terhadap Perkembangan Ekonomi Islam Modern, (Jeskape: Jurnal Ekonomi
Syariah, Akuntansi Dan Perbankan 5, no. 2)

674


https://doi.org/10.21043/tawazun.v5i1.13389
http://ejournal.unma.ac.id/index.php/Mr
https://doi.org/10.36908/jimesha.v3i2.253
https://doi.org/10.35316/idarah.2021.v2i1.1-%2021

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9),660-675 elSSN: 3024-8140

Rudiyanto, “PANDANGAN KEUANGAN PUBLIK ABU YUSUF DAN IMPLEMENTASINYA
DI INDONESIA”, Vol.22, No. 1, Juni 2021: 134-140.

s Economic Thought : Abu Yusuf and His Contribution to the Formation of the Islamic

Saprida, Qodariah, Zuul Fitriani. 2021. Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam. Jakarta:
Kencana.

Syaibani Dengan Kebijakan Ekonomi Di Indonesia.” TAWAZUN : Journal of Sharia

Yulianti, Rahmani Timorita. "Pemikiran Ekonomi Islam Abu Yusuf," Universitas Islam
Indonesia (UI1) Yogyakarta.
https://muqtasid.iainsalatiga.ac.id/index.php/mugqtasid/article/download/11/6

Yusuf : Kontribusi Abu Yusuf Dalam Terbentuknya Sistem Ekonomi Islam Abu Yusuf’

gara-dalam-kitab-al-kharaj-8ANzQ[1], t.t.)

Syamsuri, S., Nursiha, N., & Arief, S. (2020). STABILITASI MONETER MELALUI
INSTRUMEN AL-KHARJ DAN RELEVANSINYA DI INDONESIA MENURUT ABU
YUSUF. JURNAL SYARIKAH: JURNAL EKONOMI ISLAM, 6(2), 171.
https://doi.org/10.30997/jsei.v6i2.3335

Zunaidi, A. (2021). ABU YUSUF DAN PAJAK (KONSEP DALAM KITAB AL-KHARAJ DAN
RELEVANSINYA DA-LAM EKONOMI SAAT INIl). Fenomena, 20(1), 45-60.
https://doi.org/10.35719/fenomena.v20i1.49

675


https://muqtasid.iainsalatiga.ac.id/index.php/muqtasid/article/download/11/6

