Maliki Interdisciplinary Journal (ML) elSSN: 3024-8140
Volume 3, Issue June, 2025 pp. 1355-1359 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Tafsir tematik penciptaan manusia dalam prespektif al-
qur’an, hadist, dan biologi

Nadia Dwi Febrianti Safitri
Program Studi Biologi, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: nadidw25@gmail.com

Kata Kunci: ABSTRAK

Penciptaan manusia; tafsir

tematik; al-qur’an; hadist; Artikel ini membahas proses penciptaan manusia melalui pendekatan

biologi tafsir tematik yang menggabungkan perspektif wahyu (Al-Qur’an dan
Hadis) dengan sains modern, khususnya biologi. Dalam Al-Qur’an dan

Keywords: Hadis, penciptaan manusia dijelaskan melalui tahapan nutfah, ‘alagah,

Human creation; thematic mudghah, hingga peniupan ruh, yang mencerminkan aspek spiritual dan

interpretation; qur’an; keistimewaan manusia sebagai khalifah di bumi. Sementara itu, biologi

hadith; biology menjelaskan proses ini secara ilmiah melalui teori evolusi dan

embriologi, dimulai dari sel reproduksi hingga terbentuknya janin.
Penelitian ini menunjukkan bahwa terdapat keselarasan makna antara wahyu dan sains dalam memahami
asal-usul manusia, meskipun keduanya menggunakan pendekatan yang berbeda. Kolaborasi antara agama
dan ilmu pengetahuan diperlukan untuk memperoleh pemahaman yang utuh dan harmonis tentang
penciptaan manusia.

ABSTRACT

This article explores the creation of human beings through a thematic interpretation approach that
integrates the perspectives of divine revelation (the Qur'an and Hadith) with modern science, particularly
biology. The Qur'an and Hadith describe human creation through stages of nutfah, ‘alagah, mudghah,
followed by the infusion of the soul, reflecting the spiritual nature and honor of humans as stewards on
Earth. Meanwhile, biology offers a scientific explanation through the theories of evolution and
embryology, beginning from reproductive cells to the development of the fetus. The study highlights the
coherence between revelation and science in understanding the origin of humans, despite their differing
methodologies. Integrating religion and science is essential to achieve a comprehensive and harmonious
understanding of human creation.

Pendahuluan

Manusia merupakan makhluk ciptaan Allah SWT yang memiliki keistimewaan dan
kesempurnaan, baik secara fisik, intelektual, maupun spiritual. Dalam ajaran Islam,
manusia digambarkan sebagai makhluk mulia yang diberi kehormatan oleh Sang
Pencipta. Al-Qur’an sebagai kitab suci umat Islam berfungsi sebagai pedoman hidup
yang mengatur hubungan manusia dengan Allah, sesama manusia, dan alam sekitar.
Selain mengandung ajaran mengenai keimanan, hukum, dan akhlak, Al-Qur’an juga
memuat berbagai petunjuk mengenai asal-usul alam semesta dan makhluk hidup,

@ ® @ @ This is an open access article under the CC BY-INC-S.A license.
BY NC SA Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Manlana Malik 1brabim Malang.




Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 1355-1359 elSSN: 3024-8140

termasuk manusia. Penciptaan manusia disebut sebagai salah satu tanda kebesaran
Allah yang layak untuk direnungkan.

Al-Qur’an menjelaskan bahwa penciptaan manusia berlangsung melalui beberapa
tahap yang luar biasa. Proses ini dimulai dari tanah, kemudian menjadi nutfah (air mani),
berkembang menjadi ‘alagah (segumpal darah), lalu berubah menjadi mudghah
(segumpal daging). Setiap tahap memperlihatkan keajaiban dan keteraturan dalam
ciptaan Allah. Dalam QS. At-Tin ayat 4, ditegaskan bahwa manusia diciptakan dalam
bentuk yang paling sempurna. Proses ini bukan hanya menunjukkan aspek biologis,
melainkan juga mengandung makna spiritual yang mendalam. Oleh karena itu, manusia
memiliki kedudukan istimewa dan memikul tanggung jawab besar di muka bumi.

Meski demikian, Al-Qur’an tidak menjelaskan asal-usul manusia secara rinci dalam
konteks ilmiah seperti yang dijabarkan dalam biologi. Sebaliknya, Al-Qur’an lebih
menekankan nilai-nilai fundamental penciptaan yang dapat dijadikan bahan refleksi dan
pedoman etis. Melalui metode tafsir tematik, pemahaman tentang penciptaan manusia
dapat diperdalam dengan mengkaji ayat-ayat Al-Qur’an, hadis Nabi, serta penemuan
ilmiah modern. Pendekatan yang menyatukan aspek keagamaan dan ilmiah ini
memungkinkan kita memahami manusia sebagai makhluk yang utuh—dengan
keunggulan jasmani, akal, dan ruhani. Wawasan seperti ini dapat memperkuat iman
sekaligus menuntun manusia dalam memahami identitas dan tujuan hidupnya di dunia.

Pembahasan

Proses penciptaan manusia dalam Al-Qur'an menunjukkan kesesuaian dengan
tahapan embriologi modern, yang memperkuat integrasi antara sains dan wahyu dalam
memahami asal-usul kehidupan manusia(Kiptiyah, 2007). Uraian tentang asal-usul
manusia dalam ajaran Islam, khususnya melalui Al-Qur’an dan hadis, bukan hanya
berfungsi sebagai doktrin keimanan, tetapi juga menawarkan kedalaman nilai-nilai
spiritual, moral, dan filosofis. Al-Qur’an mengisahkan bahwa manusia diciptakan oleh
Allah SWT dari unsur-unsur alam yang sederhana, yakni dari tanah dan air. Tanah sebagai
bahan dasar penciptaan manusia disebut dalam berbagai ayat, seperti QS. Al-Hijr ayat 26
dan QS. As-Sajdah ayat 7, yang menggambarkan bahwa manusia berasal dari “tanah liat
yang dibentuk.” Pesan ini tidak sekadar menjelaskan asal fisik manusia, namun
menyampaikan simbol kerendahan dan kesederhanaan awal manusia yang pada saat
bersamaan mengandung potensi besar sebagai makhluk pilihan.

Begitu pula unsur air, yang dijelaskan dalam QS. Al-Anbiya ayat 30 sebagai sumber
kehidupan semua makhluk. Air tidak hanya menjadi simbol vitalitas, tetapi juga
menunjukkan bahwa kehidupan manusia tidak dapat dipisahkan dari elemen ini. Dalam
QS. At-Tariq ayat 5-6, air dijelaskan sebagai materi awal manusia yang terpancar dari
tubuh. Jika dicermati secara lebih dalam, penjelasan ini mengandung makna bahwa
penciptaan manusia merupakan proses yang tak hanya fisik, melainkan juga penuh
makna spiritual dan sangat terkait dengan ketergantungan manusia kepada Tuhan
sebagai sumber kehidupan.

Selain menjelaskan bahan asal manusia, Al-Qur’an juga menguraikan proses
penciptaan secara berurutan melalui fase biologis yang berlangsung di dalam rahim.

1356



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 1355-1359 elSSN: 3024-8140

Dalam QS. Al-Mu’minun ayat 12-14 dan QS. Al-Hajj ayat 5, disebutkan bahwa manusia
diciptakan dari nutfah (air mani), kemudian berkembang menjadi ‘alagah (segumpal
darah yang menempel), lalu menjadi mudghah (segumpal daging), dan akhirnya
terbentuk sebagai tubuh manusia yang sempurna. Setelah tubuh terbentuk, Allah SWT
meniupkan ruh ke dalam diri manusia, sebagaimana disebutkan dalam QS. Shad ayat 72.
Ini menandai bahwa manusia bukan hanya entitas biologis, tetapi juga makhluk spiritual
yang memiliki akal, perasaan, dan kesadaran moral sebagai bekal menjalani kehidupan
(Husaeri, 2023).

Hadis Nabi Muhammad SAW turut memperjelas tahapan penciptaan ini. Dalam
riwayat Ibnu Mas’ud, dijelaskan bahwa fase perkembangan janin terbagi ke dalam tiga
masa masing-masing selama empat puluh hari: nutfah, ‘alagah, dan mudghah. Setelah
120 hari, malaikat diutus untuk menuliskan takdir manusia, meliputi rezeki, ajal, amal,
serta kebahagiaan atau kesengsaraan hidupnya. Ini menunjukkan bahwa sejak dalam
kandungan, manusia telah terikat dengan ketentuan ilahi, namun tetap memiliki ruang
untuk berusaha dalam menentukan nasibnya di dunia.

Sains modern, terutama bidang biologi dan embriologi, memberikan perspektif
empiris terhadap proses penciptaan manusia. Secara ilmiah, manusia terbentuk dari
hasil pembuahan antara sperma dan ovum yang menghasilkan zigot. Zigot ini kemudian
berkembang melalui berbagai tahap sel hingga menjadi embrio dan menempel pada
rahim, kemudian bertumbuh menjadi janin. Fase-fase ini sangat sejalan dengan tahapan
yang dijelaskan dalam wahyu, meskipun istilah dan metode yang digunakan berbeda.
Misalnya, tahapan ‘alagah dalam Al-Qur’an sangat mirip dengan fase embrio yang
menempel di rahim dalam biologi (Dan et al., 2005).

Teori evolusi yang dikembangkan oleh Charles Darwin menyebutkan bahwa
manusia merupakan hasil dari proses evolusi panjang yang berlangsung jutaan tahun.
Evolusi ini tidak terjadi secara mendadak, melainkan melalui perubahan bertahap dari
nenek moyang primata yang mengalami seleksi alam dan mutasi genetik. Manusia
modern (Homo sapiens) dianggap sebagai puncak dari proses ini, muncul sekitar
300.000 tahun yang lalu. Berbagai fosil seperti Australopithecus, Homo habilis, dan Homo
erectus menunjukkan perkembangan berkelanjutan dari segi postur, volume otak,
hingga kemampuan berbudaya. Bukti ilmiah seperti kemiripan DNA antara manusia dan
primata lain juga memperkuat teori bahwa manusia memiliki nenek moyang biologis
yang sama (Awaluddin et al., 2023).

Meskipun wahyu dan sains menggunakan pendekatan yang berbeda dalam
menjelaskan asal usul manusia, keduanya tidak harus dipertentangkan. Wahyu
menyoroti aspek tujuan, nilai, dan kemuliaan manusia sebagai ciptaan Tuhan, sedangkan
sains menjelaskan proses dan mekanisme penciptaan melalui data dan pengamatan.
Dalam pandangan yang lebih utuh, keduanya bisa saling melengkapi. Agama menjawab
pertanyaan tentang ‘“mengapa manusia diciptakan?”’, sementara sains menjawab
“bagaimana manusia diciptakan?”. Keduanya sama-sama penting dalam memberikan
pemahaman yang mendalam tentang keberadaan manusia.

Dengan demikian, pendekatan integratif antara wahyu dan ilmu pengetahuan
membuka jalan bagi pemahaman yang lebih menyeluruh. Agama memberikan arah

1357



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 1355-1359 elSSN: 3024-8140

hidup dan kesadaran akan tujuan penciptaan, sedangkan sains membantu manusia
memahami keajaiban proses penciptaan secara rasional. Kolaborasi antara keduanya
dapat memperkuat iman sekaligus menumbuhkan rasa kagum terhadap kompleksitas
ciptaan Tuhan. Pada akhirnya, pemahaman ini diharapkan mampu mendorong manusia
untuk lebih mengenali dirinya, menghargai hidupnya, serta menjalankan peran dan
tanggung jawabnya di dunia sebagai makhluk yang mulia dan berakal (Febril, 2023).

Kesimpulan

Dari pembahasan mengenai asal-usul manusia menurut wahyu dan ilmu
pengetahuan, dapat disimpulkan bahwa Al-Qur’an dan hadis menyajikan konsep
penciptaan manusia yang tidak hanya menjelaskan asal fisiknya, tetapi juga
mengandung nilai-nilai spiritual yang dalam. Dalam teks wahyu, manusia dijelaskan
berasal dari bahan-bahan dasar alam seperti tanah dan air, yang mengisyaratkan bahwa
meskipun manusia berasal dari unsur yang sederhana, ia dianugerahi potensi besar dan
kehormatan sebagai makhluk ciptaan Allah SWT. Proses penciptaan dijelaskan dalam
tahap-tahap yang berurutan dimulai dari nutfah, berkembang menjadi ‘alagah, lalu
menjadi mudghah hingga akhirnya ditiupkan ruh sebagai penanda dimulainya kehidupan
spiritual manusia.

Sementara itu, ilmu pengetahuan modern, khususnya dalam bidang biologi dan
embriologi, menjelaskan proses terbentuknya manusia dari sudut pandang empiris.
Sains menunjukkan bahwa penciptaan manusia terjadi melalui serangkaian proses
biologis seperti pembuahan, pembelahan sel, dan perkembangan embrio secara
bertahap di dalam rahim. Selain itu, teori evolusi menjelaskan bahwa manusia
merupakan hasil perkembangan panjang yang berlangsung selama jutaan tahun dari
nenek moyang yang serupa dengan primata lain, melalui proses adaptasi dan seleksi
alam. Bukti ilmiah seperti fosil dan kemiripan genetik mendukung pandangan ini.

Kendati pendekatan wahyu dan sains memiliki landasan yang berbeda, keduanya
dapat dipahami sebagai dua sisi yang saling melengkapi. Wahyu lebih menekankan
aspek filosofis, moral, dan tujuan hidup manusia sebagai makhluk ciptaan Tuhan,
sedangkan sains menjabarkan mekanisme dan proses biologis dengan cara yang
sistematis dan dapat diuji. Oleh karena itu, jika keduanya dipadukan, akan tercipta
pemahaman yang lebih utuh mengenai eksistensi manusia sebagai makhluk jasmani dan
ruhani.

Pemahaman integratif antara wahyu dan sains ini mendorong manusia untuk tidak
hanya mengagumi proses penciptaannya dari sisi ilmiah, tetapi juga merenungi tugas
dan peran yang diemban sebagai makhluk yang diberi akal, tanggung jawab, dan tujuan
hidup. Kesadaran ini diharapkan dapat memperkuat keyakinan keagamaan sekaligus
menumbuhkan sikap ilmiah yang bersumber dari kekaguman terhadap ciptaan Allah
SWT.

1358



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 1355-1359 elSSN: 3024-8140

Daftar Pustaka

Awaluddin, R. Z. S., Zuhri, A., & Rambe, U. K. (2023). Interelasi Teori Evolusi Manusia dan
Tafsir Al-Mishbah: Pemahaman Mendalam tentang Penciptaan Manusia. AL
QUDS : Jurnal Studi Alguran Dan Hadis, 7(3), 549.
https://doi.org/10.29240/alquds.v7i3.6559

Dan, S., Dalam, T., & Qur, A. L. (2005). 1) Disampaikan dalam acara Khotmil Qur“an di UIN
Malang pada tanggal 30 Juni 2005 2) Dosen Jurusan Matematika Fakultas Sains dan
Teknologi UIN Malang. 1-12.

Febril, A. N. (2023). Integrasi Islam-Sains Dan Implementasinya Dalam Pembelajaran
Biologi. Al-Alam: Islamic Natural Science Education Journal, 2(2), 89-96.
https://doi.org/10.33477/al-alam.v2i2.5105

Husaeri. (2023). Penciptaan dan pembentukan janin manusia dalam pandangan Al-
Quran, hadist dan ilmu sains. Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elSSN, 1(4), 147-
153.

Kiptiyah, K. (2007). EMBRIOLOGI DALAM AL-QUR’AN: KAJIAN PADA PROSES
PENCIPTAAN MANUSIA. ULUL ALBAB Jurnal Studi Islam, 8(2), 163-188.
http://repository.uin-malang.ac.id/1382/

1359



