
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 
Volume 3, Issue June, 2025 pp. 1355-1359     http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Tafsir tematik penciptaan manusia dalam prespektif al-
qur’an, hadist, dan biologi 
 

Nadia Dwi Febrianti Safitri 
Program Studi Biologi, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: nadidw25@gmail.com 
 
 

A B S T R A K 

Artikel ini membahas proses penciptaan manusia melalui pendekatan 
tafsir tematik yang menggabungkan perspektif wahyu (Al-Qur’an dan 
Hadis) dengan sains modern, khususnya biologi. Dalam Al-Qur’an dan 
Hadis, penciptaan manusia dijelaskan melalui tahapan nutfah, ‘alaqah, 
mudghah, hingga peniupan ruh, yang mencerminkan aspek spiritual dan 
keistimewaan manusia sebagai khalifah di bumi. Sementara itu, biologi 
menjelaskan proses ini secara ilmiah melalui teori evolusi dan 
embriologi, dimulai dari sel reproduksi hingga terbentuknya janin. 

Penelitian ini menunjukkan bahwa terdapat keselarasan makna antara wahyu dan sains dalam memahami 
asal-usul manusia, meskipun keduanya menggunakan pendekatan yang berbeda. Kolaborasi antara agama 
dan ilmu pengetahuan diperlukan untuk memperoleh pemahaman yang utuh dan harmonis tentang 
penciptaan manusia. 

 
A B S T R A C T 
This article explores the creation of human beings through a thematic interpretation approach that 
integrates the perspectives of divine revelation (the Qur'an and Hadith) with modern science, particularly 
biology. The Qur'an and Hadith describe human creation through stages of nutfah, ‘alaqah, mudghah, 
followed by the infusion of the soul, reflecting the spiritual nature and honor of humans as stewards on 
Earth. Meanwhile, biology offers a scientific explanation through the theories of evolution and 
embryology, beginning from reproductive cells to the development of the fetus. The study highlights the 
coherence between revelation and science in understanding the origin of humans, despite their differing 
methodologies. Integrating religion and science is essential to achieve a comprehensive and harmonious 
understanding of human creation. 
 
 

Pendahuluan 

Manusia merupakan makhluk ciptaan Allah SWT yang memiliki keistimewaan dan 
kesempurnaan, baik secara fisik, intelektual, maupun spiritual. Dalam ajaran Islam, 
manusia digambarkan sebagai makhluk mulia yang diberi kehormatan oleh Sang 
Pencipta. Al-Qur’an sebagai kitab suci umat Islam berfungsi sebagai pedoman hidup 
yang mengatur hubungan manusia dengan Allah, sesama manusia, dan alam sekitar. 
Selain mengandung ajaran mengenai keimanan, hukum, dan akhlak, Al-Qur’an juga 
memuat berbagai petunjuk mengenai asal-usul alam semesta dan makhluk hidup, 

Kata Kunci: 
Penciptaan manusia; tafsir 
tematik; al-qur’an; hadist; 
biologi 
 
Keywords: 
Human creation; thematic 
interpretation; qur’an; 
hadith; biology 
 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 1355-1359  eISSN: 3024-8140 

1356 
 

termasuk manusia. Penciptaan manusia disebut sebagai salah satu tanda kebesaran 
Allah yang layak untuk direnungkan. 

Al-Qur’an menjelaskan bahwa penciptaan manusia berlangsung melalui beberapa 
tahap yang luar biasa. Proses ini dimulai dari tanah, kemudian menjadi nutfah (air mani), 
berkembang menjadi ‘alaqah (segumpal darah), lalu berubah menjadi mudghah 
(segumpal daging). Setiap tahap memperlihatkan keajaiban dan keteraturan dalam 
ciptaan Allah. Dalam QS. At-Tin ayat 4, ditegaskan bahwa manusia diciptakan dalam 
bentuk yang paling sempurna. Proses ini bukan hanya menunjukkan aspek biologis, 
melainkan juga mengandung makna spiritual yang mendalam. Oleh karena itu, manusia 
memiliki kedudukan istimewa dan memikul tanggung jawab besar di muka bumi. 

Meski demikian, Al-Qur’an tidak menjelaskan asal-usul manusia secara rinci dalam 
konteks ilmiah seperti yang dijabarkan dalam biologi. Sebaliknya, Al-Qur’an lebih 
menekankan nilai-nilai fundamental penciptaan yang dapat dijadikan bahan refleksi dan 
pedoman etis. Melalui metode tafsir tematik, pemahaman tentang penciptaan manusia 
dapat diperdalam dengan mengkaji ayat-ayat Al-Qur’an, hadis Nabi, serta penemuan 
ilmiah modern. Pendekatan yang menyatukan aspek keagamaan dan ilmiah ini 
memungkinkan kita memahami manusia sebagai makhluk yang utuh—dengan 
keunggulan jasmani, akal, dan ruhani. Wawasan seperti ini dapat memperkuat iman 
sekaligus menuntun manusia dalam memahami identitas dan tujuan hidupnya di dunia. 

Pembahasan 

Proses penciptaan manusia dalam Al-Qur'an menunjukkan kesesuaian dengan 
tahapan embriologi modern, yang memperkuat integrasi antara sains dan wahyu dalam 
memahami asal-usul kehidupan manusia(Kiptiyah, 2007). Uraian tentang asal-usul 
manusia dalam ajaran Islam, khususnya melalui Al-Qur’an dan hadis, bukan hanya 
berfungsi sebagai doktrin keimanan, tetapi juga menawarkan kedalaman nilai-nilai 
spiritual, moral, dan filosofis. Al-Qur’an mengisahkan bahwa manusia diciptakan oleh 
Allah SWT dari unsur-unsur alam yang sederhana, yakni dari tanah dan air. Tanah sebagai 
bahan dasar penciptaan manusia disebut dalam berbagai ayat, seperti QS. Al-Hijr ayat 26 
dan QS. As-Sajdah ayat 7, yang menggambarkan bahwa manusia berasal dari “tanah liat 
yang dibentuk.” Pesan ini tidak sekadar menjelaskan asal fisik manusia, namun 
menyampaikan simbol kerendahan dan kesederhanaan awal manusia yang pada saat 
bersamaan mengandung potensi besar sebagai makhluk pilihan. 

Begitu pula unsur air, yang dijelaskan dalam QS. Al-Anbiya ayat 30 sebagai sumber 
kehidupan semua makhluk. Air tidak hanya menjadi simbol vitalitas, tetapi juga 
menunjukkan bahwa kehidupan manusia tidak dapat dipisahkan dari elemen ini. Dalam 
QS. At-Tariq ayat 5–6, air dijelaskan sebagai materi awal manusia yang terpancar dari 
tubuh. Jika dicermati secara lebih dalam, penjelasan ini mengandung makna bahwa 
penciptaan manusia merupakan proses yang tak hanya fisik, melainkan juga penuh 
makna spiritual dan sangat terkait dengan ketergantungan manusia kepada Tuhan 
sebagai sumber kehidupan. 

Selain menjelaskan bahan asal manusia, Al-Qur’an juga menguraikan proses 
penciptaan secara berurutan melalui fase biologis yang berlangsung di dalam rahim. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 1355-1359  eISSN: 3024-8140 

1357 
 

Dalam QS. Al-Mu’minun ayat 12–14 dan QS. Al-Hajj ayat 5, disebutkan bahwa manusia 
diciptakan dari nutfah (air mani), kemudian berkembang menjadi ‘alaqah (segumpal 
darah yang menempel), lalu menjadi mudghah (segumpal daging), dan akhirnya 
terbentuk sebagai tubuh manusia yang sempurna. Setelah tubuh terbentuk, Allah SWT 
meniupkan ruh ke dalam diri manusia, sebagaimana disebutkan dalam QS. Shad ayat 72. 
Ini menandai bahwa manusia bukan hanya entitas biologis, tetapi juga makhluk spiritual 
yang memiliki akal, perasaan, dan kesadaran moral sebagai bekal menjalani kehidupan 
(Husaeri, 2023). 

Hadis Nabi Muhammad SAW turut memperjelas tahapan penciptaan ini. Dalam 
riwayat Ibnu Mas’ud, dijelaskan bahwa fase perkembangan janin terbagi ke dalam tiga 
masa masing-masing selama empat puluh hari: nutfah, ‘alaqah, dan mudghah. Setelah 
120 hari, malaikat diutus untuk menuliskan takdir manusia, meliputi rezeki, ajal, amal, 
serta kebahagiaan atau kesengsaraan hidupnya. Ini menunjukkan bahwa sejak dalam 
kandungan, manusia telah terikat dengan ketentuan ilahi, namun tetap memiliki ruang 
untuk berusaha dalam menentukan nasibnya di dunia. 

Sains modern, terutama bidang biologi dan embriologi, memberikan perspektif 
empiris terhadap proses penciptaan manusia. Secara ilmiah, manusia terbentuk dari 
hasil pembuahan antara sperma dan ovum yang menghasilkan zigot. Zigot ini kemudian 
berkembang melalui berbagai tahap sel hingga menjadi embrio dan menempel pada 
rahim, kemudian bertumbuh menjadi janin. Fase-fase ini sangat sejalan dengan tahapan 
yang dijelaskan dalam wahyu, meskipun istilah dan metode yang digunakan berbeda. 
Misalnya, tahapan ‘alaqah dalam Al-Qur’an sangat mirip dengan fase embrio yang 
menempel di rahim dalam biologi (Dan et al., 2005). 

Teori evolusi yang dikembangkan oleh Charles Darwin menyebutkan bahwa 
manusia merupakan hasil dari proses evolusi panjang yang berlangsung jutaan tahun. 
Evolusi ini tidak terjadi secara mendadak, melainkan melalui perubahan bertahap dari 
nenek moyang primata yang mengalami seleksi alam dan mutasi genetik. Manusia 
modern (Homo sapiens) dianggap sebagai puncak dari proses ini, muncul sekitar 
300.000 tahun yang lalu. Berbagai fosil seperti Australopithecus, Homo habilis, dan Homo 
erectus menunjukkan perkembangan berkelanjutan dari segi postur, volume otak, 
hingga kemampuan berbudaya. Bukti ilmiah seperti kemiripan DNA antara manusia dan 
primata lain juga memperkuat teori bahwa manusia memiliki nenek moyang biologis 
yang sama (Awaluddin et al., 2023). 

Meskipun wahyu dan sains menggunakan pendekatan yang berbeda dalam 
menjelaskan asal usul manusia, keduanya tidak harus dipertentangkan. Wahyu 
menyoroti aspek tujuan, nilai, dan kemuliaan manusia sebagai ciptaan Tuhan, sedangkan 
sains menjelaskan proses dan mekanisme penciptaan melalui data dan pengamatan. 
Dalam pandangan yang lebih utuh, keduanya bisa saling melengkapi. Agama menjawab 
pertanyaan tentang “mengapa manusia diciptakan?”, sementara sains menjawab 
“bagaimana manusia diciptakan?”. Keduanya sama-sama penting dalam memberikan 
pemahaman yang mendalam tentang keberadaan manusia. 

Dengan demikian, pendekatan integratif antara wahyu dan ilmu pengetahuan 
membuka jalan bagi pemahaman yang lebih menyeluruh. Agama memberikan arah 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 1355-1359  eISSN: 3024-8140 

1358 
 

hidup dan kesadaran akan tujuan penciptaan, sedangkan sains membantu manusia 
memahami keajaiban proses penciptaan secara rasional. Kolaborasi antara keduanya 
dapat memperkuat iman sekaligus menumbuhkan rasa kagum terhadap kompleksitas 
ciptaan Tuhan. Pada akhirnya, pemahaman ini diharapkan mampu mendorong manusia 
untuk lebih mengenali dirinya, menghargai hidupnya, serta menjalankan peran dan 
tanggung jawabnya di dunia sebagai makhluk yang mulia dan berakal (Febril, 2023). 

Kesimpulan 

Dari pembahasan mengenai asal-usul manusia menurut wahyu dan ilmu 
pengetahuan, dapat disimpulkan bahwa Al-Qur’an dan hadis menyajikan konsep 
penciptaan manusia yang tidak hanya menjelaskan asal fisiknya, tetapi juga 
mengandung nilai-nilai spiritual yang dalam. Dalam teks wahyu, manusia dijelaskan 
berasal dari bahan-bahan dasar alam seperti tanah dan air, yang mengisyaratkan bahwa 
meskipun manusia berasal dari unsur yang sederhana, ia dianugerahi potensi besar dan 
kehormatan sebagai makhluk ciptaan Allah SWT. Proses penciptaan dijelaskan dalam 
tahap-tahap yang berurutan dimulai dari nutfah, berkembang menjadi ‘alaqah, lalu 
menjadi mudghah hingga akhirnya ditiupkan ruh sebagai penanda dimulainya kehidupan 
spiritual manusia. 

Sementara itu, ilmu pengetahuan modern, khususnya dalam bidang biologi dan 
embriologi, menjelaskan proses terbentuknya manusia dari sudut pandang empiris. 
Sains menunjukkan bahwa penciptaan manusia terjadi melalui serangkaian proses 
biologis seperti pembuahan, pembelahan sel, dan perkembangan embrio secara 
bertahap di dalam rahim. Selain itu, teori evolusi menjelaskan bahwa manusia 
merupakan hasil perkembangan panjang yang berlangsung selama jutaan tahun dari 
nenek moyang yang serupa dengan primata lain, melalui proses adaptasi dan seleksi 
alam. Bukti ilmiah seperti fosil dan kemiripan genetik mendukung pandangan ini. 

Kendati pendekatan wahyu dan sains memiliki landasan yang berbeda, keduanya 
dapat dipahami sebagai dua sisi yang saling melengkapi. Wahyu lebih menekankan 
aspek filosofis, moral, dan tujuan hidup manusia sebagai makhluk ciptaan Tuhan, 
sedangkan sains menjabarkan mekanisme dan proses biologis dengan cara yang 
sistematis dan dapat diuji. Oleh karena itu, jika keduanya dipadukan, akan tercipta 
pemahaman yang lebih utuh mengenai eksistensi manusia sebagai makhluk jasmani dan 
ruhani. 

Pemahaman integratif antara wahyu dan sains ini mendorong manusia untuk tidak 
hanya mengagumi proses penciptaannya dari sisi ilmiah, tetapi juga merenungi tugas 
dan peran yang diemban sebagai makhluk yang diberi akal, tanggung jawab, dan tujuan 
hidup. Kesadaran ini diharapkan dapat memperkuat keyakinan keagamaan sekaligus 
menumbuhkan sikap ilmiah yang bersumber dari kekaguman terhadap ciptaan Allah 
SWT. 

 

 

 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 1355-1359  eISSN: 3024-8140 

1359 
 

Daftar Pustaka 

Awaluddin, R. Z. S., Zuhri, A., & Rambe, U. K. (2023). Interelasi Teori Evolusi Manusia dan 
Tafsir Al-Mishbah: Pemahaman Mendalam tentang Penciptaan Manusia. AL 
QUDS : Jurnal Studi Alquran Dan Hadis, 7(3), 549. 
https://doi.org/10.29240/alquds.v7i3.6559 

Dan, S., Dalam, T., & Qur, A. L. (2005). 1) Disampaikan dalam acara Khotmil Qur‟an di UIN 
Malang pada tanggal 30 Juni 2005 2) Dosen Jurusan Matematika Fakultas Sains dan 
Teknologi UIN Malang. 1–12. 

Febril, A. N. (2023). Integrasi Islam-Sains Dan Implementasinya Dalam Pembelajaran 
Biologi. Al-Alam: Islamic Natural Science Education Journal, 2(2), 89–96. 
https://doi.org/10.33477/al-alam.v2i2.5105 

Husaeri. (2023). Penciptaan dan pembentukan janin manusia dalam pandangan Al-
Quran, hadist dan ilmu sains. Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ) eISSN, 1(4), 147–
153. 

Kiptiyah, K. (2007). EMBRIOLOGI DALAM AL-QUR’AN: KAJIAN PADA PROSES 
PENCIPTAAN MANUSIA. ULUL ALBAB Jurnal Studi Islam, 8(2), 163–188. 
http://repository.uin-malang.ac.id/1382/ 

 
 


