Maliki Interdisciplinary Journal (ML) elSSN: 3024-8140
Volume 3, Issue June, 2025 pp. 1193-1202 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Peradaban islam pada masa nabi Muhammad SAW

Muhammad Alvin Hidayatulloh
Program Studi Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: mhamdalvin29@gmail.com

Kata Kunci: ABSTRAK
Peradaban islam, nabi Artikel ini membahas sejarah perkembangan peradaban Islam pada
muhammad SAW, periode masa Nabi Muhammad SAW, mulai dari periode Makkah hingga
makkah, periode madinah, Madinah. Penelitian ini bertujuan untuk menjelaskan bagaimana
sejarah islam Rasulullah membangun tatanan sosial, hukum, politik, dan ekonomi
yang berlandaskan nilai-nilai Islam. Pada periode Makkah, dakwah Nabi
Keywords: Muhammad berfokus pada pembinaan akidah, penghapusan sistem
Islamic civilization, prophet perbudakan, serta penanaman nilai-nilai keadilan sosial. Sementara itu,
muhammad SAW, makkah periode Madinah ditandai dengan pembentukan sistem masyarakat
period, madinah period, yang inklusif melalui Piagam Madinah, pembangunan Masjid Nabawi,
islamic history dan sistem ekonomi anti riba. Pendekatan historis-deskriptif digunakan

dalam penulisan ini dengan merujuk pada sumber-sumber primer dan
sekunder. Hasilnya menunjukkan bahwa peradaban Islam pada masa Nabi Muhammad SAW telah
meletakkan fondasi kuat bagi pengembangan masyarakat berperadaban tinggi. Temuan ini diharapkan
mampu memberikan inspirasi dalam membangun peradaban Islam kontemporer yang berakar pada nilai-nilai
profetik dan kebersamaan sosial.

ABSTRACT

This article discusses the historical development of Islamic civilization during the time of Prophet
Muhammad SAW, from the Makkah period to the Madinah period. The study aims to explain how the
Prophet built social, legal, political, and economic structures based on Islamic values. In the Makkah
period, the Prophet’s mission focused on fostering monotheism, abolishing slavery, and instilling the
principles of social justice. Meanwhile, the Madinah period was marked by the establishment of an
inclusive society through the Charter of Medina, the construction of the Prophet’s Mosque, and the
implementation of an interest-free economic system. A historical-descriptive approach is used in this
study, referring to both primary and secondary sources. The findings show that Islamic civilization during
the time of Prophet Muhammad SAW laid a strong foundation for the development of a highly civilized
society. These findings are expected to inspire the building of a contemporary Islamic civilization rooted
in prophetic values and social solidarity.

Pendahuluan

Menurut definisi etimologisnya, Islam berarti "penyerahan diri" pada kebenaran
tertinggi. Islam berkembang dari awal sebagai output dari proses dialektis yang
melibatkan menerima dari dan memberi kepada konsep dan peradaban manusia
lainnya. Sebagai hasil dari pengadopsian, pelestarian, dan pengembangan Islam
terhadap banyak aspek budaya Arab, ilmu-ilmu agama yang muncul dalam peradaban
Arab dan menyebar di luarnya kini lebih mudah diakses oleh khalayak yang lebih
luas.Secara umum, peradaban dalam masyarakat Muslim diyakini mulai berkembang
pesat pada masa klasik dalam sejarah Islam. Kemajuan suatu peradaban dalam konteks
ini diukur dari sejauh mana umat Islam mampu membenahi masyarakatnya melalui
pembentukan sistem hukum dan tatanan sosial yang teratur. Pada masa dan tempat

@ @ @ @ This is an open access article under the CC BY-INC-S.A license.
BY NC SA Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Manlana Malik 1brabim Malang.




Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 1193-1202 elSSN: 3024-8140

tertentu, umat Islam menunjukkan keseragaman dalam hal keyakinan, cara pandang,
serta perilaku sosial yang berlandaskan pada ajaran Islam, yang dipahami dalam konteks
kepentingan dan orientasi politik mereka(Febri & Muttagien, 2023).

Peradaban Islam dimulai sejak Nabi Muhammad Saw. diutus menjadi nabi. Namun jauh
sebelum itu rekam syariatnya sudah mulai terlihat sejak era Nabi Ibrahim As. Demikian
karena banyak syariat yang dibawa Nabi Muhammad banyak bersumber dari era
kenabian pendahulunya itu. Seperti berkurban, berhaji, khitan dst. Di samping itu,
kedekatan secara garis keturunan tidak terelakkan sehingga kemulian pada Nabi
Muhammad Saw. Memang sudah terbentuk dari nenek moyangnya. Sementara itu,
menjelang kelahiran Islam, peradaban dunia saat itu telah mengalami penyimpangan
yang jauh dari ajaran Allah Swt. Pada era pra-Islam, terdapat dua peradaban besar yang
mendominasi dunia, yaitu Kekaisaran Romawi Timur dan Kekaisaran Persia. Kedua
kerajaan ini merupakan negara adidaya yang berkuasa dan menjadi tetangga wilayah
Arab tempat di mana Islam kemudian muncul. Sebelum kedatangan Islam, kawasan
Arab sendiri belum memiliki peran signifikan dalam kancah sejarah dunia (Basit et al.,
2024).

Pada dasarnya, seluruh perjalanan hidup Rasulullah selalu mengandung hikmah.
Perjuangannya dalam membawa risalah kenabian tidak selalu mulus bahkan penuh
tantangan, terutama dari kaum Quraisy yang menolak ajaran Islam. Oleh karena itu,
penting untuk mengkaji sejarah peradaban Islam pada masa nabi Muhammad guna
memahami bagaimana Islam berkembang dari awal hingga menjadi agama yang
memiliki pengaruh besar di dunia sehingga kecintaan umat Islam terhadap Tuhan,
agama dan nabinya semakin kokoh. Penulisan artikel ini bertujuan untuk menggali
bagaimana sejarah perkembangan peradaban Islam pada masa nabi Muhammad SAW.

Pembahasan

Definisi Sejarah Peradaban Islam

Secara etimologis, istilah "sejarah" berasal dari bahasa Arab syajarah yang berarti
"pohon", dan dalam konteks ilmiah dikenal dengan istilah "history". Kata history sendiri
berasal dari bahasa Yunani historia, yang merujuk pada suatu penjelasan sistematis
tentang berbagai fenomena alam, baik yang tersusun secara kronologis maupun tidak.
Sejarah dapat dipahami sebagai ilmu yang mempelajari berbagai peristiwa, kejadian, dan
kondisi manusia di masa lampau, yang memiliki keterkaitan dengan situasi dan
perkembangan masa kini (Sewang, 2017). Dari definisi diatas dapat disimpulkan bahwa
sejarah adalah kronologi peristiwa atau kejadian masa lampau yang pernah dan benar-
benar terjadi di masa lampau atau masa lalu.

Kata peradaban dalam bahasa Indonesia berkonotasi dengan pengertian adab,
kesopanan, kesantunan serta kehalusan. Dan ada juga pendapat yang lain Peradaban
dapat diartikan sebagai bentuk kemajuan dalam aspek material seperti ilmu
pengetahuan dan teknologi, serta mencakup pula unsur kehalusan budaya, keteraturan
sosial, dan dimensi kemajuan lainnya. Menurut Yusuf Qardhawi, peradaban merupakan
kumpulan berbagai bentuk perkembangan, baik dalam hal fisik, keilmuan, seni, sastra,
maupun dalam kehidupan sosial, yang muncul dan berkembang dalam suatu masyarakat

194



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 1193-1202 elSSN: 3024-8140

atau masyarakat lain yang memiliki kesamaan karakter. Islam didefinisikan sebagai
sebuah agama yang diturunkan melalui Nabi Muhammad SAW sebagai wahyu dari Allah
SWT, yang mencakup ajaran tentang keimanan, ibadah, akhlak, dan hukum-hukum
kehidupan. Islam bukan hanya sekadar agama, tetapi juga sebuah sistem kehidupan
yang mengatur berbagai aspek sosial, politik, ekonomi, dan budaya dalam suatu
peradaban.

Secara umum, sejarah peradaban Islam menggambarkan bagaimana ajaran Islam
membentuk tatanan masyarakat yang maju, berbudaya, aspek sosial, politik, ekonomi,
ilmu pengetahuan, serta memberikan kontribusi bagi perkembangan ilmu dan teknologi
di dunia. Sehingga dapat disimpulkan Sejarah Peradaban Islam adalah keterangan
mengenai pertumbuhan dan perkembangan peradaban Islam sejak zaman lahirnya
Islam sampai sekarang (Zakariya, 2018).

Dengan mempelajari sejarah peradaban Islam diharapkan dapat memberikan
pemahaman yang menyeluruh tentang proses pertumbuhan dan perkembangan
peradaban Islam dari awal kemunculannya hingga masa kini. Kajian terhadap sejarah ini
tidak hanya bermanfaat dalam upaya membangun dan mengembangkan peradaban
Islam, tetapi juga mampu memberikan solusi atas berbagai persoalan yang dihadapi
umat Islam saat ini. Selain itu, pemahaman ini dapat menumbuhkan sikap positif dalam
menyikapi berbagai dinamika dan perubahan dalam sistem peradaban Islam.

Peradaban Islam pada Periode Makkah
Nabi Muhammad SAW Pra Kenabian

Nabi Muhammad SAW lahir di kota Makkah pada hari Senin, 12 Rabi’ul Awal di Tahun
Gajah, yang bertepatan dengan tanggal 20 April 571 Masehi. Beliau berasal dari keluarga
bangsawan suku Quraisy, putra dari Abdullah bin Abdul Muthalib dan Aminah binti
Wahab. Nabi Muhammad SAW lahir dalam kondisi yatim karena sang ayah telah
meninggal dunia saat beliau masih dalam kandungan. Pada usia enam tahun, beliau juga
kehilangan ibunya, sehingga menjadi yatim piatu sejak kecil. Pada saat kelahiran Nabi
Muhammad SAW, masyarakat Arab hidup dalam masa yang dikenal sebagai zaman
jahiliah, terutama ditandai oleh kemerosotan dalam aspek moral dan keagamaan. Gaya
hidup nomaden yang dianut oleh sebagian besar masyarakat Makkah kala itu membuat
mereka terbiasa hidup bebas tanpa ikatan hukum yang jelas, sehingga nilai kebebasan
menjadi sesuatu yang sangat dijunjung tinggi.

Sebelum diangkat menjadi rasul, Nabi Muhammad SAW pernah menjalani dua jenis
pekerjaan. Pertama, beliau menggembalakan kambing saat tinggal di pedesaan
bersama ibu asuhnya, Halimah. Kedua, ketika tinggal bersama pamannya, Abu Thalib,
beliau ikut serta dalam kegiatan perdagangan hingga mencapai usia dewasa dan
melakukan perjalanan dagang ke wilayah Syam. Dalam perjalanan dagang Nabi
Muhammad dengan pamannya Abu Thalib, di Bushra selatan Syiria (Syam) dia bertemu
dengan pendeta Kristen bernama Buhairah. Pendeta ini melihat tanda-tanda kenabian
pada nabi Muhammad sesuai dengan cerita-cerita Kristen. Pendeta tersebut kemudian
menasihati Abu Thalib agar tidak melanjutkan perjalanan terlalu jauh ke wilayah Syam,
karena dikhawatirkan orang-orang Yahudi yang mengenali tanda-tanda kenabian pada
diri Muhammad akan berniat jahat terhadapnya. Dalam aktivitas berdagang, Nabi

1195



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 1193-1202 elSSN: 3024-8140

Muhammad selalu menjunjung tinggi nilai-nilai kejujuran, amanah, keadilan, dan
menghindari praktik riba. Selain itu, keramahan dan kesantunan beliau dalam berbicara
ketika menawarkan barang menjadi salah satu faktor yang menarik minat para pembeli,
sehingga barang dagangannya pun cepat terjual. (Kulsum, 2021).

Ketokohan Nabi Muhammad di Mekkah bukanlah sesuatu yang muncul secara
mendadak. Sejak masa kanak-kanak hingga dewasa dan sebelum diangkat menjadi
Rasul, beliau telah dikenal sebagai sosok yang memiliki akhlak mulia dan kepribadian
terpuji, tanpa celaan dalam sikap maupun perilaku. Nabi Muhammad tidak pernah
terlibat dalam penyembahan berhala, mengonsumsi minuman keras, atau mengunjungi
tempat hiburan dan perjudian. Beliau dikenal sebagai pribadi yang pemalu namun
dermawan, ramah dalam pergaulan, serta penuh kebijaksanaan. Saat berbicara dengan
orang lain, beliau selalu menyimak dengan sungguh-sungguh tanpa memalingkan wajah.
Ucapannya jelas, tidak banyak bicara, dan lebih sering mendengarkan. Jika berbicara,
beliau selalu menyampaikan kebenaran, bahkan saat menyisipkan candaan. Ketika
marah, beliau tidak menunjukkan amarah secara berlebihan, hanya terlihat sedikit
keringat di dahinya sebagai tanda bahwa beliau tengah menahan diri. (Zohdi, 2018).

Pengangkatan Menjadi Rasul

Terhitung sejak diangkatnya sebagai seorang nabi bertepatan dengan turunnya QS.
Al-Alaq: 1-5 dan QS. Al-Mudatsir: 1-7, nabi Muhammad mulai melakukan dakwah yang
bertujuan untuk memperbaiki perilaku bangsa Arab pada masa itu. Secara garis besar,
jejak dakwah nabi Muhammad terbagi menjadi 2 periode yaitu periode Makkah (13
tahun) yang berfokus pada pembinaan dan pendidikan tauhid dan periode Madinah (10
tahun) yang berfokus pada pendidikan sosial dan politik (Basit et al., 2024). Pada periode
Makkah, Rasulullah SAW menggunakan 2 metode dakwah dalam upaya penyebaran
ajaran Islam. Adapaun metode tersebut adalah sebagai berikut:

a. Dakwah Sembunyi-Sembunyi

Ketika Nabi Muhammad menerima wahyu pertama di Gua Hira, beliau dan para
pengikut awal Islam berada dalam kondisi yang masih rapuh secara internal serta
menghadapi berbagai ancaman dari pihak luar (Antariksa, 2017). Pada tahap awal,
Rasulullah menjalankan dakwahnya secara diam-diam dengan tujuan mengajak
manusia untuk beriman kepada Allah Swt., mengenal ajaran tauhid, dan menyadari
bahwa Tuhan yang sebenarnya hanyalah Allah semata. Strategi dakwah tersembunyi
ini dipilih untuk mencegah timbulnya konflik yang berpotensi besar di tengah
masyarakat, terutama di kalangan Quraisy yang sangat fanatik dan kukuh
mempertahankan tradisi serta keyakinan jahiliah mereka. Dakwah Rasulullah pada
fase ini difokuskan terlebih dahulu kepada keluarga dekat dan kerabatnya, dan
berlangsung selama sekitar tiga hingga empat tahun.

Empat tahun awal masa kenabian merupakan periode persiapan bagi Rasulullah
SAW dalam membangun fondasi dakwah, menghimpun kekuatan, serta mencari
pengikut yang setia. Pada masa ini, wahyu-wahyu yang diturunkan umumnya bersifat
edukatif dan memberikan bimbingan, pembinaan, serta penguatan spiritual guna
menunjang keberhasilan dakwah beliau. Isi wahyu tersebut mencakup pengenalan
terhadap sifat-sifat Allah Swt. dan pengajaran mengenai prinsip-prinsip dasar akhlak
dalam ajaran Islam. Selain itu, wahyu saat itu sebagai bantahan secara umum tentang
pandangan hidup masyarakat jahiliyyah yang berkembang saat itu. Dari dakwah yang

1196



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 1193-1202 elSSN: 3024-8140

dilakukan Rasulullah secara sembunyi-sembunyi tersebut, lahirlah Assabiqunal
Awwalun (orang-orang yang pertama kali masuk Islam) yaitu Khadijah (istrinya), Ali
bin Abi Thalib, Zaid bin Haritsah (anak angkat beliau), Abu Bakar (sahabat dekat sejak
masa kecil), dan Ummu Aiman (pengasuh Nabi sejak kecil). Melalui perantara Abu
Bakar, jumlah pengikut Rasulullah SAW semakin bertambah. Di antara mereka adalah
Abd Amar bin Auf yang kemudian dikenal sebagai Abdur Rahman bin Auf, Abu

Ubaidah bin Jarrah, Usman bin Affan, Zubair bin Awwam, Sa’ad bin Abi Wagas, Argam

bin Abi Al Argam, Fathimah binti Khattab, Talhah bin Ubaidillah, dan lainnya.

(Tsuroyya, 2020).

. Dakwah Terang-Terangan
Setelah beberapa waktu menyampaikan ajaran Islam secara tersembunyi, Nabi

Muhammad SAW kemudian menerima perintah melalui wahyu dalam QS. Al-Hijr: 94

untuk mulai berdakwah secara terbuka. Beliau pun mulai menyampaikan ajaran Islam

kepada seluruh lapisan masyarakat, tanpa membedakan antara kaum bangsawan dan
budak. Dakwah awalnya ditujukan kepada penduduk Makkah, lalu meluas ke
berbagai wilayah lain, termasuk kepada para peziarah dari luar negeri yang datang ke

Makkah untuk menunaikan ibadah haji. Rasulullah menjalankan misi dakwah ini

dengan penuh semangat dan ketekunan. Perlahan namun pasti, hasilnya mulai

terlihat. Jumlah pengikut yang awalnya hanya sedikit, semakin bertambah setiap
harinya. Sebagian besar dari mereka berasal dari kalangan wanita, budak, pekerja,
dan orang-orang miskin. Meski berasal dari golongan yang lemah secara sosial,

mereka memiliki semangat dan keteguhan yang luar biasa (Yatim, 2018).

Setelah dakwah terang-terangan itu, beragam penolakan terhadap dakwah Nabi

Muhammad SAW mulai datang dari pemimpin Quraisy sebagaimana berikut ini:

1) Mendatangi Abu Thalib, paman yang mengasuh Nabi Muhammad Agar Abu Thalib
mencegah kegiatan dakwah Nabi Muhammad, namun tidak berhasil. Mereka
meminta.

2) Kaum kafir Quraisy mengutus Walid bin Mughirah dengan membawa seorang
pemuda kepada untuk ditukar dengan Nabi Muhammad. Ancaman ini sempat
membuat Abu Thalib khawatir akan keselamatan Nabi Muhammad, tetapi Nabi
Muhammad tetap bersikeras untuk melanjutkan dakwahnya.

3) Mengutus Utbah bin Rabi“ah, seorang ahli retorika untuk membujuk Nabi
Muhammad dengan menawarkan harta dan tahta asalkan beliau mau
menghentikan dakwahnya. Tetapi tetap ditolak keras oleh Nabi Muhammad.

4) Tindakan kekerasan fisik kerap dilakukan terhadap para budak dan individu yang
memeluk Islam. Mereka yang memutuskan untuk mengikuti ajaran Islam sering
mengalami penyiksaan yang kejam. Di antaranya adalah Bilal bin Rabah, Amir bin
Fuhairah at-Tamimi, Ummu Ubais, an-Nadhiyah bersama putrinya, al-
Mu’ammiliyah, serta Zinirah—yang disiksa hingga kehilangan penglihatannya.
Bahkan, Ummu Amar binti Yair binti Kubath, seorang budak dari Bani Makhzum,
meninggal dunia akibat siksaan yang dideritanya. Tak hanya kalangan budak,
Usman bin Affan, seorang bangsawan Quraisy yang juga memeluk Islam, pernah
dikurung dan dipukuli oleh saudaranya sendiri dalam sebuah ruangan gelap.
(Tsuroyya, 2020).

1197



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 1193-1202 elSSN: 3024-8140

Penolakan terhadap dakwah Nabi Muhammad SAW disebabkan oleh berbagai
faktor. Pertama, dalam aspek politik dan kekuasaan, banyak tokoh Quraisy tidak mampu
membedakan antara misi kenabian dan ambisi kekuasaan. Mereka menganggap bahwa
mengikuti ajakan Nabi berarti menerima dominasi politik dari Bani Abdul Muthalib.
Kedua, dari sisi sosial, ajaran Islam yang menekankan persamaan derajat antar manusia
bertentangan dengan struktur sosial saat itu, di mana golongan atas enggan disamakan
dengan kaum budak atau masyarakat kelas bawah. Nabi Muhammad menyerukan
persamaan hak antara bangsawan dan hamba sahaya. Hal ini tidak disetujui oleh kelas
bangsawan Quraisy. Ketiga, Agama dan keyakinan. Para pemimpin Quraisy tidak mau
percaya ataupun mengakui serta tidak menerima ajaran tentang kebangkitan kembali
dan pembalasan di akhirat. Keempat, Budaya. Kebiasaan mengikuti ajaran nenek
moyang secara turun-temurun telah mengakar kuat dalam budaya masyarakat Arab,
sehingga mereka merasa sangat sulit untuk melepaskan kepercayaan lama dan
menerima ajaran Islam. Selain itu, dari segi ekonomi, para pemahat dan pedagang
patung menganggap bahwa ajaran Islam menjadi ancaman terhadap mata pencaharian
mereka, karena Islam melarang praktik penyembahan berhala yang menjadi sumber
utama pendapatan mereka. (Sewang, 2017).

Kondisi Sosial dan Ekonomi pada Periode Makkah

Seiring dengan berjalannya waktu, tatanan baru mulai diterapkan oleh Nabi
Muhammad SAW pada masyarakat Makkah. Dalam bidang sosial, Nabi Muhammad
mengemukakan adanya persamaan atau keadilan sosial bagi setiap individu yang diikat
dengan dasar akidah. Hal ini tentu berbeda dengan kondisi sebelum Islam datang,
dimana pada saat itu diberlakukan sistem perbudakan yang menyebabkan adanya
perbedaan antara setiap individu (Sairazi, 2019). Dalam aspek ekonomi, wilayah Makkah
dan sekitarnya tidak memiliki lahan pertanian yang memadai, sehingga aktivitas utama
penduduknya berfokus pada perdagangan. Letak strategis kota Makkah di tengah
Jazirah Arab, yang menghubungkan jalur utara dan selatan, menjadikannya
persinggahan penting bagi berbagai kabilah dan pedagang dari luar negeri. Selain itu,
arus kedatangan para peziarah dari berbagai wilayah yang datang untuk mengunjungi
Ka'bah turut mendorong pertumbuhan ekonomi kota tersebut secara signifikan
(Kulsum, 2020).

Kondisi Hukum pada Periode Makkah

Pada awalnya, penegakan hukum di masa Jahiliyah dipengaruhi oleh adanya sifat
kebangsaan yang berlebihan dan kesukuan (Faruq et al., 2024). Kemudian, seiring
dengan berkembangnya ajaran Islam, hukum Islam mulai terbentuk dan berfungsi
sebagai sistem aturan yang mengatur kehidupan masyarakat. Al-Qur’an dan Sunnah
Rasulullah SAW menjadi sumber utama dalam menetapkan hukum. Pada masa itu, Nabi
Muhammad SAW merupakan otoritas tunggal dalam penyelesaian berbagai persoalan
hukum, karena semua perkara hukum dikembalikan langsung kepada beliau. Fokus
utama beliau adalah membenahi keyakinan masyarakat Arab dengan menanamkan
ajaran tauhid dalam akidah mereka serta mengalihkan penyembahan dari berhala
kepada Allah semata.

Karena itu, wahyu-wahyu yang diturunkan di Makkah sebelum peristiwa hijrah
umumnya berisi peringatan untuk tidak menyekutukan Allah dan ajakan untuk beriman

1198



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 1193-1202 elSSN: 3024-8140

kepada-Nya. Ayat-ayat tersebut juga memuat kisah para nabi terdahulu serta sejarah
umat-umat masa lampau, sebagai pelajaran bagi masyarakat. Selain itu, wahyu tersebut
mengajak mereka meninggalkan kebiasaan-kebiasaan negatif warisan leluhur dan
mendorong perilaku yang baik terhadap sesama. Berdasarkan isi dan tujuan wahyu-
wahyu itu, periode Makkah dapat disebut sebagai masa revolusi akidah, yaitu fase
transformasi mendasar dalam sistem kepercayaan masyarakat jahiliyah menuju
penghambaan yang murni kepada Allah. Fase ini membawa perubahan besar yang
menyentuh seluruh aspek kehidupan, baik secara sosial maupun moral (Sairazi, 2019).

Peradaban Islam pada Periode Madinah
Rasulullah Hijrah ke Madinah

Periode Madinah merupakan fase peting dalam sejarah peradaban Islam, yang dimulai
setelah hijrah Nabi Muhammad SAW dari Makkah ke Madinah pada tahun 622 M (1
Hijriah). Kala itu beliau bertemu dengan segolongan masyarakat Madinah yang berasal
dari suku Khazraj di Agabah (tempat di antara Mina dan Mekkah). Begitu pulang ke
Madinah, mereka mengabarkan kepada masyarakat Madinah tentang keberadaan Nabi
Agung yang mereka temui itu (Suntiah, 2024). Pada musim berikutnya, datang secara
bersama-sama dari dua suku Auz dan Khazraj dalam jumlah besar dan berbaiat masuk
Islam kepada Nabi Muhammad. Setelah itu dipilihlah masing-masing dari kedua suku itu
untuk dijadikan pemimpin masyarakat muslim Mekkah untuk hijrah ke Madinah.

Hijrah ke Madinah bukan sekadar perpindahan tempat bagi Rasulullah SAW dan para
pengikutnya, tetapi juga menjadi awal baru bagi dakwah Islam. Dengan kebijaksanaan
dan strategi yang tepat, beliau berhasil menyatukan berbagai kelompok masyarakat,
menetapkan aturan hidup bersama, serta menciptakan perdamaian di tengah
keberagaman. Inilah beberapa strategi dakwah yang diterapkan Rasulullah dalam
membangun peradaban Islam di Madinah:

a. Pembangunan masjid Nabawi
Pendirian Masjid Nabawi merupakan langkah awal dalam strategi dakwah
Rasulullah SAW untuk memperluas penyebaran Islam. Masjid inimemegang peranan
yang sangat penting dalam perjalanan sejarah Islam. Selain berfungsi sebagai
tempat ibadah, masjid juga digunakan sebagai lokasi pengangkatan khalifah, tempat
baiat, forum musyawarah untuk membahas berbagai persoalan umat, serta
berfungsi sebagai pusat pemerintahan pada masa itu.
b. Membangun ukhuwwah islamiyyah
Salah satu langkah strategis yang dilakukan Rasulullah SAW adalah
mempersaudarakan kaum Anshar dengan kaum Muhajirin. Proses pemersaudaraan
ini dilakukan di rumah Anas bin Malik. Dengan penuh keikhlasan, kaum Anshar
memberikan bantuan kepada kaum Muhajirin dalam berbagai hal, termasuk
menyediakan tempat tinggal bahkan berbagi harta. Ikatan persaudaraan ini mampu
meruntuhkan batas-batas kesukuan dan menumbuhkan semangat saling tolong-
menolong. Rasulullah SAW berhasil menciptakan harmoni dalam keberagaman
sosial masyarakat Madinah. Lebih dari sekadar menyatukan, beliau juga berhasil
menghapus fanatisme kesukuan di kalangan umat Islam, baik dari suku Aus, Khazraj,
maupun dari kalangan Muhajirin lainnya. Permusuhan yang sebelumnya ada pun

1199



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 1193-1202 elSSN: 3024-8140

berubah menjadi hubungan saling mendukung, berbagi dalam suka dan duka, serta
mempererat solidaritas antar sesama.
¢. Membuat perjanjian dengan non-Muslim

Pada saat Rasulullah SAW tiba di Madinah, masyarakatnya terdiri dari tiga
kelompok utama: Arab Muslim, Arab non-Muslim, dan komunitas Yahudi. Untuk
menciptakan keharmonisan di antara ketiganya, Rasulullah menyusun suatu
perjanjian yang dicetuskan pada tahun 622 M atau tahun pertama hijriyah yang
dikenal sebagai Piagam Madinah (Rofiq, n.d., 2012). Perjanjian ini bertujuan untuk
menjamin keamanan dan menciptakan perdamaian di tengah keberagaman. Melalui
kesepakatan ini, diharapkan terwujud suasana yang harmonis dan kondusif, yang
mendorong semangat saling menolong serta toleransi antar golongan, sehingga
terbentuk tatanan masyarakat yang terbebas dari konflik dan permusuhan.

Setelah struktur sosial masyarakat Madinah berhasil dibangun, langkah berikutnya
yang ditempuh Rasulullah SAW adalah menetapkan fondasi utama dalam bidang politik,
ekonomi, dan sosial. Beliau dengan segera merancang landasan yang kokoh sebagai
pijakan bagi pertumbuhan, pembinaan, dan perkembangan masyarakat Islam yang baru
terbentuk. Pada periode ini, islam mulai mengalami perkembangan diberbagai bidang,
diantaranya yaitu pembentukan sistem sosial kemasyarakatan, politik, dan ekonomi
(Tarigan et al., 2022).

Perkembangan Peradaban Islam Fase Madinah Dalam Sistem Sosial Masyarakat

a. Sistem Muakhkhah (persaudaraan), dalam pandangan Islam, sesama Muslim
diperlakukan sebagai saudara, sebagaimana ditegaskan dalam Q.S. Al-Hujurat
(49):10. Menjalin hubungan persaudaraan yang erat serta saling membantu dalam
kebaikan merupakan kewajiban yang harus dipenuhi oleh setiap individu Muslim.

b. lkatan iman, hal ini menjadikan ikatan iman sebagai dasar paling kuat yang dapat
mengikat masyarakat dalam keharmonisan. lkatan ini berdasarkan pada
kepercayaan kepada Allah dan ajaran Islam yang mempersatukan manusia tanpa
membedakan suku, ras, atau status sosial. Islam juga membolehkan bentuk ikatan
lain seperti ikatan kekeluargaan, persahabatan, atau hubungan sosial lainnya,
selama ikatan tersebut tidak bertentangan dengan prinsip ajaran Islam.

c. lkatan kasih sayang menjadi salah satu fondasi yang dibangun oleh Nabi SAW dalam
membentuk masyarakat Madinah. Beliau menanamkan nilai tolong-menolong dan
saling menghormati di antara sesama mukmin. Dalam tatanan masyarakat tersebut,
tidak ada kesenjangan sikap. Orang kaya tidak merendahkan yang miskin, pemimpin
tidak bersikap angkuh terhadap rakyatnya, dan yang kuat tidak menindas yang
lemah.

d. Toleransi antarumat beragama merupakan salah satu prinsip yang diterapkan dalam
masyarakat Madinah. Toleransi ini tidak hanya terjadi di antara sesama pemeluk
Islam, seperti antara kaum Muhajirin dan Anshar, tetapi juga antara kaum Muslimin
dengan komunitas Yahudi yang berbeda keyakinan. Prinsip hidup berdampingan ini
diatur secara jelas melalui sejumlah ketentuan yang kemudian dirumuskan dan
diabadikan dalam Piagam Madinah sebagai landasan kehidupan bersama yang
harmonis (Julia, 2023).

1200



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 1193-1202 elSSN: 3024-8140

Perkembangan Peradaban Islam Fase Madinah Dalam Sistem Politik

Hijrahnya Rasulullah SAW ke Madinah bukanlah bentuk pelarian dari tekanan yang
dihadapi di Makkah, maupun karena sedikitnya jumlah pengikut. Sebaliknya, hijrah
merupakan langkah strategis yang cermat dalam dakwah beliau, dengan tujuan agar
risalah dan syariat Islam dapat disampaikan secara lebih efektif dan diterima secara
menyeluruh oleh masyarakat.

Hijrah tersebut membentuk tiga kelompok Masyarakat, seperti: Kaum Muhajirin
(Muslim pendatang dari Mekkah), Kaum Anshar (Muslim pribumi Madinah), Kaum
Yahudi (sisa-sisa Bani Israil dan orang-orang Arab yang memeluk agama Yahudi), dan
Suku-suku Arab lainnya (baik yang Muslim maupun non-Muslim). Kondisi masyarakat
yang beragam ini mendorong Rasulullah untuk membangun sistem politik yang adil dan
harmonis. Sistem politik yang diterapkan Rasulullah di Madinah adalah teokrasi, yaitu
pemerintahan berdasarkan hukum Allah (syariat Islam) dengan Rasulullah sebagai
pemimpin tertinggi. Sistem politik Madinah ini didasarkan pada Al-Quran, Hadis dan
Piagam Madinah (yang mengatur hubungan antara Muslim dan non-Muslim di Madinah,
menciptakan kerjasama dan toleransi antar berbagai suku dan agama).

Perkembangan Peradaban Islam Fase Madinah Dalam Sistem Ekonomi

Rasulullah SAW membawa perubahan besar dalam sistem ekonomi masyarakat
Madinah. Nabi muhammad Saw bukan hanya sebagai pemimpin bangsa beliau juga
sebagai pembisnis sejak beliau masih muda. Sejak berbisnis beliau dikenal sebagai orang
yang rajin, jujur, dan dapat dipercayai maka beliau mendapat gelar al-amin. Hasil dari
nabi Muhammad Saw membina masyarakat serta memberdayakan masyarakat
Madinah. Sehingga Madinah mempunyai sumber perekonomian yang lebih maju .
Sebelum kedatangan Rasulullah masyarakat Madinah, terutama orang-orang Yahudi
memiliki kebiasaan menjalankan sistem ekonomi berbasis riba (bunga pinjaman) yang
sangat merugikan pihak peminjam, terutama golongan lemah. Riba merupakan
perbuatan yang dilarang dalam Islam karena dianggap menindas dan tidak adil.
Rasulullah SAW sebagai pemimpin, menerapkan aturan ekonomi yang berlandaskan Al-
Qur'an, yang melarang riba dan mendorong sistem ekonomi berbasis keadilan,
kejujuran, serta tolong-menolong (Tarigan et al., 2022).

Kesimpulan

Sejarah Peradaban Islam adalah keterangan mengenai pertumbuhan dan
perkembangan peradaban Islam sejak zaman lahirnya Islam sampai sekarang. Secara
umum, sejarah peradaban Islam menggambarkan bagaimana ajaran Islam membentuk
tatanan masyarakat yang maju, berbudaya, aspek sosial, politik, ekonomi, ilmu
pengetahuan, serta memberikan kontribusi bagi perkembangan ilmu dan teknologi di
dunia.

Peradaban Islam pada periode Makkah berfokus pada pembinaan dan pendidikan
tauhid, dimana pada fase ini Nabi Muhammad berusaha untuk membenahi tatanan
masyarakat Arab jahiliyah. Seperti, pada bidang sosial, Nabi Muhammad menghapus
sistem perbudakan sehingga setiap individu mempunyai kedudukan yang setara. Pada
bidang hukum, semua permasalahan diserahkan kembali kepada Nabi Muhammad serta

1201



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 1193-1202 elSSN: 3024-8140

menjadikan Al-Qur’an dan sunnah Rasulullah sebagai sumber hukum. Peradaban Islam
pada periode Madinah berfokus pada pendidikan sosial dan politik. Pada fase ini,
Rasulullah  menerapkan beberapa kebijakan seperti membangun masjid nabawi,
membangun ukhuwah Islamiyah dan membuat perjanjian antara orang muslim dengan
orang non-muslim agar mereka dapat hidup berdampingan.

Daftar Pustaka

Antariksa, W. F. (2017). Penerapan Manajemen Strategi dalam Dakwah Nabi Muhammad
SAW. J-MPI (Jurnal Mangjemen Pendidikan Islam), 2(1), 28-37. http://repository.uin-
malang.ac.id/2048/

Basit, A., Rifa’i, I., & Suntiah, R. (n.d.). (2024). Peradaban Islam Pada Masa Nabi
Muhammad  SAW.  Tazkiya:  Jurnal  Pendidikan  Islam, 13(2), 54-65.
http://dx.doi.org/10.30829/taz.v13i1.3116

Farug, U. A., Biari, D. A. H., Lismana, I., & Sabrina, C. (n.d.). (2024). Kondisi Sosial dan
Hukum Masyarakat Arab Pra-Islam. Tashdiq: Jurnal Kajian Agama dan Dakwah, 4(1), 1-
8. http:/[repository.uin-malang.ac.id/19209/

Febri, I. W. N., & Muttagien, M. (2023). Peradaban Islam Era Nabi Muhammad S.A.W.
Journal of Education, Humaniora and Social Sciences (JEHSS), 5(3), 2417-2428.
https://doi.org/10.34007/jehss.v5i3.1641

Kulsum, Ummu. (2017). Sejarah Peradaban Islam Klasik & Pertengahan. Duta Media
Publishing.

Rofig, A. (n.d.). (2012). Manajemen Perdamaian Perspektif Al-Qur'an dan Piagam
Madinah. Research Report. UIN Maulana Malik Ibrahim Malang. http://repository.uin-
malang.ac.id/2425/

Sairazi, Abdul Hafiz. (2019). Kondisi Geografis, Sosial Politik dan Hukum di Makkah dan
Madinah pada Masa Awal Islam. Journal of Islamic and Law Studies, 3(1), 119-146.
https://doi.org/10.18592/jils.v1i1.2658

Tarigan, M., Ningrum, N. O., Siregar, I. A., Siregar, M. U., & Harahap, M. (n.d.). (2022).
Sejarah Peradaban Islam dan Peradaban Arab Pra Islam. Jurnal Pendidikan dan
Konseling, 4(6), 5665-5671. https://doi.org/10.31004/jpdk.v4i6.9173

Zakariya, D. M. (2018). Sejarah peradaban Islam: Prakenabian hingga Islam di Indonesia.
Madani Media.

1202



