
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 
Volume 3, Issue June, 2025 pp. 1193-1202     http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Peradaban islam pada masa nabi Muhammad SAW 

Muhammad Alvin Hidayatulloh 
Program Studi Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: mhamdalvin29@gmail.com  
 

A B S T R A K 
Artikel ini membahas sejarah perkembangan peradaban Islam pada 
masa Nabi Muhammad SAW, mulai dari periode Makkah hingga 
Madinah. Penelitian ini bertujuan untuk menjelaskan bagaimana 
Rasulullah membangun tatanan sosial, hukum, politik, dan ekonomi 
yang berlandaskan nilai-nilai Islam. Pada periode Makkah, dakwah Nabi 
Muhammad berfokus pada pembinaan akidah, penghapusan sistem 
perbudakan, serta penanaman nilai-nilai keadilan sosial. Sementara itu, 
periode Madinah ditandai dengan pembentukan sistem masyarakat 
yang inklusif melalui Piagam Madinah, pembangunan Masjid Nabawi, 
dan sistem ekonomi anti riba. Pendekatan historis-deskriptif digunakan 
dalam penulisan ini dengan merujuk pada sumber-sumber primer dan 

sekunder. Hasilnya menunjukkan bahwa peradaban Islam pada masa Nabi Muhammad SAW telah 
meletakkan fondasi kuat bagi pengembangan masyarakat berperadaban tinggi. Temuan ini diharapkan 
mampu memberikan inspirasi dalam membangun peradaban Islam kontemporer yang berakar pada nilai-nilai 
profetik dan kebersamaan sosial. 

A B S T R A C T 
This article discusses the historical development of Islamic civilization during the time of Prophet 
Muhammad SAW, from the Makkah period to the Madinah period. The study aims to explain how the 
Prophet built social, legal, political, and economic structures based on Islamic values. In the Makkah 
period, the Prophet’s mission focused on fostering monotheism, abolishing slavery, and instilling the 
principles of social justice. Meanwhile, the Madinah period was marked by the establishment of an 
inclusive society through the Charter of Medina, the construction of the Prophet’s Mosque, and the 
implementation of an interest-free economic system. A historical-descriptive approach is used in this 
study, referring to both primary and secondary sources. The findings show that Islamic civilization during 
the time of Prophet Muhammad SAW laid a strong foundation for the development of a highly civilized 
society. These findings are expected to inspire the building of a contemporary Islamic civilization rooted 
in prophetic values and social solidarity. 

Pendahuluan  

Menurut definisi etimologisnya, Islam berarti "penyerahan diri" pada kebenaran 
tertinggi. Islam berkembang dari awal sebagai output dari proses dialektis yang 
melibatkan menerima dari dan memberi kepada konsep dan peradaban manusia 
lainnya. Sebagai hasil dari pengadopsian, pelestarian, dan pengembangan Islam 
terhadap banyak aspek budaya Arab, ilmu-ilmu agama yang muncul dalam peradaban 
Arab dan menyebar di luarnya kini lebih mudah diakses oleh khalayak yang lebih 
luas.Secara umum, peradaban dalam masyarakat Muslim diyakini mulai berkembang 
pesat pada masa klasik dalam sejarah Islam. Kemajuan suatu peradaban dalam konteks 
ini diukur dari sejauh mana umat Islam mampu membenahi masyarakatnya melalui 
pembentukan sistem hukum dan tatanan sosial yang teratur. Pada masa dan tempat 

Kata Kunci: 
Peradaban islam, nabi 
muhammad SAW, periode 
makkah, periode madinah, 
sejarah islam 
 
Keywords: 
Islamic civilization, prophet 
muhammad SAW, makkah 
period, madinah period, 
islamic history 
 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 1193-1202  eISSN: 3024-8140 

1194 
 

tertentu, umat Islam menunjukkan keseragaman dalam hal keyakinan, cara pandang, 
serta perilaku sosial yang berlandaskan pada ajaran Islam, yang dipahami dalam konteks 
kepentingan dan orientasi politik mereka(Febri & Muttaqien, 2023).  

Peradaban Islam dimulai sejak Nabi Muhammad Saw. diutus menjadi nabi. Namun jauh 
sebelum itu rekam syariatnya sudah mulai terlihat sejak era Nabi Ibrahim As. Demikian 
karena banyak syariat yang dibawa Nabi Muhammad banyak bersumber dari era 
kenabian pendahulunya itu. Seperti berkurban, berhaji, khitan dst. Di samping itu, 
kedekatan secara garis keturunan tidak terelakkan sehingga kemulian pada Nabi 
Muhammad Saw. Memang sudah terbentuk dari nenek moyangnya. Sementara itu, 
menjelang kelahiran Islam, peradaban dunia saat itu telah mengalami penyimpangan 
yang jauh dari ajaran Allah Swt. Pada era pra-Islam, terdapat dua peradaban besar yang 
mendominasi dunia, yaitu Kekaisaran Romawi Timur dan Kekaisaran Persia. Kedua 
kerajaan ini merupakan negara adidaya yang berkuasa dan menjadi tetangga wilayah 
Arab tempat di mana Islam kemudian muncul. Sebelum kedatangan Islam, kawasan 
Arab sendiri belum memiliki peran signifikan dalam kancah sejarah dunia (Basit et al., 
2024).  

Pada dasarnya, seluruh perjalanan hidup Rasulullah selalu mengandung hikmah. 
Perjuangannya dalam membawa risalah kenabian tidak selalu mulus bahkan penuh 
tantangan, terutama dari kaum Quraisy yang menolak ajaran Islam. Oleh karena itu, 
penting untuk mengkaji sejarah peradaban Islam pada masa nabi Muhammad guna 
memahami bagaimana Islam berkembang dari awal hingga menjadi agama yang 
memiliki pengaruh besar di dunia sehingga kecintaan umat Islam terhadap Tuhan, 
agama dan nabinya semakin kokoh. Penulisan artikel ini bertujuan untuk menggali 
bagaimana sejarah perkembangan peradaban Islam pada masa nabi Muhammad SAW. 

Pembahasan  

Definisi Sejarah Peradaban Islam 

Secara etimologis, istilah "sejarah" berasal dari bahasa Arab syajarah yang berarti 
"pohon", dan dalam konteks ilmiah dikenal dengan istilah "history". Kata history sendiri 
berasal dari bahasa Yunani historia, yang merujuk pada suatu penjelasan sistematis 
tentang berbagai fenomena alam, baik yang tersusun secara kronologis maupun tidak. 
Sejarah dapat dipahami sebagai ilmu yang mempelajari berbagai peristiwa, kejadian, dan 
kondisi manusia di masa lampau, yang memiliki keterkaitan dengan situasi dan 
perkembangan masa kini (Sewang, 2017). Dari definisi diatas dapat disimpulkan bahwa 
sejarah adalah kronologi peristiwa atau kejadian masa lampau yang pernah dan benar-
benar terjadi di masa lampau atau masa lalu. 

Kata peradaban dalam bahasa Indonesia berkonotasi dengan pengertian adab, 
kesopanan, kesantunan serta kehalusan. Dan ada juga pendapat yang lain Peradaban 
dapat diartikan sebagai bentuk kemajuan dalam aspek material seperti ilmu 
pengetahuan dan teknologi, serta mencakup pula unsur kehalusan budaya, keteraturan 
sosial, dan dimensi kemajuan lainnya. Menurut Yusuf Qardhawi, peradaban merupakan 
kumpulan berbagai bentuk perkembangan, baik dalam hal fisik, keilmuan, seni, sastra, 
maupun dalam kehidupan sosial, yang muncul dan berkembang dalam suatu masyarakat 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 1193-1202  eISSN: 3024-8140 

1195 
 

atau masyarakat lain yang memiliki kesamaan karakter. Islam didefinisikan sebagai 
sebuah agama yang diturunkan melalui Nabi Muhammad SAW sebagai wahyu dari Allah 
SWT, yang mencakup ajaran tentang keimanan, ibadah, akhlak, dan hukum-hukum 
kehidupan. Islam bukan hanya sekadar agama, tetapi juga sebuah sistem kehidupan 
yang mengatur berbagai aspek sosial, politik, ekonomi, dan budaya dalam suatu 
peradaban. 

Secara umum, sejarah peradaban Islam menggambarkan bagaimana ajaran Islam 
membentuk tatanan masyarakat yang maju, berbudaya, aspek sosial, politik, ekonomi, 
ilmu pengetahuan, serta memberikan kontribusi bagi perkembangan ilmu dan teknologi 
di dunia. Sehingga dapat disimpulkan Sejarah Peradaban Islam adalah keterangan 
mengenai pertumbuhan dan perkembangan peradaban Islam sejak zaman lahirnya 
Islam sampai sekarang (Zakariya, 2018). 

Dengan mempelajari sejarah peradaban Islam diharapkan dapat memberikan 
pemahaman yang menyeluruh tentang proses pertumbuhan dan perkembangan 
peradaban Islam dari awal kemunculannya hingga masa kini. Kajian terhadap sejarah ini 
tidak hanya bermanfaat dalam upaya membangun dan mengembangkan peradaban 
Islam, tetapi juga mampu memberikan solusi atas berbagai persoalan yang dihadapi 
umat Islam saat ini. Selain itu, pemahaman ini dapat menumbuhkan sikap positif dalam 
menyikapi berbagai dinamika dan perubahan dalam sistem peradaban Islam. 

Peradaban Islam pada Periode Makkah 

Nabi Muhammad SAW Pra Kenabian 

Nabi Muhammad SAW lahir di kota Makkah pada hari Senin, 12 Rabi’ul Awal di Tahun 
Gajah, yang bertepatan dengan tanggal 20 April 571 Masehi. Beliau berasal dari keluarga 
bangsawan suku Quraisy, putra dari Abdullah bin Abdul Muthalib dan Aminah binti 
Wahab. Nabi Muhammad SAW lahir dalam kondisi yatim karena sang ayah telah 
meninggal dunia saat beliau masih dalam kandungan. Pada usia enam tahun, beliau juga 
kehilangan ibunya, sehingga menjadi yatim piatu sejak kecil. Pada saat kelahiran Nabi 
Muhammad SAW, masyarakat Arab hidup dalam masa yang dikenal sebagai zaman 
jahiliah, terutama ditandai oleh kemerosotan dalam aspek moral dan keagamaan. Gaya 
hidup nomaden yang dianut oleh sebagian besar masyarakat Makkah kala itu membuat 
mereka terbiasa hidup bebas tanpa ikatan hukum yang jelas, sehingga nilai kebebasan 
menjadi sesuatu yang sangat dijunjung tinggi.  

Sebelum diangkat menjadi rasul, Nabi Muhammad SAW pernah menjalani dua jenis 
pekerjaan. Pertama, beliau menggembalakan kambing saat tinggal di pedesaan 
bersama ibu asuhnya, Halimah. Kedua, ketika tinggal bersama pamannya, Abu Thalib, 
beliau ikut serta dalam kegiatan perdagangan hingga mencapai usia dewasa dan 
melakukan perjalanan dagang ke wilayah Syam. Dalam perjalanan dagang Nabi 
Muhammad dengan pamannya Abu Thalib, di Bushra selatan Syiria (Syam) dia bertemu 
dengan pendeta Kristen bernama Buhairah. Pendeta ini melihat tanda-tanda kenabian 
pada nabi Muhammad sesuai dengan cerita-cerita Kristen. Pendeta tersebut kemudian 
menasihati Abu Thalib agar tidak melanjutkan perjalanan terlalu jauh ke wilayah Syam, 
karena dikhawatirkan orang-orang Yahudi yang mengenali tanda-tanda kenabian pada 
diri Muhammad akan berniat jahat terhadapnya. Dalam aktivitas berdagang, Nabi 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 1193-1202  eISSN: 3024-8140 

1196 
 

Muhammad selalu menjunjung tinggi nilai-nilai kejujuran, amanah, keadilan, dan 
menghindari praktik riba. Selain itu, keramahan dan kesantunan beliau dalam berbicara 
ketika menawarkan barang menjadi salah satu faktor yang menarik minat para pembeli, 
sehingga barang dagangannya pun cepat terjual.  (Kulsum, 2021). 

Ketokohan Nabi Muhammad di Mekkah bukanlah sesuatu yang muncul secara 
mendadak. Sejak masa kanak-kanak hingga dewasa dan sebelum diangkat menjadi 
Rasul, beliau telah dikenal sebagai sosok yang memiliki akhlak mulia dan kepribadian 
terpuji, tanpa celaan dalam sikap maupun perilaku. Nabi Muhammad tidak pernah 
terlibat dalam penyembahan berhala, mengonsumsi minuman keras, atau mengunjungi 
tempat hiburan dan perjudian. Beliau dikenal sebagai pribadi yang pemalu namun 
dermawan, ramah dalam pergaulan, serta penuh kebijaksanaan. Saat berbicara dengan 
orang lain, beliau selalu menyimak dengan sungguh-sungguh tanpa memalingkan wajah. 
Ucapannya jelas, tidak banyak bicara, dan lebih sering mendengarkan. Jika berbicara, 
beliau selalu menyampaikan kebenaran, bahkan saat menyisipkan candaan. Ketika 
marah, beliau tidak menunjukkan amarah secara berlebihan, hanya terlihat sedikit 
keringat di dahinya sebagai tanda bahwa beliau tengah menahan diri. (Zohdi, 2018). 

Pengangkatan Menjadi Rasul 

Terhitung sejak diangkatnya sebagai seorang nabi bertepatan dengan turunnya QS. 
Al-Alaq: 1-5 dan QS. Al-Mudatsir: 1-7, nabi Muhammad mulai melakukan dakwah yang 
bertujuan untuk memperbaiki perilaku bangsa Arab pada masa itu. Secara garis besar, 
jejak dakwah nabi Muhammad terbagi menjadi 2 periode yaitu periode Makkah (13 
tahun) yang berfokus pada pembinaan dan pendidikan tauhid dan periode Madinah (10 
tahun) yang berfokus pada pendidikan sosial dan politik (Basit et al., 2024). Pada periode 
Makkah, Rasulullah SAW menggunakan 2 metode dakwah dalam upaya penyebaran 
ajaran Islam. Adapaun metode tersebut adalah sebagai berikut:  
a. Dakwah Sembunyi-Sembunyi 

Ketika Nabi Muhammad menerima wahyu pertama di Gua Hira, beliau dan para 
pengikut awal Islam berada dalam kondisi yang masih rapuh secara internal serta 
menghadapi berbagai ancaman dari pihak luar (Antariksa, 2017). Pada tahap awal, 
Rasulullah menjalankan dakwahnya secara diam-diam dengan tujuan mengajak 
manusia untuk beriman kepada Allah Swt., mengenal ajaran tauhid, dan menyadari 
bahwa Tuhan yang sebenarnya hanyalah Allah semata. Strategi dakwah tersembunyi 
ini dipilih untuk mencegah timbulnya konflik yang berpotensi besar di tengah 
masyarakat, terutama di kalangan Quraisy yang sangat fanatik dan kukuh 
mempertahankan tradisi serta keyakinan jahiliah mereka. Dakwah Rasulullah pada 
fase ini difokuskan terlebih dahulu kepada keluarga dekat dan kerabatnya, dan 
berlangsung selama sekitar tiga hingga empat tahun. 

Empat tahun awal masa kenabian merupakan periode persiapan bagi Rasulullah 
SAW dalam membangun fondasi dakwah, menghimpun kekuatan, serta mencari 
pengikut yang setia. Pada masa ini, wahyu-wahyu yang diturunkan umumnya bersifat 
edukatif dan memberikan bimbingan, pembinaan, serta penguatan spiritual guna 
menunjang keberhasilan dakwah beliau. Isi wahyu tersebut mencakup pengenalan 
terhadap sifat-sifat Allah Swt. dan pengajaran mengenai prinsip-prinsip dasar akhlak 
dalam ajaran Islam. Selain itu, wahyu saat itu sebagai bantahan secara umum tentang 
pandangan hidup masyarakat jahiliyyah yang berkembang saat itu. Dari dakwah yang 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 1193-1202  eISSN: 3024-8140 

1197 
 

dilakukan Rasulullah secara sembunyi-sembunyi tersebut, lahirlah Assabiqunal 
Awwalun (orang-orang yang pertama kali masuk Islam) yaitu Khadijah (istrinya), Ali 
bin Abi Thalib, Zaid bin Haritsah  (anak angkat beliau), Abu Bakar (sahabat dekat sejak 
masa kecil), dan Ummu Aiman (pengasuh Nabi sejak kecil). Melalui perantara Abu 
Bakar, jumlah pengikut Rasulullah SAW semakin bertambah. Di antara mereka adalah 
Abd Amar bin Auf yang kemudian dikenal sebagai Abdur Rahman bin Auf, Abu 
Ubaidah bin Jarrah, Usman bin Affan, Zubair bin Awwam, Sa’ad bin Abi Waqas, Arqam 
bin Abi Al Arqam, Fathimah binti Khattab, Talhah bin Ubaidillah, dan lainnya. 
(Tsuroyya, 2020).  

b. Dakwah Terang-Terangan 
Setelah beberapa waktu menyampaikan ajaran Islam secara tersembunyi, Nabi 

Muhammad SAW kemudian menerima perintah melalui wahyu dalam QS. Al-Hijr: 94 
untuk mulai berdakwah secara terbuka. Beliau pun mulai menyampaikan ajaran Islam 
kepada seluruh lapisan masyarakat, tanpa membedakan antara kaum bangsawan dan 
budak. Dakwah awalnya ditujukan kepada penduduk Makkah, lalu meluas ke 
berbagai wilayah lain, termasuk kepada para peziarah dari luar negeri yang datang ke 
Makkah untuk menunaikan ibadah haji. Rasulullah menjalankan misi dakwah ini 
dengan penuh semangat dan ketekunan. Perlahan namun pasti, hasilnya mulai 
terlihat. Jumlah pengikut yang awalnya hanya sedikit, semakin bertambah setiap 
harinya. Sebagian besar dari mereka berasal dari kalangan wanita, budak, pekerja, 
dan orang-orang miskin. Meski berasal dari golongan yang lemah secara sosial, 
mereka memiliki semangat dan keteguhan yang luar biasa (Yatim, 2018). 

Setelah dakwah terang-terangan itu, beragam penolakan terhadap dakwah Nabi 
Muhammad SAW mulai datang dari pemimpin Quraisy sebagaimana berikut ini:  
1) Mendatangi Abu Thalib, paman yang mengasuh Nabi Muhammad Agar Abu Thalib 

mencegah kegiatan dakwah Nabi Muhammad, namun tidak berhasil. Mereka 
meminta. 

2) Kaum kafir Quraisy mengutus Walid bin Mughirah dengan membawa seorang 
pemuda kepada untuk ditukar dengan Nabi Muhammad. Ancaman ini sempat 
membuat Abu Thalib khawatir akan keselamatan Nabi Muhammad, tetapi Nabi 
Muhammad tetap bersikeras untuk melanjutkan dakwahnya. 

3) Mengutus Utbah bin Rabi‟ah, seorang ahli retorika untuk membujuk Nabi 
Muhammad dengan menawarkan harta dan tahta asalkan beliau mau 
menghentikan dakwahnya. Tetapi tetap ditolak keras oleh Nabi Muhammad. 

4) Tindakan kekerasan fisik kerap dilakukan terhadap para budak dan individu yang 
memeluk Islam. Mereka yang memutuskan untuk mengikuti ajaran Islam sering 
mengalami penyiksaan yang kejam. Di antaranya adalah Bilal bin Rabah, Amir bin 
Fuhairah at-Tamimi, Ummu Ubais, an-Nadhiyah bersama putrinya, al-
Mu’ammiliyah, serta Zinirah—yang disiksa hingga kehilangan penglihatannya. 
Bahkan, Ummu Amar binti Yair binti Kubath, seorang budak dari Bani Makhzum, 
meninggal dunia akibat siksaan yang dideritanya. Tak hanya kalangan budak, 
Usman bin Affan, seorang bangsawan Quraisy yang juga memeluk Islam, pernah 
dikurung dan dipukuli oleh saudaranya sendiri dalam sebuah ruangan gelap. 
(Tsuroyya, 2020). 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 1193-1202  eISSN: 3024-8140 

1198 
 

Penolakan terhadap dakwah Nabi Muhammad SAW disebabkan oleh berbagai 
faktor. Pertama, dalam aspek politik dan kekuasaan, banyak tokoh Quraisy tidak mampu 
membedakan antara misi kenabian dan ambisi kekuasaan. Mereka menganggap bahwa 
mengikuti ajakan Nabi berarti menerima dominasi politik dari Bani Abdul Muthalib. 
Kedua, dari sisi sosial, ajaran Islam yang menekankan persamaan derajat antar manusia 
bertentangan dengan struktur sosial saat itu, di mana golongan atas enggan disamakan 
dengan kaum budak atau masyarakat kelas bawah. Nabi Muhammad menyerukan 
persamaan hak antara bangsawan dan hamba sahaya. Hal ini tidak disetujui oleh kelas 
bangsawan Quraisy. Ketiga, Agama dan keyakinan. Para pemimpin Quraisy tidak mau 
percaya ataupun mengakui serta tidak menerima ajaran tentang kebangkitan kembali 
dan pembalasan di akhirat. Keempat, Budaya. Kebiasaan mengikuti ajaran nenek 
moyang secara turun-temurun telah mengakar kuat dalam budaya masyarakat Arab, 
sehingga mereka merasa sangat sulit untuk melepaskan kepercayaan lama dan 
menerima ajaran Islam. Selain itu, dari segi ekonomi, para pemahat dan pedagang 
patung menganggap bahwa ajaran Islam menjadi ancaman terhadap mata pencaharian 
mereka, karena Islam melarang praktik penyembahan berhala yang menjadi sumber 
utama pendapatan mereka. (Sewang, 2017). 

Kondisi Sosial dan Ekonomi pada Periode Makkah 

Seiring dengan berjalannya waktu, tatanan baru mulai diterapkan oleh Nabi 
Muhammad SAW pada masyarakat Makkah. Dalam bidang sosial, Nabi Muhammad 
mengemukakan adanya persamaan atau keadilan sosial bagi setiap individu yang diikat 
dengan dasar akidah. Hal ini tentu berbeda dengan kondisi sebelum Islam datang, 
dimana pada saat itu diberlakukan sistem perbudakan yang menyebabkan adanya 
perbedaan antara setiap individu (Sairazi, 2019). Dalam aspek ekonomi, wilayah Makkah 
dan sekitarnya tidak memiliki lahan pertanian yang memadai, sehingga aktivitas utama 
penduduknya berfokus pada perdagangan. Letak strategis kota Makkah di tengah 
Jazirah Arab, yang menghubungkan jalur utara dan selatan, menjadikannya 
persinggahan penting bagi berbagai kabilah dan pedagang dari luar negeri. Selain itu, 
arus kedatangan para peziarah dari berbagai wilayah yang datang untuk mengunjungi 
Ka'bah turut mendorong pertumbuhan ekonomi kota tersebut secara signifikan 
(Kulsum, 2020). 

Kondisi Hukum pada Periode Makkah 

Pada awalnya, penegakan hukum di masa Jahiliyah dipengaruhi oleh adanya sifat 
kebangsaan yang berlebihan dan kesukuan (Faruq et al., 2024). Kemudian, seiring 
dengan berkembangnya ajaran Islam, hukum Islam mulai terbentuk dan berfungsi 
sebagai sistem aturan yang mengatur kehidupan masyarakat. Al-Qur’an dan Sunnah 
Rasulullah SAW menjadi sumber utama dalam menetapkan hukum. Pada masa itu, Nabi 
Muhammad SAW merupakan otoritas tunggal dalam penyelesaian berbagai persoalan 
hukum, karena semua perkara hukum dikembalikan langsung kepada beliau. Fokus 
utama beliau adalah membenahi keyakinan masyarakat Arab dengan menanamkan 
ajaran tauhid dalam akidah mereka serta mengalihkan penyembahan dari berhala 
kepada Allah semata. 

Karena itu, wahyu-wahyu yang diturunkan di Makkah sebelum peristiwa hijrah 
umumnya berisi peringatan untuk tidak menyekutukan Allah dan ajakan untuk beriman 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 1193-1202  eISSN: 3024-8140 

1199 
 

kepada-Nya. Ayat-ayat tersebut juga memuat kisah para nabi terdahulu serta sejarah 
umat-umat masa lampau, sebagai pelajaran bagi masyarakat. Selain itu, wahyu tersebut 
mengajak mereka meninggalkan kebiasaan-kebiasaan negatif warisan leluhur dan 
mendorong perilaku yang baik terhadap sesama. Berdasarkan isi dan tujuan wahyu-
wahyu itu, periode Makkah dapat disebut sebagai masa revolusi akidah, yaitu fase 
transformasi mendasar dalam sistem kepercayaan masyarakat jahiliyah menuju 
penghambaan yang murni kepada Allah. Fase ini membawa perubahan besar yang 
menyentuh seluruh aspek kehidupan, baik secara sosial maupun moral (Sairazi, 2019).  

Peradaban Islam pada Periode Madinah 

Rasulullah Hijrah ke Madinah 

Periode Madinah merupakan fase peting dalam sejarah peradaban Islam, yang dimulai 
setelah hijrah Nabi Muhammad SAW dari Makkah ke Madinah pada tahun 622 M (1 
Hijriah). Kala itu beliau bertemu dengan segolongan masyarakat Madinah yang berasal 
dari suku Khazraj di Aqabah (tempat di antara Mina dan Mekkah). Begitu pulang ke 
Madinah, mereka mengabarkan kepada masyarakat Madinah tentang keberadaan Nabi 
Agung yang mereka temui itu (Suntiah, 2024). Pada musim berikutnya, datang secara 
bersama-sama dari dua suku Auz dan Khazraj dalam jumlah besar dan berbaiat masuk 
Islam kepada Nabi Muhammad. Setelah itu dipilihlah masing-masing dari kedua suku itu 
untuk dijadikan pemimpin masyarakat muslim Mekkah untuk hijrah ke Madinah.  

Hijrah ke Madinah bukan sekadar perpindahan tempat bagi Rasulullah SAW dan para 
pengikutnya, tetapi juga menjadi awal baru bagi dakwah Islam. Dengan kebijaksanaan 
dan strategi yang tepat, beliau berhasil menyatukan berbagai kelompok masyarakat, 
menetapkan aturan hidup bersama, serta menciptakan perdamaian di tengah 
keberagaman. Inilah beberapa strategi dakwah yang diterapkan Rasulullah dalam 
membangun peradaban Islam di Madinah:  
a. Pembangunan masjid Nabawi 

Pendirian Masjid Nabawi merupakan langkah awal dalam strategi dakwah 
Rasulullah SAW untuk memperluas penyebaran Islam. Masjid ini memegang peranan 
yang sangat penting dalam perjalanan sejarah Islam. Selain berfungsi sebagai 
tempat ibadah, masjid juga digunakan sebagai lokasi pengangkatan khalifah, tempat 
baiat, forum musyawarah untuk membahas berbagai persoalan umat, serta 
berfungsi sebagai pusat pemerintahan pada masa itu. 

b. Membangun ukhuwwah islamiyyah 
Salah satu langkah strategis yang dilakukan Rasulullah SAW adalah 

mempersaudarakan kaum Anshar dengan kaum Muhajirin. Proses pemersaudaraan 
ini dilakukan di rumah Anas bin Malik. Dengan penuh keikhlasan, kaum Anshar 
memberikan bantuan kepada kaum Muhajirin dalam berbagai hal, termasuk 
menyediakan tempat tinggal bahkan berbagi harta. Ikatan persaudaraan ini mampu 
meruntuhkan batas-batas kesukuan dan menumbuhkan semangat saling tolong-
menolong. Rasulullah SAW berhasil menciptakan harmoni dalam keberagaman 
sosial masyarakat Madinah. Lebih dari sekadar menyatukan, beliau juga berhasil 
menghapus fanatisme kesukuan di kalangan umat Islam, baik dari suku Aus, Khazraj, 
maupun dari kalangan Muhajirin lainnya. Permusuhan yang sebelumnya ada pun 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 1193-1202  eISSN: 3024-8140 

1200 
 

berubah menjadi hubungan saling mendukung, berbagi dalam suka dan duka, serta 
mempererat solidaritas antar sesama. 

c. Membuat perjanjian dengan non-Muslim 
Pada saat Rasulullah SAW tiba di Madinah, masyarakatnya terdiri dari tiga 

kelompok utama: Arab Muslim, Arab non-Muslim, dan komunitas Yahudi. Untuk 
menciptakan keharmonisan di antara ketiganya, Rasulullah menyusun suatu 
perjanjian yang dicetuskan pada tahun 622 M atau tahun pertama hijriyah yang 
dikenal sebagai Piagam Madinah (Rofiq, n.d., 2012). Perjanjian ini bertujuan untuk 
menjamin keamanan dan menciptakan perdamaian di tengah keberagaman. Melalui 
kesepakatan ini, diharapkan terwujud suasana yang harmonis dan kondusif, yang 
mendorong semangat saling menolong serta toleransi antar golongan, sehingga 
terbentuk tatanan masyarakat yang terbebas dari konflik dan permusuhan. 

Setelah struktur sosial masyarakat Madinah berhasil dibangun, langkah berikutnya 
yang ditempuh Rasulullah SAW adalah menetapkan fondasi utama dalam bidang politik, 
ekonomi, dan sosial. Beliau dengan segera merancang landasan yang kokoh sebagai 
pijakan bagi pertumbuhan, pembinaan, dan perkembangan masyarakat Islam yang baru 
terbentuk. Pada periode ini, islam mulai mengalami perkembangan diberbagai bidang, 
diantaranya yaitu pembentukan sistem sosial kemasyarakatan, politik, dan ekonomi 
(Tarigan et al., 2022). 

Perkembangan Peradaban Islam Fase Madinah Dalam Sistem Sosial Masyarakat 

a. Sistem Muakhkhah (persaudaraan), dalam pandangan Islam, sesama Muslim 
diperlakukan sebagai saudara, sebagaimana ditegaskan dalam Q.S. Al-Hujurat 
(49):10. Menjalin hubungan persaudaraan yang erat serta saling membantu dalam 
kebaikan merupakan kewajiban yang harus dipenuhi oleh setiap individu Muslim.  

b. Ikatan iman, hal ini menjadikan ikatan iman sebagai dasar paling kuat yang dapat 
mengikat masyarakat dalam keharmonisan. Ikatan ini berdasarkan pada 
kepercayaan kepada Allah dan ajaran Islam yang mempersatukan manusia tanpa 
membedakan suku, ras, atau status sosial. Islam juga membolehkan bentuk ikatan 
lain seperti ikatan kekeluargaan, persahabatan, atau hubungan sosial lainnya, 
selama ikatan tersebut tidak bertentangan dengan prinsip ajaran Islam. 

c. Ikatan kasih sayang menjadi salah satu fondasi yang dibangun oleh Nabi SAW dalam 
membentuk masyarakat Madinah. Beliau menanamkan nilai tolong-menolong dan 
saling menghormati di antara sesama mukmin. Dalam tatanan masyarakat tersebut, 
tidak ada kesenjangan sikap. Orang kaya tidak merendahkan yang miskin, pemimpin 
tidak bersikap angkuh terhadap rakyatnya, dan yang kuat tidak menindas yang 
lemah.  

d. Toleransi antarumat beragama merupakan salah satu prinsip yang diterapkan dalam 
masyarakat Madinah. Toleransi ini tidak hanya terjadi di antara sesama pemeluk 
Islam, seperti antara kaum Muhajirin dan Anshar, tetapi juga antara kaum Muslimin 
dengan komunitas Yahudi yang berbeda keyakinan. Prinsip hidup berdampingan ini 
diatur secara jelas melalui sejumlah ketentuan yang kemudian dirumuskan dan 
diabadikan dalam Piagam Madinah sebagai landasan kehidupan bersama yang 
harmonis (Julia, 2023). 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 1193-1202  eISSN: 3024-8140 

1201 
 

Perkembangan Peradaban Islam Fase Madinah Dalam Sistem Politik 

Hijrahnya Rasulullah SAW ke Madinah bukanlah bentuk pelarian dari tekanan yang 
dihadapi di Makkah, maupun karena sedikitnya jumlah pengikut. Sebaliknya, hijrah 
merupakan langkah strategis yang cermat dalam dakwah beliau, dengan tujuan agar 
risalah dan syariat Islam dapat disampaikan secara lebih efektif dan diterima secara 
menyeluruh oleh masyarakat. 

Hijrah tersebut membentuk tiga kelompok Masyarakat, seperti: Kaum Muhajirin 
(Muslim pendatang dari Mekkah), Kaum Anshar (Muslim pribumi Madinah), Kaum 
Yahudi (sisa-sisa Bani Israil dan orang-orang Arab yang memeluk agama Yahudi), dan 
Suku-suku Arab lainnya (baik yang Muslim maupun non-Muslim). Kondisi masyarakat 
yang beragam ini mendorong Rasulullah untuk membangun sistem politik yang adil dan 
harmonis. Sistem politik yang diterapkan Rasulullah di Madinah adalah teokrasi, yaitu 
pemerintahan berdasarkan hukum Allah (syariat Islam) dengan Rasulullah sebagai 
pemimpin tertinggi.  Sistem politik Madinah ini didasarkan pada Al-Quran, Hadis dan 
Piagam Madinah (yang mengatur hubungan antara Muslim dan non-Muslim di Madinah, 
menciptakan kerjasama dan toleransi antar berbagai suku dan agama). 

Perkembangan Peradaban Islam Fase Madinah Dalam Sistem Ekonomi 

Rasulullah SAW membawa perubahan besar dalam sistem ekonomi masyarakat 
Madinah. Nabi muhammad Saw bukan hanya sebagai pemimpin bangsa beliau juga 
sebagai pembisnis sejak beliau masih muda. Sejak berbisnis beliau dikenal sebagai orang 
yang rajin, jujur, dan dapat dipercayai maka beliau mendapat gelar al-amin. Hasil dari 
nabi Muhammad Saw membina masyarakat serta memberdayakan masyarakat 
Madinah. Sehingga Madinah mempunyai sumber perekonomian yang lebih maju . 
Sebelum kedatangan Rasulullah masyarakat Madinah, terutama orang-orang Yahudi 
memiliki kebiasaan menjalankan sistem ekonomi berbasis riba (bunga pinjaman) yang 
sangat merugikan pihak peminjam, terutama golongan lemah. Riba merupakan 
perbuatan yang dilarang dalam Islam karena dianggap menindas dan tidak adil. 
Rasulullah SAW sebagai pemimpin, menerapkan aturan ekonomi yang berlandaskan Al-
Qur'an, yang melarang riba dan mendorong sistem ekonomi berbasis keadilan, 
kejujuran, serta tolong-menolong (Tarigan et al., 2022). 

Kesimpulan 

Sejarah Peradaban Islam adalah keterangan mengenai pertumbuhan dan 
perkembangan peradaban Islam sejak zaman lahirnya Islam sampai sekarang. Secara 
umum, sejarah peradaban Islam menggambarkan bagaimana ajaran Islam membentuk 
tatanan masyarakat yang maju, berbudaya, aspek sosial, politik, ekonomi, ilmu 
pengetahuan, serta memberikan kontribusi bagi perkembangan ilmu dan teknologi di 
dunia. 

Peradaban Islam pada periode Makkah berfokus pada pembinaan dan pendidikan 
tauhid, dimana pada fase ini Nabi Muhammad berusaha untuk membenahi tatanan 
masyarakat Arab jahiliyah. Seperti, pada bidang sosial, Nabi Muhammad menghapus 
sistem perbudakan sehingga setiap individu mempunyai kedudukan yang setara. Pada 
bidang hukum, semua permasalahan diserahkan kembali kepada Nabi Muhammad serta 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 1193-1202  eISSN: 3024-8140 

1202 
 

menjadikan Al-Qur’an dan sunnah Rasulullah sebagai sumber hukum. Peradaban Islam 
pada periode Madinah berfokus pada pendidikan sosial dan politik. Pada fase ini, 
Rasulullah menerapkan beberapa kebijakan seperti membangun masjid nabawi, 
membangun ukhuwah Islamiyah dan membuat perjanjian antara orang muslim dengan 
orang non-muslim agar mereka dapat hidup berdampingan. 

Daftar Pustaka  

Antariksa, W. F. (2017). Penerapan Manajemen Strategi dalam Dakwah Nabi Muhammad 
SAW. J-MPI (Jurnal Manajemen Pendidikan Islam), 2(1), 28-37. http://repository.uin-
malang.ac.id/2048/   

Basit, A., Rifa’i, I., & Suntiah, R. (n.d.). (2024). Peradaban Islam Pada Masa Nabi 
Muhammad SAW. Tazkiya: Jurnal Pendidikan Islam, 13(2), 54-65. 
http://dx.doi.org/10.30829/taz.v13i1.3116 

Faruq, U. A., Biari, D. A. H., Lismana, I., & Sabrina, C. (n.d.). (2024). Kondisi Sosial dan 
Hukum Masyarakat Arab Pra-Islam. Tashdiq: Jurnal Kajian Agama dan Dakwah, 4(1), 1-
8. http://repository.uin-malang.ac.id/19209/  

Febri, I. W. N., & Muttaqien, M. (2023). Peradaban Islam Era Nabi Muhammad S.A.W. 
Journal of Education, Humaniora and Social Sciences (JEHSS), 5(3), 2417–2428. 
https://doi.org/10.34007/jehss.v5i3.1641 

Kulsum, Ummu. (2017). Sejarah Peradaban Islam Klasik & Pertengahan. Duta Media 
Publishing. 

Rofiq, A. (n.d.). (2012). Manajemen Perdamaian Perspektif Al-Qur'an dan Piagam 
Madinah. Research Report. UIN Maulana Malik Ibrahim Malang. http://repository.uin-
malang.ac.id/2425/  

Sairazi, Abdul Hafiz. (2019). Kondisi Geografis, Sosial Politik dan Hukum di Makkah dan 
Madinah pada Masa Awal Islam. Journal of Islamic and Law Studies, 3(1), 119-146. 
https://doi.org/10.18592/jils.v1i1.2658  

Tarigan, M., Ningrum, N. O., Siregar, I. A., Siregar, M. U., & Harahap, M. (n.d.). (2022). 
Sejarah Peradaban Islam dan Peradaban Arab Pra Islam. Jurnal Pendidikan dan 
Konseling, 4(6), 5665-5671. https://doi.org/10.31004/jpdk.v4i6.9173 

Zakariya, D. M. (2018). Sejarah peradaban Islam: Prakenabian hingga Islam di Indonesia. 
Madani Media.  


