Maliki Interdisciplinary Journal (ML) elSSN: 3024-8140
Volume 3, Issue Juni, 2025 pp. 133-139 http://urj.uin-malang.ac.idfindex.php/mij/index

Pengertian dan urgensi mempelajari gira’at al-quran

Miftahul Jannah

Program Studi Hukum Keluarga Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: miftahuljannah300505@gmail.

ABSTRAK

Kata Kunci:
Qira’at, al-qur’an, urgensi,
dialek, pemahaman.

Qir@’at merupakan ilmu penting dalam kajian Al-Qur'an yang
membahas tentang ragam cara membaca ayat-ayat Al-Qur’an yang
dinisbatkan kepada para imam qira’ah. Secara etimologis, gird’at
berarti bacaan, sementara secara terminologis, ia mengacu pada
metode bacaan tertentu yang memiliki sanad sahih hingga Rasulullah
SAW. Untuk dianggap sahih, suatu gira’ah harus memenubhi tiga syarat:
sesuai dengan bahasa Arab fasih, selaras dengan Mushaf Utsmani, dan
memiliki sanad yang bersambunsg. Qira’ah yang tidak memenuhi syarat
ini digolongkan sebagai bacaan lemah, menyimpang, atau palsu. Ibn al-
Jazari mengklasifikasikan gira’at menjadi lima kategori: mutawatir, masyhur, ahad, syadzdz, dan mawdu’.
Perbedaan dalam gira’ah telah ada sejak masa Nabi Muhammad SAW dan berakar pada kemudahan yang
diberikan Allah kepada umat melalui konsep “tujuh huruf”. Para ulama memiliki beragam pandangan dalam
menafsirkan makna tujuh huruf tersebut, mulai dari perbedaan dialek, bentuk bahasa, hingga perbedaan
linguistik lainnya. Kajian ini menegaskan pentingnya memahami perbedaan gird’at sebagai kekayaan
khazanah Islam, bukan sumber perpecahan.

Keywords:
Qira’at, al-qur’an, urgency,
dialects, understanding

ABSTRACT

Qira’at is a crucial discipline in Qur’anic studies that deals with the variations in the recitation of Qur’anic
verses attributed to different qira’ah imams. Etymologically, qira’at means “reading,” and
terminologically, it refers to specific recitation methods supported by an authentic chain of transmission
(sanad) reaching back to the Prophet Muhammad (PBUH). A valid gird’ah must meet three essential
criteria: alignment with classical Arabic dialects, conformity with the Uthmani script, and a continuous,
reliable sanad. Any gira’ah that fails to meet these standards is classified as weak, deviant, or fabricated.
Ibn al-Jazari categorized qird’at into five types: mutawatir, mashhar, ahad, shadh, and mawdd‘. The
diversity in gira’ah dates back to the Prophet’s time and is rooted in divine mercy through the concept of
“seven ahruf” (dialects or forms). Scholars have proposed various interpretations of this concept,
including dialectical, grammatical, and linguistic variations. This study underscores that the differences in
gira’at should be viewed as a valuable aspect of Islamic heritage, rather than a cause for division.

Pendahuluan

lImu gira’at merupakan salah satu cabang dari studi ilmu al-Qur’an yang masih
kurang mendapatkan perhatian dari banyak kalangan. Bahkan di kalangan pesantren
yang berfokus pada tahfiz al-Qur’an, tidak banyak lembaga yang mengintegrasikan
pembelajaran gira’at secara serius dalam kurikulumnya. Padahal, integrasi nilai-nilai Al-
Qur'an dalam pendidikan sangat penting, terutama dalam membentuk karakter



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 133-139 elSSN: 3024-8140

generasi muda. (Arzaqgi & Soleh, 2024) menegaskan bahwa konsep Ulul Albab dapat
dijadikan sebagai dasar dalam pendidikan karakter di tingkat dasar, karena mengajarkan
keseimbangan antara akal, hati, dan nilai-nilai spiritual sebagai landasan dalam
membangun insan yang berilmu sekaligus berakhlak. (Al-Jabirias 2006) menekankan
pentingnya memahami Al-Qur’an secara kontekstual melalui pendekatan historis-kritis
untuk menggali makna yang relevan dengan perkembangan zaman.

lImu gira’at tidak secara langsung membahas persoalan-persoalan praktis dalam
kehidupan sehari-hari, berbeda halnya dengan ilmu figih, hadis, atau tafsir yang memiliki
keterkaitan erat dengan berbagai aspek kehidupan umat Islam. Di samping itu,
mempelajari gira’at juga menuntut pemahaman yang cukup kompleks dan mendalam.
Oleh karena itu, hanya mereka yang benar-benar memiliki komitmen tinggi untuk
memahami al-Qur’an secara menyeluruh bukan hanya dari sisi makna dan isi
kandungannya, tetapi juga dari segi teknis bacaannya yang biasanya menaruh minat
terhadap disiplin ini.

Secara umum, gira’at dipahami sebagai ragam cara pengucapan lafaz ayat-ayat al-
Qur’an yang ditransmisikan melalui jalur periwayatan tertentu. Meskipun terdapat
perbedaan dalam jalur atau metode penuturan tersebut karena mengikuti mazhab
bacaan para imam gira’at seluruh bacaan itu tetap berpijak pada satu sumber utama,
yakni bacaan yang disandarkan kepada Rasulullah SAW.

Pembahasan
Pengertian Qira’at Al-Qur’an

Secara etimologis, istilah gira’at (<//_8) merupakan bentuk jamak dari kata gira’ah
(3¢1_8), yang merupakan bentuk mashdar dari kata kerja qara’a-yaqra’u-qira’atan. Secara
harfiah, kata ini bermakna menggabungkan huruf-huruf dan kata-kata secara berurutan
dalam suatu bacaan. Dalam konteks bahasa Indonesia, gira’ah dapat diterjemahkan
sebagai “bacaan” atau ‘“aktivitas membaca”. Qira’at dalam Al-Qur’an tidak hanya
memperkaya pemahaman terhadap bacaan, tetapi juga memperkuat dimensi keilmuan
dalam pendidikan Islam(Al Faruq et al., 2024).

Secara terminologis (istilah), gird’ah mengacu pada metode atau cara dalam
membaca Al-Qur’an yang dilakukan oleh seorang imam gira’ah tertentu, yang berbeda
dengan cara baca imam lainnya(Judin, 2021). (Az-Zarqgani, 1996) mendefinisikan qira’ah
sebagai metode membaca Al-Qur’an yang digunakan oleh seorang imam ahli gira’at,
yang mempunyai perbedaan dari cara baca imam-imam lainnya, meskipun jalur
periwayatannya bisa jadi sama. Perbedaan tersebut bisa meliputi pengucapan huruf
maupun bentuk bacaannya.

Dalam konteks pembelajaran, pemahaman terhadap variasi gira’ah perlu didukung
oleh metode pengajaran yang sistematis dan efektif. Salah satu pendekatan yang
terbukti mendukung kemampuan membaca dan memahami Al-Qur’an adalah metode
UMMI, sebagaimana diterapkan dalam program pelatihan yang dilaporkan oleh
(Chotimah, 2016). Metode ini membantu peserta didik mempelajari Al-Qur'an secara
bertahap dan terstruktur, sehingga lebih mudah memahami ragam bacaan yang ada.

134



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 133-139 elSSN: 3024-8140

Dalam pengertian lain yang lebih lengkap, Ash-Shabuni menambahkan bahwa
setiap cara baca Al-Qur’an yang disebut sebagai gira’ah harus memiliki sanad atau rantai
periwayatan yang sah dan tersambung hingga Rasulullah saw. Dengan kata lain,
perbedaan metode membaca tersebut harus didukung oleh transmisi yang otentik dan
dapat dipertanggungjawabkan secara keilmuan.

Ash-Shabuni menambahkan dalam defenisinya tentang gqira’ah dengan
menyebutkan bahwa cara bacaAl-Qur’an itu harus mempunyai sanad yang sampai
kepada Rasulullah SAW.

e (e caalia shaill 8 1 ) Caady 4g ale) e Al ol 3l Lade Callag s ye a5 A6 Laslaly ) O
a-;mm@li:(.\lm}

Artinya: “Cara membaca Al-Qur’an Al-Karim dari seorang Imam ahli giraah yang berbeda
dengan cara membaca imam lainnya berdasarkan sanad yang sampai kepada Rasulullah
SAW.”

Para ulama telah menetapkan tiga kriteria utama agar suatu gira ah dapat dinilai
sahih (valid), yaitu:

1. Kesesuaian dengan Bahasa Arab Fasih

Qira’ah yang sah harus sesuai dengan salah satu dialek Arab yang
digunakan oleh bangsa Arab asli, baik yang umum maupun yang tidak terlalu
dikenal. Hal ini karena gira’ah merupakan bagian dari sunnah yang diwariskan,
bukan hasil rekaan manusia semata.

2. Keselarasan dengan Mushaf Utsmani

Metode bacaan tersebut harus dapat ditemukan bentuknya, baik secara
eksplisit maupun implisit, dalam mushaf Al-Qur’an yang disusun pada masa
Khalifah Utsman bin Affan. Hal ini disebabkan karena para sahabat menuliskan
Al-Qur’an dengan sistem penulisan yang fleksibel, yang memungkinkan berbagai
bentuk gira’ah tetap sesuai dengan mushaf.

3. Sanad yang Shahih dan Bersambung

Qira’ah harus memiliki sanad atau rantai periwayatan yang terpercaya dan
terus bersambung hingga sampai kepada Rasulullah saw. Dalam disiplin ilmu
gira’ah, validitas sanad menjadi hal yang sangat krusial, bahkan lebih diutamakan
dibanding hanya kesesuaian dengan aturan tata bahasa Arab baku.

Apabila salah satu dari ketiga syarat ini tidak terpenuhi, maka gira’ah tersebut
dianggap tidak valid; bisa masuk kategori dha’if (lemah), syadzdz (ganjil/menyimpang),
atau bahkan batil (tidak sah). Oleh sebab itu, pemahaman terhadap qira’ah yang benar
harus berpegang teguh pada ketiga prinsip di atas agar tetap sesuai dengan bacaan
yang diajarkan langsung oleh Rasulullah saw. dan diwariskan secara otentik oleh para
sahabat serta tabi’in.

135



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 133-139 elSSN: 3024-8140

Macam-macam Qira’at

Pada (Media Dakwah & Kajian Islam, 2025), Ibn al-Jazari mengklasifikasikan gira’at
ke dalam beberapa jenis. Yang pertama adalah gira’at mutawatir, yaitu bacaan yang
diriwayatkan oleh kelompok besar perawi, di mana secara logika dan kebiasaan, sangat
kecil kemungkinan mereka sepakat untuk berdusta. Rangkaian periwayatan ini
berlangsung secara konsisten dan terus-menerus dari satu generasi ke generasi
berikutnya hingga sampai kepada Nabi Muhammad SAW sebagai penerima wahyu.
Contoh nyata dari jenis ini adalah Sepuluh Qira’at yang sebelumnya telah dibahas, di
mana sebagian besar variannya masuk dalam kategori mutawatir.

Jenis kedua adalah gira’at masyhur, yaitu bacaan yang memiliki sanad yang sahih,
namun belum mencapai tingkat mutawatir. Meski demikian, bacaan ini tetap sesuai
dengan kaidah bahasa Arab dan Rasm Utsmani (sistem penulisan mushaf di masa
Khalifah Utsman). Qird’at ini dikenal luas di kalangan para ahli qgird’at (al-Qurra’) dan
tidak dianggap sebagai bacaan yang keliru, apalagi sebagai bacaan syadzdz atau
menyimpang. Karena itu, umat Islam diperbolehkan membaca qgira’at ini baik dalam
pelaksanaan salat maupun di luar salat.

Jenis ketiga adalah gira’at ahad, yakni bacaan yang walaupun sanadnya dinilai
sahih, namun tidak sesuai dengan tulisan dalam Mushaf Utsmani, tidak selaras dengan
tata bahasa Arab, atau tidak dikenal luas seperti gira’at masyhdar. Oleh karena kelemahan
ini, bacaan tersebut tidak diperkenankan untuk digunakan dalam salat maupun dalam
konteks lain di luar salat.

Keempat, dikenal sebagai qgira’at syadzdz, yaitu bacaan yang sanadnya tidak dapat
dipertanggungjawabkan atau tidak sahih. Bacaan seperti ini tidak bisa dijadikan dasar
dalam membaca Al-Qur’an secara formal.

Terakhir, yang kelima adalah gira’at mawdu‘ atau bacaan palsu. Ini adalah jenis
gira’at yang tidak memiliki landasan sama sekali dalam tradisi periwayatan, dan bahkan
merupakan hasil rekaan atau kebohongan. Salah satu contoh yang disebutkan adalah
gird’at buatan Muhammad bin Ja‘far al-Khuza‘i (wafat pada tahun 407 H), yang dianggap
sebagai bentuk gira’at yang direkayasa.

Perbedaan Qira’at

Perbedaan dalam qgird’ah sejatinya telah ada sejak masa Rasulullah SAW. Hal ini
terbukti dari sejumlah riwayat yang terkait dengan hadis tentang “al-Ahruf as-Sab‘ah”.
Menurut Imam al-Suyuthi, sebanyak 21 sahabat telah meriwayatkan hadis ini, yang
menunjukkan betapa masyhurnya hadis tersebut. Salah satunya adalah hadis yang
diriwayatkan oleh Bukhari dan Muslim dari Umar bin Khattab. Dalam riwayat itu, Umar
menceritakan bahwa ia pernah mendengar Hisyam bin Hakim membaca Surah al-Furgan
pada masa hidup Nabi. Saat mendengar bacaan Hisyam, Umar merasa heran karena
terdapat sejumlah lafaz yang tidak ia kenali dan belum pernah diajarkan Nabi kepadanya.
Bahkan ia hampir memotong bacaan Hisyam di tengah salat, namun memilih menunggu
hingga selesai. Setelah salam, Umar langsung menegurnya dan bertanya siapa yang
mengajarkan bacaan tersebut. Hisyam menjawab bahwa bacaan itu diajarkan langsung

136



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 133-139 elSSN: 3024-8140

oleh Rasulullah. Umar pun membantah dan mengatakan bahwa Rasulullah
membacakan surah itu kepadanya dengan cara berbeda. Akhirnya, Umar membawa
Hisyam menghadap Nabi dan menyampaikan keheranannya. Rasulullah kemudian
meminta Hisyam membaca seperti tadi, dan setelah Hisyam membacanya, Nabi
mengkonfirmasi bahwa bacaan tersebut benar, dan memang seperti itulah Surah itu
diturunkan. Nabi pun menjelaskan bahwa Al-Qur’an diturunkan dengan tujuh huruf, dan
umat diperbolehkan membaca dengan huruf yang paling mudah bagi mereka.

Dalam riwayat lain disebutkan bahwa pada awalnya Jibril diperintahkan Allah
untuk menyampaikan Al-Qur’an kepada Nabi dengan satu huruf saja. Namun Nabi
memohon agar diberikan keringanan, dan permintaan tersebut dikabulkan secara
bertahap hingga akhirnya diperbolehkan membaca dengan tujuh huruf. Nabi
menyampaikan bahwa permintaan itu diajukan karena umatnya berasal dari berbagai
kalangan, usia, dan tingkat kemampuan. Ada yang tua, anak-anak, dan juga mereka yang
tidak bisa membaca atau menulis, sementara semuanya adalah pembaca Al-Qur’an. Jika
mereka hanya diberi satu bentuk bacaan, tentu itu akan menyulitkan mereka. Oleh
karena itu, kemudahan dalam bacaan menjadi penting agar Al-Qur’an dapat tersebar di
tengah masyarakat. Para ulama memiliki beragam pandangan dalam menafsirkan
makna “tujuh huruf” ini. Beberapa pendapat yang dianggap paling mendekati
kebenaran antara lain:

1. Mayoritas ulama berpandangan bahwa tujuh huruf merujuk pada ragam dialek
dalam bahasa Arab untuk menyampaikan satu makna. Artinya, jika terdapat
perbedaan cara penyampaian makna dalam berbagai dialek Arab, maka Al-Qur’an
pun diturunkan dengan variasi lafaz yang mencerminkan keragaman bahasa
tersebut, namun tetap merujuk pada satu makna yang sama.

2. Pendapat lainnya menyebutkan bahwa tujuh huruf adalah tujuh jenis dialek Arab
tempat Al-Qur’an diturunkan. Menurut pendapat ini, seluruh kata dalam Al-Qur’an
bersumber dari tujuh dialek tersebut, namun bukan berarti setiap kata bisa dibaca
dengan tujuh dialek secara bersamaan. Sebagai contoh, kata “ %" dalam selain
dialek Quraisy berarti “memulai”, dan kata ini memang terdapat dalam Al-Qur’an.

3. Pendapat ketiga menyatakan bahwa yang dimaksud tujuh huruf adalah tujuh
bentuk isi kandungan Al-Qur’an, seperti: perintah (amr), larangan (nahy), halal,
haram, ayat yang jelas (muhkam), ayat yang samar (mutasyabih), dan
perumpamaan (amtsal). Ada juga versi lain yang menyebutkan: janji (wa‘d),
ancaman (wa‘id), halal, haram, nasihat (mawa‘iz), perumpamaan, dan argumentasi
(ikhtijaj).

4. Kelompok ulama lain berpendapat bahwa tujuh huruf mengacu pada tujuh jenis
perbedaan (ikhtilaf) yang terjadi dalam qira’ah, yaitu:

a. Perbedaan dalam bentuk kata benda (al-asma’),
b. Perbedaan harakat akhir kata (i‘rab),
c. Perubahan bentuk kata kerja (tasrif al-fi‘li),

d. Perbedaan dalam urutan kata (tawqgim dan ta’khir),

137



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 133-139 elSSN: 3024-8140

e. Perbedaan dalam penggantian lafaz (ibdal),

f. Perbedaan dalam penambahan lafaz (ziyadah).

Kesimpulan dan Saran

Qira’ah secara etimologis berarti bacaan, sedangkan secara terminologis mengacu
pada metode membaca Al-Qur’an yang dinisbatkan kepada imam tertentu dengan
sanad yang sahih hingga Rasulullah SAW. Keberagaman gira’ah telah muncul sejak
zaman Nabi Muhammad SAW, yang dibuktikan melalui hadis-hadis tentang al-Ahruf as-
Sab‘ah. Hal ini menjadi bentuk kemudahan yang Allah berikan kepada umat Islam yang
berasal dari latar belakang linguistik dan sosial yang beragam.

Para ulama telah menyusun tiga syarat utama agar suatu gira’ah dapat
dikategorikan sahih, yaitu: sesuai dengan bahasa Arab fasih, selaras dengan Mushaf
Utsmani, dan memiliki sanad yang bersambung hingga Nabi. Apabila salah satu syarat
tersebut tidak terpenuhi, maka gira’ah tersebut dianggap tidak valid dan tidak boleh
dipakai dalam ibadah formal. Dalam tradisi ilmu qira’ah, terdapat klasifikasi bacaan yang
meliputi gira’ah mutawatir, masyhur, ahad, syadzdz, dan mawdd‘. Di antara semuanya,
hanya gira’ah mutawatir yang diakui secara mutlak dalam ibadah. Perbedaan antar
gira’ah bukanlah bentuk kontradiksi, melainkan kekayaan dalam metode bacaan yang
tetap berpijak pada otentisitas wahyu. Para ulama pun berbeda pendapat dalam
menafsirkan makna “tujuh huruf”, mulai dari perbedaan dialek, bentuk linguistik, hingga
jenis kandungan ayat.

Saran yang dapat diberikan adalah pentingnya meningkatkan literasi tentang
gira’ah di kalangan umat Islam, khususnya di lingkungan pendidikan dan pesantren, agar
pemahaman terhadap variasi bacaan Al-Qur’an tidak menimbulkan kebingungan. Para
guru dan penghafal Al-Qur’an perlu dibekali ilmu gira’ah dan sanad yang sahih untuk
memastikan bacaan yang mereka ajarkan sesuai dengan ketentuan syar’i. Kajian ilmiah
tentang gira’ah juga perlu diperbanyak guna memperluas wawasan serta memperkuat
argumen keilmuan. Selain itu, para dai diharapkan mampu menjelaskan perbedaan
gira’ah dengan cara yang bijaksana agar tidak menimbulkan perpecahan. Upaya
pelestarian gira’ah mutawatir juga harus terus dijaga melalui transmisi yang otentik dari
generasi ke generasi.

Daftar Pustaka

Al Farug, U., Anas, S., Maharani, D. S. V., Siswanto, N. D. W., & Hamid, H. (2024). Journal
of Discussion of Qira’at in the Qur’an. Jurnal Pendidikan Islam, 1(3), 1-11.
https://repository.uin-malang.ac.id/20057/

Al-Jabiri, M. (2006). Madkhal ila al-Qur’an al-Karim. Beirut: Markaz Dirasat al-Wahdah al-
‘Arabiyyah.

Arzagi, A. F., & Soleh, A. K. (2024). Pendidikan karakter berbasis Al-Qur’an: Kajian konsep
Ulul Albab pada Sekolah Dasar. Jurnal Riset Pendidikan Dasar Dan Karakter, 6(2),
1-8. http://repository.uin-malang.ac.id/20994/

Az-Zarqgani, M.-‘Azim. (1996). Manahil al-Irfan fi UlGm Al-Quran. Beirut: Dar al-Fikr.

138



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 133-139 elSSN: 3024-8140

Chotimah, D. N. (2016). Pelatihan membaca dan memahami Alquran dengan metode
UMMI. Lembaga Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (LP2M) UIN Maulana Malik
Ibrahim Malang. http:/[repository.uin-malang.ac.id/4173/

Judin, M. S. (2021). Menelisik Pengertian, Sejarah dan Macam-Macam Qira’at.

Media Dakwah & Kajian Islam. (2025). Macam-Macam Qira’at Al-Qur’an: Penjelasan dan
Contohnya. https:/[tatsqgif.com/macam-macam-giraat-al-quran-penjelasan-dan-
contohnya/

139



