
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 
Volume 3, Issue Juni, 2025 pp. 133-139      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

Pengertian dan urgensi mempelajari qira’at al-quran 
 

Miftahul Jannah 
Program Studi Hukum Keluarga Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang  
e-mail: miftahuljannah300505@gmail. 
 

A B S T R A K 
Qirā’at merupakan ilmu penting dalam kajian Al-Qur’an yang 
membahas tentang ragam cara membaca ayat-ayat Al-Qur’an yang 
dinisbatkan kepada para imam qirā’ah. Secara etimologis, qirā’at 
berarti bacaan, sementara secara terminologis, ia mengacu pada 
metode bacaan tertentu yang memiliki sanad sahih hingga Rasulullah 
SAW. Untuk dianggap sahih, suatu qirā’ah harus memenuhi tiga syarat: 
sesuai dengan bahasa Arab fasih, selaras dengan Mushaf Utsmani, dan 
memiliki sanad yang bersambunsg. Qirā’ah yang tidak memenuhi syarat 
ini digolongkan sebagai bacaan lemah, menyimpang, atau palsu. Ibn al-

Jazari mengklasifikasikan qirā’at menjadi lima kategori: mutawātir, masyhur, āhād, syādzdz, dan mawḍū‘. 
Perbedaan dalam qirā’ah telah ada sejak masa Nabi Muhammad SAW dan berakar pada kemudahan yang 
diberikan Allah kepada umat melalui konsep “tujuh huruf”. Para ulama memiliki beragam pandangan dalam 
menafsirkan makna tujuh huruf tersebut, mulai dari perbedaan dialek, bentuk bahasa, hingga perbedaan 
linguistik lainnya. Kajian ini menegaskan pentingnya memahami perbedaan qirā’at sebagai kekayaan 
khazanah Islam, bukan sumber perpecahan. 

A B S T R A C T 

Qirā’at is a crucial discipline in Qur’anic studies that deals with the variations in the recitation of Qur’anic 
verses attributed to different qirā’ah imams. Etymologically, qirā’at means “reading,” and 
terminologically, it refers to specific recitation methods supported by an authentic chain of transmission 
(sanad) reaching back to the Prophet Muhammad (PBUH). A valid qirā’ah must meet three essential 
criteria: alignment with classical Arabic dialects, conformity with the Uthmani script, and a continuous, 
reliable sanad. Any qirā’ah that fails to meet these standards is classified as weak, deviant, or fabricated. 
Ibn al-Jazari categorized qirā’at into five types: mutawātir, mashhūr, āḥād, shādh, and mawḍū‘. The 
diversity in qirā’ah dates back to the Prophet’s time and is rooted in divine mercy through the concept of 
“seven aḥruf” (dialects or forms). Scholars have proposed various interpretations of this concept, 
including dialectical, grammatical, and linguistic variations. This study underscores that the differences in 
qirā’at should be viewed as a valuable aspect of Islamic heritage, rather than a cause for division. 
 

 

Pendahuluan  

Ilmu qira’at merupakan salah satu cabang dari studi ilmu al-Qur’an yang masih 
kurang mendapatkan perhatian dari banyak kalangan. Bahkan di kalangan pesantren 
yang berfokus pada tahfiz al-Qur’an, tidak banyak lembaga yang mengintegrasikan 
pembelajaran qira’at secara serius dalam kurikulumnya. Padahal, integrasi nilai-nilai Al-
Qur’an dalam pendidikan sangat penting, terutama dalam membentuk karakter 

Kata Kunci: 
Qira’at, al-qur’an, urgensi,  
dialek, pemahaman. 
 
Keywords: 
Qira’at, al-qur’an, urgency, 
dialects, understanding 
 
 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 133-139  eISSN: 3024-8140 

134 
 

generasi muda. (Arzaqi & Soleh, 2024) menegaskan bahwa konsep Ulul Albab dapat 
dijadikan sebagai dasar dalam pendidikan karakter di tingkat dasar, karena mengajarkan 
keseimbangan antara akal, hati, dan nilai-nilai spiritual sebagai landasan dalam 
membangun insan yang berilmu sekaligus berakhlak. (Al-Jābirīas 2006) menekankan 
pentingnya memahami Al-Qur’an secara kontekstual melalui pendekatan historis-kritis 
untuk menggali makna yang relevan dengan perkembangan zaman. 

Ilmu qira’at tidak secara langsung membahas persoalan-persoalan praktis dalam 
kehidupan sehari-hari, berbeda halnya dengan ilmu fiqih, hadis, atau tafsir yang memiliki 
keterkaitan erat dengan berbagai aspek kehidupan umat Islam. Di samping itu, 
mempelajari qira’at juga menuntut pemahaman yang cukup kompleks dan mendalam. 
Oleh karena itu, hanya mereka yang benar-benar memiliki komitmen tinggi untuk 
memahami al-Qur’an secara menyeluruh bukan hanya dari sisi makna dan isi 
kandungannya, tetapi juga dari segi teknis bacaannya yang biasanya menaruh minat 
terhadap disiplin ini. 

Secara umum, qira’at dipahami sebagai ragam cara pengucapan lafaz ayat-ayat al-
Qur’an yang ditransmisikan melalui jalur periwayatan tertentu. Meskipun terdapat 
perbedaan dalam jalur atau metode penuturan tersebut karena mengikuti mazhab 
bacaan para imam qira’at seluruh bacaan itu tetap berpijak pada satu sumber utama, 
yakni bacaan yang disandarkan kepada Rasulullah SAW. 

Pembahasan 

Pengertian Qira’at Al-Qur’an  

Secara etimologis, istilah qira’at  (قراآت) merupakan bentuk jamak dari kata qirā’ah 
 yang merupakan bentuk mashdar dari kata kerja qara’a-yaqra’u-qirā’atan. Secara ,(قراءة)
harfiah, kata ini bermakna menggabungkan huruf-huruf dan kata-kata secara berurutan 
dalam suatu bacaan. Dalam konteks bahasa Indonesia, qirā’ah dapat diterjemahkan 
sebagai “bacaan” atau “aktivitas membaca”. Qira’at dalam Al-Qur’an tidak hanya 
memperkaya pemahaman terhadap bacaan, tetapi juga memperkuat dimensi keilmuan 
dalam pendidikan Islam(Al Faruq et al., 2024). 

Secara terminologis (istilah), qirā’ah mengacu pada metode atau cara dalam 
membaca Al-Qur’an yang dilakukan oleh seorang imam qirā’ah tertentu, yang berbeda 
dengan cara baca imam lainnya(Judin, 2021). (Az-Zarqani, 1996) mendefinisikan qirā’ah 
sebagai metode membaca Al-Qur’an yang digunakan oleh seorang imam ahli qira’at, 
yang mempunyai perbedaan dari cara baca imam-imam lainnya, meskipun jalur 
periwayatannya bisa jadi sama. Perbedaan tersebut bisa meliputi pengucapan huruf 
maupun bentuk bacaannya. 

Dalam konteks pembelajaran, pemahaman terhadap variasi qirā’ah perlu didukung 
oleh metode pengajaran yang sistematis dan efektif. Salah satu pendekatan yang 
terbukti mendukung kemampuan membaca dan memahami Al-Qur’an adalah metode 
UMMI, sebagaimana diterapkan dalam program pelatihan yang dilaporkan oleh 
(Chotimah, 2016). Metode ini membantu peserta didik mempelajari Al-Qur’an secara 
bertahap dan terstruktur, sehingga lebih mudah memahami ragam bacaan yang ada. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 133-139  eISSN: 3024-8140 

135 
 

Dalam pengertian lain yang lebih lengkap, Ash-Shabuni menambahkan bahwa 
setiap cara baca Al-Qur’an yang disebut sebagai qirā’ah harus memiliki sanad atau rantai 
periwayatan yang sah dan tersambung hingga Rasulullah saw. Dengan kata lain, 
perbedaan metode membaca tersebut harus didukung oleh transmisi yang otentik dan 
dapat dipertanggungjawabkan secara keilmuan. 

Ash-Shabuni menambahkan dalam defenisinya tentang qira’ah dengan 
menyebutkan bahwa cara bacaAl-Qur’an itu harus mempunyai sanad yang sampai 
kepada Rasulullah SAW. 

رسول إلى بأسانيدها ثابتة وهي غيره يخالف مذهبا القراء األئمة من إمام به يذهب القرآن في النطق مذاهب من مذهب  
ه -وسلم عليه هللا صلى  

Artinya: “Cara membaca Al-Qur’an Al-Karim dari seorang Imam ahli qirâah yang berbeda 
dengan cara membaca imam lainnya berdasarkan sanad yang sampai kepada Rasulullah 
SAW.” 

Para ulama telah menetapkan tiga kriteria utama agar suatu qirā ah dapat dinilai 
sahih (valid), yaitu: 

1. Kesesuaian dengan Bahasa Arab Fasih 

Qirā’ah yang sah harus sesuai dengan salah satu dialek Arab yang 
digunakan oleh bangsa Arab asli, baik yang umum maupun yang tidak terlalu 
dikenal. Hal ini karena qirā’ah merupakan bagian dari sunnah yang diwariskan, 
bukan hasil rekaan manusia semata. 

2. Keselarasan dengan Mushaf Utsmani 

Metode bacaan tersebut harus dapat ditemukan bentuknya, baik secara 
eksplisit maupun implisit, dalam mushaf Al-Qur’an yang disusun pada masa 
Khalifah Utsman bin Affan. Hal ini disebabkan karena para sahabat menuliskan 
Al-Qur’an dengan sistem penulisan yang fleksibel, yang memungkinkan berbagai 
bentuk qirā’ah tetap sesuai dengan mushaf. 

3. Sanad yang Shahih dan Bersambung 

Qira’ah harus memiliki sanad atau rantai periwayatan yang terpercaya dan 
terus bersambung hingga sampai kepada Rasulullah saw. Dalam disiplin ilmu 
qira’ah, validitas sanad menjadi hal yang sangat krusial, bahkan lebih diutamakan 
dibanding hanya kesesuaian dengan aturan tata bahasa Arab baku. 

Apabila salah satu dari ketiga syarat ini tidak terpenuhi, maka qirā’ah tersebut 
dianggap tidak valid; bisa masuk kategori dha’īf (lemah), syādzdz (ganjil/menyimpang), 
atau bahkan bāṭil (tidak sah). Oleh sebab itu, pemahaman terhadap qirā’ah yang benar 
harus berpegang teguh pada ketiga prinsip di atas agar tetap sesuai dengan bacaan 
yang diajarkan langsung oleh Rasulullah saw. dan diwariskan secara otentik oleh para 
sahabat serta tabi’in. 

 

 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 133-139  eISSN: 3024-8140 

136 
 

Macam-macam Qira’at 

Pada (Media Dakwah & Kajian Islam, 2025), Ibn al-Jazari mengklasifikasikan qira’at 
ke dalam beberapa jenis. Yang pertama adalah qirā’at mutawātir, yaitu bacaan yang 
diriwayatkan oleh kelompok besar perawi, di mana secara logika dan kebiasaan, sangat 
kecil kemungkinan mereka sepakat untuk berdusta. Rangkaian periwayatan ini 
berlangsung secara konsisten dan terus-menerus dari satu generasi ke generasi 
berikutnya hingga sampai kepada Nabi Muhammad SAW sebagai penerima wahyu. 
Contoh nyata dari jenis ini adalah Sepuluh Qirā’at yang sebelumnya telah dibahas, di 
mana sebagian besar variannya masuk dalam kategori mutawatir. 

Jenis kedua adalah qira’at masyhur, yaitu bacaan yang memiliki sanad yang sahih, 
namun belum mencapai tingkat mutawātir. Meski demikian, bacaan ini tetap sesuai 
dengan kaidah bahasa Arab dan Rasm Utsmani (sistem penulisan mushaf di masa 
Khalifah Utsman). Qirā’at ini dikenal luas di kalangan para ahli qirā’at (al-Qurrā’) dan 
tidak dianggap sebagai bacaan yang keliru, apalagi sebagai bacaan syādzdz atau 
menyimpang. Karena itu, umat Islam diperbolehkan membaca qirā’at ini baik dalam 
pelaksanaan salat maupun di luar salat. 

Jenis ketiga adalah qira’at ahad, yakni bacaan yang walaupun sanadnya dinilai 
sahih, namun tidak sesuai dengan tulisan dalam Mushaf Utsmani, tidak selaras dengan 
tata bahasa Arab, atau tidak dikenal luas seperti qira’at masyhūr. Oleh karena kelemahan 
ini, bacaan tersebut tidak diperkenankan untuk digunakan dalam salat maupun dalam 
konteks lain di luar salat. 

Keempat, dikenal sebagai qirā’at syādzdz, yaitu bacaan yang sanadnya tidak dapat 
dipertanggungjawabkan atau tidak sahih. Bacaan seperti ini tidak bisa dijadikan dasar 
dalam membaca Al-Qur’an secara formal. 

Terakhir, yang kelima adalah qirā’at mawḍū‘ atau bacaan palsu. Ini adalah jenis 
qirā’at yang tidak memiliki landasan sama sekali dalam tradisi periwayatan, dan bahkan 
merupakan hasil rekaan atau kebohongan. Salah satu contoh yang disebutkan adalah 
qirā’at buatan Muhammad bin Ja‘far al-Khuza‘i (wafat pada tahun 407 H), yang dianggap 
sebagai bentuk qirā’at yang direkayasa. 

Perbedaan Qira’at 

Perbedaan dalam qirā’ah sejatinya telah ada sejak masa Rasulullah SAW. Hal ini 
terbukti dari sejumlah riwayat yang terkait dengan hadis tentang “al-Ahruf as-Sab‘ah”. 
Menurut Imam al-Suyuthi, sebanyak 21 sahabat telah meriwayatkan hadis ini, yang 
menunjukkan betapa masyhurnya hadis tersebut. Salah satunya adalah hadis yang 
diriwayatkan oleh Bukhari dan Muslim dari Umar bin Khattab. Dalam riwayat itu, Umar 
menceritakan bahwa ia pernah mendengar Hisyam bin Hakim membaca Surah al-Furqān 
pada masa hidup Nabi. Saat mendengar bacaan Hisyam, Umar merasa heran karena 
terdapat sejumlah lafaz yang tidak ia kenali dan belum pernah diajarkan Nabi kepadanya. 
Bahkan ia hampir memotong bacaan Hisyam di tengah salat, namun memilih menunggu 
hingga selesai. Setelah salam, Umar langsung menegurnya dan bertanya siapa yang 
mengajarkan bacaan tersebut. Hisyam menjawab bahwa bacaan itu diajarkan langsung 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 133-139  eISSN: 3024-8140 

137 
 

oleh Rasulullah. Umar pun membantah dan mengatakan bahwa Rasulullah 
membacakan surah itu kepadanya dengan cara berbeda. Akhirnya, Umar membawa 
Hisyam menghadap Nabi dan menyampaikan keheranannya. Rasulullah kemudian 
meminta Hisyam membaca seperti tadi, dan setelah Hisyam membacanya, Nabi 
mengkonfirmasi bahwa bacaan tersebut benar, dan memang seperti itulah Surah itu 
diturunkan. Nabi pun menjelaskan bahwa Al-Qur’an diturunkan dengan tujuh huruf, dan 
umat diperbolehkan membaca dengan huruf yang paling mudah bagi mereka. 

Dalam riwayat lain disebutkan bahwa pada awalnya Jibril diperintahkan Allah 
untuk menyampaikan Al-Qur’an kepada Nabi dengan satu huruf saja. Namun Nabi 
memohon agar diberikan keringanan, dan permintaan tersebut dikabulkan secara 
bertahap hingga akhirnya diperbolehkan membaca dengan tujuh huruf. Nabi 
menyampaikan bahwa permintaan itu diajukan karena umatnya berasal dari berbagai 
kalangan, usia, dan tingkat kemampuan. Ada yang tua, anak-anak, dan juga mereka yang 
tidak bisa membaca atau menulis, sementara semuanya adalah pembaca Al-Qur’an. Jika 
mereka hanya diberi satu bentuk bacaan, tentu itu akan menyulitkan mereka. Oleh 
karena itu, kemudahan dalam bacaan menjadi penting agar Al-Qur’an dapat tersebar di 
tengah masyarakat. Para ulama memiliki beragam pandangan dalam menafsirkan 
makna “tujuh huruf” ini. Beberapa pendapat yang dianggap paling mendekati 
kebenaran antara lain: 

1. Mayoritas ulama berpandangan bahwa tujuh huruf merujuk pada ragam dialek 
dalam bahasa Arab untuk menyampaikan satu makna. Artinya, jika terdapat 
perbedaan cara penyampaian makna dalam berbagai dialek Arab, maka Al-Qur’an 
pun diturunkan dengan variasi lafaz yang mencerminkan keragaman bahasa 
tersebut, namun tetap merujuk pada satu makna yang sama. 

2. Pendapat lainnya menyebutkan bahwa tujuh huruf adalah tujuh jenis dialek Arab 
tempat Al-Qur’an diturunkan. Menurut pendapat ini, seluruh kata dalam Al-Qur’an 
bersumber dari tujuh dialek tersebut, namun bukan berarti setiap kata bisa dibaca 
dengan tujuh dialek secara bersamaan. Sebagai contoh, kata “ َفطََر” dalam selain 
dialek Quraisy berarti “memulai”, dan kata ini memang terdapat dalam Al-Qur’an. 

3. Pendapat ketiga menyatakan bahwa yang dimaksud tujuh huruf adalah tujuh 
bentuk isi kandungan Al-Qur’an, seperti: perintah (amr), larangan (nahy), halal, 
haram, ayat yang jelas (muhkam), ayat yang samar (mutasyabih), dan 
perumpamaan (amtsāl). Ada juga versi lain yang menyebutkan: janji (wa‘d), 
ancaman (wa‘īd), halal, haram, nasihat (mawā‘iẓ), perumpamaan, dan argumentasi 
(ikhtijāj). 

4. Kelompok ulama lain berpendapat bahwa tujuh huruf mengacu pada tujuh jenis 
perbedaan (ikhtilāf) yang terjadi dalam qirā’ah, yaitu: 

a. Perbedaan dalam bentuk kata benda (al-asmā’), 

b. Perbedaan harakat akhir kata (i‘rāb), 

c. Perubahan bentuk kata kerja (taṣrīf al-fi‘lī),  

d. Perbedaan dalam urutan kata (tawqīm dan ta’khīr), 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 133-139  eISSN: 3024-8140 

138 
 

e. Perbedaan dalam penggantian lafaz (ibdāl), 

f. Perbedaan dalam penambahan lafaz (ziyādah). 

Kesimpulan dan Saran 

Qirā’ah secara etimologis berarti bacaan, sedangkan secara terminologis mengacu 
pada metode membaca Al-Qur’an yang dinisbatkan kepada imam tertentu dengan 
sanad yang sahih hingga Rasulullah SAW. Keberagaman qirā’ah telah muncul sejak 
zaman Nabi Muhammad SAW, yang dibuktikan melalui hadis-hadis tentang al-Ahruf as-
Sab‘ah. Hal ini menjadi bentuk kemudahan yang Allah berikan kepada umat Islam yang 
berasal dari latar belakang linguistik dan sosial yang beragam. 

Para ulama telah menyusun tiga syarat utama agar suatu qirā’ah dapat 
dikategorikan sahih, yaitu: sesuai dengan bahasa Arab fasih, selaras dengan Mushaf 
Utsmani, dan memiliki sanad yang bersambung hingga Nabi. Apabila salah satu syarat 
tersebut tidak terpenuhi, maka qirā’ah tersebut dianggap tidak valid dan tidak boleh 
dipakai dalam ibadah formal. Dalam tradisi ilmu qirā’ah, terdapat klasifikasi bacaan yang 
meliputi qirā’ah mutawātir, masyhur, āhād, syādzdz, dan mawḍū‘. Di antara semuanya, 
hanya qirā’ah mutawātir yang diakui secara mutlak dalam ibadah. Perbedaan antar 
qirā’ah bukanlah bentuk kontradiksi, melainkan kekayaan dalam metode bacaan yang 
tetap berpijak pada otentisitas wahyu. Para ulama pun berbeda pendapat dalam 
menafsirkan makna “tujuh huruf”, mulai dari perbedaan dialek, bentuk linguistik, hingga 
jenis kandungan ayat. 

Saran yang dapat diberikan adalah pentingnya meningkatkan literasi tentang 
qirā’ah di kalangan umat Islam, khususnya di lingkungan pendidikan dan pesantren, agar 
pemahaman terhadap variasi bacaan Al-Qur’an tidak menimbulkan kebingungan. Para 
guru dan penghafal Al-Qur’an perlu dibekali ilmu qirā’ah dan sanad yang sahih untuk 
memastikan bacaan yang mereka ajarkan sesuai dengan ketentuan syar’i. Kajian ilmiah 
tentang qirā’ah juga perlu diperbanyak guna memperluas wawasan serta memperkuat 
argumen keilmuan. Selain itu, para dai diharapkan mampu menjelaskan perbedaan 
qirā’ah dengan cara yang bijaksana agar tidak menimbulkan perpecahan. Upaya 
pelestarian qirā’ah mutawātir juga harus terus dijaga melalui transmisi yang otentik dari 
generasi ke generasi. 

Daftar Pustaka  

Al Faruq, U., Anas, S., Maharani, D. S. V., Siswanto, N. D. W., & Hamid, H. (2024). Journal 
of Discussion of Qira’at in the Qur’an. Jurnal Pendidikan Islam, 1(3), 1–11. 
https://repository.uin-malang.ac.id/20057/ 

Al-Jābirī, M. (2006). Madkhal ilā al-Qur’ān al-Karīm. Beirut: Markaz Dirāsāt al-Waḥdah al-
‘Arabiyyah. 

Arzaqi, A. F., & Soleh, A. K. (2024). Pendidikan karakter berbasis Al-Qur’an: Kajian konsep 
Ulul Albab pada Sekolah Dasar. Jurnal Riset Pendidikan Dasar Dan Karakter, 6(2), 
1–8. http://repository.uin-malang.ac.id/20994/ 

Az-Zarqani, M.-‘Azim. (1996). Manâhil al-Irfân fî Ulûm Al-Qurân. Beirut: Dār al-Fikr. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 133-139  eISSN: 3024-8140 

139 
 

Chotimah, D. N. (2016). Pelatihan membaca dan memahami Alquran dengan metode 
UMMI. Lembaga Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (LP2M) UIN Maulana Malik 
Ibrahim Malang. http://repository.uin-malang.ac.id/4173/ 

Judin, M. S. (2021). Menelisik Pengertian, Sejarah dan Macam-Macam Qira’at. 
Media Dakwah & Kajian Islam. (2025). Macam-Macam Qira’at Al-Qur’an: Penjelasan dan 

Contohnya. https://tatsqif.com/macam-macam-qiraat-al-quran-penjelasan-dan-
contohnya/ 

 
 
 


