
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)             eISSN: 3024-8140 
Volume 3, Issue June, 2025 pp. 1125-1131        http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 
 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

 

Beragama dalam perspektif al-qur’an dan teori sosial: 
Kajian ontologis dan epistemologis tentang 
fundamentalisme dan radikalisme  
 

Ilman Lismana1, M. Alvin Hidayat2, Nailul Muna3, Muhammad Aniq Hasan Albana4, 
Roibin5 

Program Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: 230204110086@student.uin-malang.ac.id1, roibin@syariah.uin-malang.ac.id5 

 

A B S T R A K 
Fenomena fundamentalisme dan radikalisme beragama merupakan dua 
problem sosial keagamaan yang terus berkembang di tengah 
masyarakat modern. Artikel ini membahas secara ontologis dan 
epistemologis kedua istilah tersebut dalam konteks Islam dengan 
meninjau perspektif Al-Qur’an dan teori sosial. Fokus kajian meliputi (1) 
definisi konseptual fundamentalisme dan radikalisme beragama, (2) 
tanggapan Al-Qur’an terhadap kecenderungan ekstremisme dalam 
keyakinan beragama, dan (3) interpretasi fenomena ini dalam kerangka 
teori sosial. Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif 
dengan metode analisis teks terhadap ayat-ayat Al-Qur’an serta literatur 

sosial-politik. Hasil kajian menunjukkan bahwa dalam Al-Qur’an, ekstremisme agama diidentifikasi sebagai 
sikap "ghuluw" (melampaui batas), yang dijelaskan dalam QS. An-Nisa’: 171 dan QS. Al-Maidah: 77. Ayat-ayat 
ini mengkritik pola pikir keagamaan yang berlebihan yang menyimpang dari prinsip moderasi dan tauhid. Di 
sisi lain, teori sosial seperti pendekatan konflik kelas dan marjinalisasi politik menjelaskan radikalisme sebagai 
respons terhadap penindasan struktural dan modernisasi yang dirasakan menggerus identitas keagamaan. 
Artikel ini menegaskan pentingnya pemahaman tafsir kontekstual dan pendekatan moderat dalam 
menghadapi penyimpangan pemahaman keagamaan, guna menciptakan masyarakat yang religius sekaligus 
toleran. Kajian ini diharapkan menjadi kontribusi akademik dalam membangun wacana keagamaan yang 
ramah dan solutif dalam masyarakat multikultur.  

A B S T R A C T 
The phenomena of fundamentalism and religious radicalism are two social religious problems that 
continue to grow in modern society. This article discusses ontologically and epistemologically the two 
terms in the Islamic context by reviewing the perspectives of the Qur'an and social theory. The focus of 
the study includes (1) conceptual definitions of fundamentalism and religious radicalism, (2) the Qur'anic 
response to the tendency of extremism in religious belief, and (3) interpretation of this phenomenon 
within the framework of social theory. This study uses a descriptive qualitative approach with a text 
analysis method of Qur'anic verses and socio-political literature. The results of the study show that in the 
Qur'an, religious extremism is identified as an attitude of “ghuluw” (exceeding limits), which is explained 
in QS. An-Nisa': 171 and QS. Al-Maidah: 77. These verses criticize excessive religious mindsets that deviate 
from the principles of moderation and tawhid. On the other hand, social theories such as the class conflict 
approach and political marginalization explain radicalism as a response to structural oppression and 
modernization that is perceived to erode religious identity. This article emphasizes the importance of 
contextual interpretation and a moderate approach in dealing with deviations in religious understanding, 

Kata Kunci: 
Fundamentalisme, 
radikalisme, al-qur’an, teori 
sosial, ghuluw. 
 
Keywords: 
Fundamentalism, 
radicalism, qur'an, social 
theory, ghuluw. 
 
 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 1125-1131  eISSN: 3024-8140 
 

1126 
 

in order to create a religious and tolerant society. This study is expected to be an academic contribution 
in building a friendly and solutive religious discourse in a multicultural society. 

Pendahuluan  

Radikalisme dan fundamentalisme beragama menjadi dua isu yang terus mencuat dalam 
diskursus keagamaan dan sosial-kultural, khususnya di era modern yang penuh dinamika dan 
ketegangan identitas. Di berbagai belahan dunia, termasuk Indonesia, dua istilah ini tidak hanya 
mencerminkan pemahaman ekstrem terhadap ajaran agama, melainkan juga menjadi 
representasi dari respons sebagian masyarakat terhadap perubahan sosial yang cepat dan 
kompleks. Dalam realitasnya, fundamentalisme dan radikalisme seringkali menjadi katalis dari 
munculnya ketegangan sosial, tindakan intoleran, hingga kekerasan atas nama keyakinan.(Fadli, 
2020) 

Dalam konteks Indonesia, sebagai negara yang menjunjung tinggi nilai-nilai Pancasila dan 
kebhinekaan, fenomena ini menjadi persoalan serius. Pasca reformasi, ruang-ruang demokratis 
yang terbuka justru memberi tempat bagi munculnya kelompok-kelompok keagamaan yang 
menyuarakan ideologi eksklusif dan intoleran. Banyak dari mereka menafsirkan ajaran agama 
secara literal dan mengabaikan konteks historis dan sosial dari wahyu. Tidak jarang, pemahaman 
ini digunakan untuk membenarkan tindakan kekerasan, intimidasi terhadap minoritas, serta 
upaya penggantian ideologi negara. Oleh karena itu, memahami fundamentalisme dan 
radikalisme secara lebih menyeluruh menjadi sangat penting dalam rangka menjaga kohesi 
sosial dan memperkuat nilai-nilai keberagamaan yang moderat.(Miski & Hamdan, 2019) 

Fundamentalisme beragama, secara umum, dapat dipahami sebagai kecenderungan untuk 
kembali kepada ajaran pokok agama secara literal dan rigid. Kelompok-kelompok fundamentalis 
meyakini bahwa hanya ada satu kebenaran absolut, yaitu ajaran agama mereka, dan menolak 
interpretasi atau penyesuaian ajaran tersebut terhadap perkembangan zaman. Di sisi lain, 
radikalisme beragama muncul sebagai bentuk respon aktif terhadap ketidakadilan sosial, 
marginalisasi, atau dominasi budaya tertentu. Radikalisme tidak hanya berhenti pada keyakinan, 
tetapi juga melibatkan aksi-aksi nyata yang bertujuan mengubah struktur sosial atau politik 
melalui cara-cara yang ekstrem.(Abidin, n.d.)  

Fenomena radikalisme dan fundamentalisme ini tidak bisa hanya dipahami melalui 
pendekatan normatif semata. Diperlukan pendekatan multidimensi yang melibatkan baik 
perspektif teologis maupun ilmu sosial. Dari sisi teologis, penting untuk menelaah bagaimana 
wahyu, khususnya Al-Qur’an, merespons perilaku keagamaan yang ekstrem dan melampaui 
batas. Konsep "ghuluw" (berlebih-lebihan dalam agama) merupakan salah satu konsep utama 
dalam Al-Qur’an yang secara eksplisit melarang sikap beragama yang ekstrem. Dalam beberapa 
ayat, seperti QS. An-Nisa’ ayat 171 dan QS. Al-Maidah ayat 77, Allah memperingatkan agar umat 
manusia tidak melampaui batas dalam berkeyakinan. Ayat-ayat ini menjadi dasar normatif 
bahwa Islam tidak pernah membenarkan tindakan beragama yang keluar dari koridor moderasi 
dan akal sehat.(Unggul Purnomo Aji & Kerwanto, 2023) 

Sementara itu, dalam kerangka ilmu sosial, radikalisme dan fundamentalisme dapat dipahami 
sebagai bentuk manifestasi dari ketegangan sosial, krisis identitas, dan marginalisasi politik. 
Dalam banyak kasus, gerakan radikal muncul dari kelompok-kelompok yang merasa 
terpinggirkan secara ekonomi dan sosial. Teori-teori seperti teori konflik, teori kelas, dan teori 
marginalisasi dapat menjelaskan mengapa ideologi ekstrem lebih mudah tumbuh di lingkungan 
yang penuh ketidakpastian dan ketimpangan. Dengan kata lain, radikalisme tidak semata-mata 
persoalan keimanan, tetapi juga persoalan struktur dan sistem yang tidak adil. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 1125-1131  eISSN: 3024-8140 
 

1127 
 

Bertolak dari kompleksitas tersebut, artikel ini berusaha mengkaji dua dimensi utama dari 
fenomena fundamentalisme dan radikalisme beragama. Pertama, bagaimana Al-Qur’an 
merespons gejala keagamaan yang ekstrem dan mengapa sikap "ghuluw" menjadi larangan 
tegas dalam Islam. Kedua, bagaimana teori-teori sosial menjelaskan dinamika kemunculan dan 
perkembangan gerakan radikal dalam masyarakat modern, khususnya dalam konteks Indonesia 
pasca reformasi. Kajian ini diharapkan mampu memberikan pemahaman yang utuh dan kritis 
terhadap dua istilah yang selama ini sering disalahpahami dan bahkan disimplifikasi dalam 
wacana publik. 

Dengan demikian, rumusan masalah yang akan dibahas dalam artikel ini dapat dirinci sebagai 
berikut: 

1. Apa yang dimaksud dengan fundamentalisme dan radikalisme beragama, serta 
bagaimana karakteristik utama dari keduanya? 

2. Bagaimana respons Al-Qur’an terhadap fenomena fundamentalisme dan radikalisme? 

3. Bagaimana teori-teori sosial menjelaskan akar dan dinamika kemunculan 
fundamentalisme dan radikalisme dalam masyarakat kontemporer? 

Tujuan utama dari kajian ini adalah: 

1. Mengidentifikasi dan menjelaskan definisi serta ciri-ciri fundamentalisme dan 
radikalisme beragama. 

2. Menelaah secara tekstual ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan peringatan 
terhadap sikap ghuluw atau ekstrem dalam beragama. 

3. Menganalisis kontribusi dan relevansi teori-teori sosial dalam menjelaskan gejala 
radikalisme dan fundamentalisme sebagai produk sosial dan sejarah. 

Dalam menjawab pertanyaan-pertanyaan tersebut, penelitian ini menggunakan metode 
library research atau studi kepustakaan. Metode ini dipilih karena objek kajian berupa teks-teks 
normatif (Al-Qur’an dan tafsir), serta literatur-literatur keilmuan modern baik dari disiplin 
keislaman maupun ilmu sosial. Data primer berasal dari ayat-ayat Al-Qur’an dan kitab tafsir 
seperti Tafsir al-Mishbah dan Tafsir Ibnu Katsir, sedangkan data sekunder diperoleh dari jurnal 
ilmiah, buku-buku teori sosial, serta hasil penelitian terdahulu yang relevan. 

Pendekatan yang digunakan dalam kajian ini bersifat multidisipliner. Untuk menelaah 
ayat-ayat Al-Qur’an, digunakan pendekatan normatif-teologis yang berfokus pada penafsiran 
teks secara tematik dan kontekstual. Sementara itu, untuk menganalisis faktor-faktor sosial 
yang melatari munculnya radikalisme dan fundamentalisme, digunakan pendekatan sosiologis. 
Pendekatan ini menempatkan agama sebagai bagian dari struktur sosial yang dinamis, serta 
mengakui adanya pengaruh faktor politik, ekonomi, dan budaya terhadap pemahaman dan 
praktik keagamaan. 

Melalui kajian ini, diharapkan tercipta pemahaman yang tidak hanya tekstual dan 
normatif, tetapi juga sosial dan historis. Hal ini penting agar fenomena radikalisme dan 
fundamentalisme tidak hanya disikapi secara emosional, tetapi juga secara akademis dan solutif. 
Dengan memahami akar persoalan dan kontribusi masing-masing pendekatan, masyarakat 
dapat lebih bijak dalam menanggapi dan mengelola keberagaman ekspresi beragama di tengah 
kondisi sosial-politik yang terus berubah. 

 

 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 1125-1131  eISSN: 3024-8140 
 

1128 
 

Pembahasan 

Konsep Ontologis: Definisi dan Ciri Fundamentalisme serta Radikalisme 

Dalam dimensi ontologis, kajian mengenai fundamentalisme dan radikalisme 
beragama berangkat dari pemahaman dasar tentang eksistensi dan hakikat 
keberagamaan manusia. Fundamentalisme adalah kecenderungan untuk kembali pada 
prinsip-prinsip dasar suatu ajaran agama secara mutlak dan tekstual, tanpa ruang 
kompromi terhadap interpretasi kontekstual maupun perubahan sosial. Secara 
etimologis, istilah "fundamentalisme" berasal dari kata Latin fundamentum, yang berarti 
dasar atau pondasi. Dalam konteks keislaman, fundamentalisme mengacu pada paham 
yang menghendaki penerapan ajaran Islam secara literal, berdasarkan Al-Qur’an dan 
Hadis tanpa mempertimbangkan konteks zaman dan sosial budaya.(Somantri, 2022) 

Kelompok fundamentalis biasanya memiliki kecenderungan yang eksklusif, 
menolak segala bentuk pembaruan, dan menekankan otoritas mutlak teks. Mereka 
cenderung menilai benar-salah secara hitam-putih, menolak perbedaan pandangan, 
serta seringkali mengklaim satu-satunya kebenaran agama yang sah. Dalam konteks 
Indonesia, kelompok-kelompok seperti Wahabi, Majelis Mujahidin Indonesia (MMI), 
Hizbut Tahrir Indonesia (HTI), Front Pembela Islam (FPI), dan Jemaah Islamiyah (JI) 
sering dikategorikan sebagai representasi dari paham fundamentalisme. 

Fundamentalisme juga kerap memunculkan istilah-istilah seperti "bid’ah", "kafir", 
dan "murtad" untuk menjustifikasi sikap eksklusif terhadap pihak lain yang dianggap 
menyimpang dari ajaran murni Islam. Pola keberagamaan semacam ini berbahaya 
karena dapat memicu konflik horizontal, kekerasan berbasis agama, dan delegitimasi 
otoritas keagamaan lain yang lebih moderat. 

Sebaliknya, radikalisme beragama merupakan bentuk keberagamaan yang lebih 
agresif. Kata "radikal" berasal dari bahasa Latin radix yang berarti akar. Dalam konteks 
agama, radikalisme menandai sebuah upaya untuk kembali ke akar ajaran agama yang 
dipahami secara ketat dan menyeluruh, tetapi dengan pendekatan yang revolusioner 
dan cenderung memaksakan kehendak. 

Radikalisme memiliki beberapa ciri utama: (1) Fanatisme, yaitu sikap keagamaan 
yang meyakini hanya dirinya yang benar; (2) Intoleransi, yakni ketidaksediaan untuk 
menerima perbedaan; (3) Eksklusivisme, atau pemisahan diri dari masyarakat umum; 
dan (4) Kekerasan, yakni penggunaan cara-cara agresif untuk mencapai tujuan ideologis 
atau religius. Contoh ekstrem dari radikalisme dalam konteks Indonesia dapat dilihat 
pada peristiwa Bom Bali, konflik Poso, dan aksi terorisme yang mengatasnamakan 
jihad.(Dewantara, 2019) 

Meskipun berbeda, fundamentalisme dan radikalisme sering kali saling 
bersinggungan dan bertumpang tindih. Fundamentalisme dapat menjadi ladang subur 
bagi radikalisme ketika gagasan-gagasan tekstual berubah menjadi doktrin yang 
digunakan untuk membenarkan tindakan agresif terhadap pihak lain. Oleh karena itu, 
memahami akar ontologis dari kedua konsep ini menjadi penting untuk merumuskan 
strategi pencegahan dan penanggulangan yang tepat. 

 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 1125-1131  eISSN: 3024-8140 
 

1129 
 

Perspektif Al-Qur’an (Epistemologis Wahyu) 

Dalam epistemologi Islam, sumber utama pengetahuan adalah wahyu Allah SWT, yang 
termaktub dalam Al-Qur’an. Al-Qur’an secara tegas menolak bentuk keberagamaan yang 
berlebihan atau melampaui batas. Istilah yang digunakan adalah "ghuluw", yang berarti ekstrim 
atau berlebih-lebihan dalam agama. Hal ini dijelaskan dalam dua ayat utama, yaitu: 

QS. An-Nisa’: 171 

ِ إلاَِّ ٱلْحَقَّ  َّ๡بِ لاَ تغَْلُوا۟ فِى دِينِكُمْ وَلاَ تقَوُلُوا۟ عَلَى ٱ ٰـ أٓهَْلَ ٱلْكِتَ ٰـ  يَ

"Wahai Ahli Kitab! Janganlah kamu melampaui batas dalam agamamu, dan janganlah 
kamu mengatakan terhadap Allah kecuali yang benar." 

Ayat ini menjelaskan bahwa bersikap berlebihan dalam keyakinan agama tidak dibenarkan 
dalam Islam. Contoh yang dikritik dalam ayat ini adalah kaum Nasrani yang mengangkat Nabi Isa 
sebagai Tuhan. Perbuatan tersebut disebut sebagai bentuk ghuluw karena menyalahi prinsip 
tauhid. 

QS. Al-Maidah: 77 

بِ لاَ تغَْلوُا۟ فِى دِينِكُمْ غَيْرَ ٱلْحَقِّ وَلاَ تتََّبِعوُٓا۟ أهَْوَاءَٓ قوَْمٍ قَدْ ضَلُّوا۟  ٰـ أٓهَْلَ ٱلْكِتَ ٰـ مِن قَبْلُ قُلْ يَ  

"Katakanlah: Wahai Ahli Kitab! Janganlah kamu melampaui batas dalam agamamu dengan 
cara yang tidak benar dan janganlah kamu mengikuti hawa nafsu kaum yang telah sesat 
sebelumnya." 

Ayat ini menegaskan kembali bahwa melampaui batas dalam agama adalah perilaku 
menyimpang yang pernah terjadi dalam sejarah agama-agama terdahulu. Dalam konteks Islam 
kontemporer, ayat ini bisa dipahami sebagai peringatan terhadap praktik keberagamaan yang 
ekstrem dan mengabaikan nilai-nilai moderasi. 

Selain itu, ayat-ayat yang sering disalahpahami oleh kelompok radikal adalah QS. At-
Taubah: 5 dan 29, yang berbicara tentang perintah memerangi orang musyrik dan ahli kitab. 
Tanpa memahami konteks sejarah dan sosial-politik dari ayat-ayat tersebut, kelompok radikal 
menjadikannya sebagai justifikasi untuk melakukan kekerasan. 

QS. At-Taubah: 5 

 فَإذِاَ ٱنسَلَخَ ٱلأْشَْهُرُ ٱلْحُرُمُ فَٱقْتلُوُا۟ ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدتُّمُوهُمْ 

"Apabila bulan-bulan Haram telah berlalu, maka bunuhlah orang-orang musyrik itu di 
mana saja kamu menemui mereka." 

Pemahaman literal terhadap ayat ini mengabaikan bahwa ayat tersebut turun dalam 
konteks peperangan dan pengkhianatan perjanjian oleh kaum musyrikin. Tafsir dari ulama 
seperti Quraish Shihab dan Ibnu Katsir memberikan pemahaman yang lebih kontekstual, yang 
menegaskan bahwa ayat ini tidak berlaku umum untuk semua kondisi dan zaman. 

Dengan demikian, epistemologi wahyu dalam Al-Qur’an menekankan prinsip moderasi 
(wasathiyyah), keadilan, dan kasih sayang. Tafsir kontekstual menjadi sangat penting untuk 
mencegah terjadinya penyimpangan pemahaman yang bisa berujung pada tindakan radikal dan 
intoleran. 

Perspektif Teori Sosial 

Dari perspektif teori sosial, fundamentalisme dan radikalisme beragama tidak dapat 
dilepaskan dari realitas sosial-politik yang melingkupinya. Ahmad Rizky Mardhatillah Umar 
menjelaskan bahwa kemunculan radikalisme merupakan respons terhadap dua hal utama: 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 1125-1131  eISSN: 3024-8140 
 

1130 
 

marginalisasi historis dan ketimpangan ekonomi-politik. Pertama, secara historis, umat Islam 
pernah mengalami penindasan oleh rezim otoriter seperti Orde Baru yang mengekang ekspresi 
keagamaan. Kelompok-kelompok yang termarjinalkan secara politik kemudian membangun 
kesadaran kolektif untuk melakukan perlawanan, yang diekspresikan melalui ideologi radikal 
berbasis agama. 

Kedua, dari sisi ekonomi-politik, radikalisme muncul sebagai respons terhadap 
ketimpangan distribusi sumber daya. Dalam bahasa teori kelas Marxian, ini adalah bentuk 
perjuangan kelas bawah terhadap hegemoni kelas kapitalis. Agama menjadi alat ideologis untuk 
memperjuangkan keadilan yang dirasa tidak hadir melalui sistem negara. Transnasionalisme juga 
memainkan peran penting dalam menyebarkan ideologi radikal. Gerakan politik Islam global 
seperti Ikhwanul Muslimin dan Hizbut Tahrir membawa gagasan khilafah dan penegakan 
syari’ah ke berbagai negara, termasuk Indonesia. Pasca reformasi 1998, iklim politik yang lebih 
terbuka memberi ruang bagi kelompok-kelompok ini untuk mengekspresikan identitas mereka 
secara lebih bebas. 

Kelompok seperti HTI, FPI, dan JI memanfaatkan demokratisasi pasca Orde Baru untuk 
membangun jaringan ideologi yang kuat. Mereka menganggap demokrasi sebagai sistem kufur 
dan memperjuangkan sistem alternatif berbasis syari’ah. Dalam praktiknya, ini melahirkan 
konflik dengan negara dan masyarakat plural. Teori identitas juga menjelaskan bahwa dalam 
dunia yang semakin global dan heterogen, individu dan kelompok mencari pegangan identitas 
yang kuat. (Arsad Nasution, 2019) 

Agama menjadi salah satu sumber identitas yang kokoh, dan dalam kondisi krisis, identitas 
ini bisa dikonstruksi secara eksklusif dan agresif. Dengan demikian, teori sosial membantu kita 
memahami bahwa fundamentalisme dan radikalisme bukan semata-mata masalah pemahaman 
teks agama, tetapi juga terkait erat dengan kondisi struktural yang lebih luas. Oleh karena itu, 
solusi terhadap radikalisme memerlukan pendekatan multidimensi: pendidikan agama moderat, 
keadilan sosial, dan kebijakan politik yang inklusif.(Dandi et al., 2023) 

Kesimpulan dan Saran  

Fundamentalisme dan radikalisme merupakan dua fenomena yang muncul dari cara 
pandang keagamaan yang kaku, berlebihan, dan tidak mempertimbangkan konteks sosial 
maupun historis. Keduanya menjadikan teks agama sebagai legitimasi mutlak dan eksklusif 
untuk membenarkan tindakan intoleran dan kekerasan terhadap kelompok lain. Pemahaman 
seperti ini bertentangan dengan prinsip Islam yang moderat dan inklusif. Al-Qur’an secara 
eksplisit menolak sikap berlebih-lebihan dalam agama, sebagaimana tercermin dalam larangan 
terhadap ghuluw dalam QS. An-Nisa: 171 dan QS. Al-Maidah: 77. Al-Qur’an justru mendorong 
umat Islam untuk bersikap wasathiyyah, yakni seimbang, adil, dan tidak ekstrem dalam 
memahami dan mengamalkan ajaran agama. Nilai keseimbangan ini menjadi landasan utama 
dalam membangun masyarakat Islam yang damai, toleran, dan saling menghargai perbedaan. 

Dari perspektif teori sosial, fundamentalisme dan radikalisme juga dapat dipahami sebagai 
produk dari marginalisasi sosial, ketimpangan ekonomi-politik, serta konflik identitas dalam 
masyarakat modern. Penindasan struktural, baik oleh negara maupun sistem global, telah 
mendorong kelompok-kelompok tertentu untuk mencari ekspresi perlawanan melalui ideologi 
agama. Teori kelas, identitas, dan transnasionalisme menjelaskan bahwa gerakan radikal bukan 
hanya persoalan dogma, tetapi juga terkait erat dengan kondisi objektif yang melingkupinya. 

Untuk menanggulangi fenomena ini, diperlukan pendekatan yang integratif antara 
pendekatan nash (teks keagamaan) dan pendekatan sosial. Penafsiran Al-Qur’an yang 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(6), 1125-1131  eISSN: 3024-8140 
 

1131 
 

kontekstual dan moderat harus dipadukan dengan kebijakan sosial yang adil, pendidikan 
toleransi, dan pemberdayaan masyarakat akar rumput. Strategi kontra-radikalisme yang efektif 
adalah strategi yang tidak hanya melawan kekerasan, tetapi juga mengatasi akar sosial dan 
epistemologis yang melahirkannya. Dengan demikian, umat Islam dapat menjalankan ajarannya 
secara autentik, tetapi tetap terbuka dan damai di tengah masyarakat yang majemuk. 

Daftar Pustaka 
Abidin, D. A. Z. (n.d.). KRITIK SOSIAL DALAM TAFSIR AL-IBRIZ KARYA BISRI MUSTHOFA. 
Arsad Nasution, M. (2019). Radikalisme Atau Tasamuh: Analisis Terhadap Ayat-Ayat Al-

Qur’an Tentang Ahli Kitab. Jurnal Kesyariahan dan Keperdataan IAIN Padangsidimpuan, 
Vol. 5 No. 2 Edisi Juli-Desember 2019. 

Dandi, M., Mushthafa A, H., Muzakki R, & Juan A, R. (2023). Analisis Pemikiran Politik 
Fundamentalisme Islam Dalam Studi Kasus Gerakan Kelompok Fundamentalis Islam di 
Indonesia Pasca Era Reformasi: Analysis of the Political Thought of Islamic 
Fundamentalism in the Case Study of the Islamic Fundamentalist Group Movement in 
Indonesia After the Reformation Era. Journal of Politics and Democracy, 2(2), 69–78. 
https://doi.org/10.61183/polikrasi.v2i2.30 

Dewantara, A. W. (2019). RADIKALISME AGAMA DALAM KONTEKS INDONESIA YANG 
AGAMIS DAN BERPANCASILA. JPAK: Jurnal Pendidikan Agama Katolik, 19(1), 1–14. 
https://doi.org/10.34150/jpak.v19i1.222 

Fadli, R. V. (2020). TINJAUAN FILSAFAT HUMANISME: STUDI PEMIKIRAN PAULO FREIRE 
DALAM PENDIDIKAN. JURNAL REFORMA, 9(2), 96. https://doi.org/10.30736/rf.v9i2.317 

Miski, M., & Hamdan, A. (2019). ALQUR’AN DAN HADITH DALAM WACANA 
DELEGITIMASI NASIONALISME DI MEDIA ONLINE ISLAM. Al-A’raf : Jurnal Pemikiran 
Islam Dan Filsafat, 16(1), 25. https://doi.org/10.22515/ajpif.v16i1.1644 

Shihab, M. Quraish “Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an”,  
Jilid 6 (Jakarta: Lentera Hati, 2005). 
Somantri, D. (2022). ASWAJA AN-NAHDLIYAH Tipologi & Amaliyah Ahlus Sunnah wal 

Jama’ah An-Nahdliyah. PT. Literasi Nusantara Abadi Grup. 
Unggul Purnomo Aji & Kerwanto. (2023). TEOLOGI WAHABI: SEJARAH, PEMIKIRAN DAN 

PERKEMBANGANNYA. El-Adabi: Jurnal Studi Islam, 2(1), 45–61. 
https://doi.org/10.59166/el-adabi.v2i1.42 

 
 
 


