Maliki Interdisciplinary Journal (ML) elSSN: 3024-8140
Volume 3, Issue June, 2025 pp. 1125-1131 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mijfindex

Beragama dalam perspektif al-qur’an dan teori sosial:
Kajian ontologis dan epistemologis tentang
fundamentalisme dan radikalisme

Ilman Lismana', M. Alvin Hidayat?, Nailul Muna3, Muhammad Aniq Hasan Albana%,
Roibin>

Program Studi llmu Al-Qur’an dan Tafsir, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: 230204110086 @student.uin-malang.ac.id', roibin@syariah.uin-malang.ac.id®

Kata Kunci: ABSTRAK
Fundamentalisme, Fenomena fundamentalisme dan radikalisme beragama merupakan dua
radikalisme, al-qur’an, teori problem sosial keagamaan yang terus berkembang di tengah
sosial, ghuluw. masyarakat modern. Artikel ini membahas secara ontologis dan
epistemologis kedua istilah tersebut dalam konteks Islam dengan
Keywords: meninjau perspektif Al-Qur’an dan teori sosial. Fokus kajian meliputi (1)
Fundamentalism, definisi konseptual fundamentalisme dan radikalisme beragama, (2)
radicalism, qur'an, social tanggapan Al-Qur’an terhadap kecenderungan ekstremisme dalam
theory, ghuluw. keyakinan beragama, dan (3) interpretasi fenomena ini dalam kerangka

teori sosial. Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif

dengan metode analisis teks terhadap ayat-ayat Al-Qur’an serta literatur
sosial-politik. Hasil kajian menunjukkan bahwa dalam Al-Qur’an, ekstremisme agama diidentifikasi sebagai
sikap "ghuluw" (melampaui batas), yang dijelaskan dalam QS. An-Nisa’: 171 dan QS. Al-Maidah: 77. Ayat-ayat
ini mengkritik pola pikir keagamaan yang berlebihan yang menyimpang dari prinsip moderasi dan tauhid. Di
sisilain, teori sosial seperti pendekatan konflik kelas dan marjinalisasi politik menjelaskan radikalisme sebagai
respons terhadap penindasan struktural dan modernisasi yang dirasakan menggerus identitas keagamaan.
Artikel ini menegaskan pentingnya pemahaman tafsir kontekstual dan pendekatan moderat dalam
menghadapi penyimpangan pemahaman keagamaan, guna menciptakan masyarakat yang religius sekaligus
toleran. Kajian ini diharapkan menjadi kontribusi akademik dalam membangun wacana keagamaan yang
ramah dan solutif dalam masyarakat multikultur.

ABSTRACT

The phenomena of fundamentalism and religious radicalism are two social religious problems that
continue to grow in modern society. This article discusses ontologically and epistemologically the two
terms in the Islamic context by reviewing the perspectives of the Qur'an and social theory. The focus of
the study includes (1) conceptual definitions of fundamentalism and religious radicalism, (2) the Qur'anic
response to the tendency of extremism in religious belief, and (3) interpretation of this phenomenon
within the framework of social theory. This study uses a descriptive qualitative approach with a text
analysis method of Qur'anic verses and socio-political literature. The results of the study show that in the
Qur'an, religious extremism is identified as an attitude of “ghuluw” (exceeding limits), which is explained
in QS. An-Nisa': 171 and QS. Al-Maidah: 77. These verses criticize excessive religious mindsets that deviate
from the principles of moderation and tawhid. On the other hand, social theories such as the class conflict
approach and political marginalization explain radicalism as a response to structural oppression and
modernization that is perceived to erode religious identity. This article emphasizes the importance of
contextual interpretation and a moderate approach in dealing with deviations in religious understanding,

@ @ @ @ This is an open access article under the CC BY-INC-SA license.
BY NC SA Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Manlana Malik 1brabim Malang.




Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 1125-1131 elSSN: 3024-8140

in order to create a religious and tolerant society. This study is expected to be an academic contribution
in building a friendly and solutive religious discourse in a multicultural society.

Pendahuluan

Radikalisme dan fundamentalisme beragama menjadi dua isu yang terus mencuat dalam
diskursus keagamaan dan sosial-kultural, khususnya di era modern yang penuh dinamika dan
ketegangan identitas. Di berbagai belahan dunia, termasuk Indonesia, dua istilah ini tidak hanya
mencerminkan pemahaman ekstrem terhadap ajaran agama, melainkan juga menjadi
representasi dari respons sebagian masyarakat terhadap perubahan sosial yang cepat dan
kompleks. Dalam realitasnya, fundamentalisme dan radikalisme seringkali menjadi katalis dari
munculnya ketegangan sosial, tindakan intoleran, hingga kekerasan atas nama keyakinan.(Fadli,
2020)

Dalam konteks Indonesia, sebagai negara yang menjunjung tinggi nilai-nilai Pancasila dan
kebhinekaan, fenomena ini menjadi persoalan serius. Pasca reformasi, ruang-ruang demokratis
yang terbuka justru memberi tempat bagi munculnya kelompok-kelompok keagamaan yang
menyuarakan ideologi eksklusif dan intoleran. Banyak dari mereka menafsirkan ajaran agama
secara literal dan mengabaikan konteks historis dan sosial dari wahyu. Tidak jarang, pemahaman
ini digunakan untuk membenarkan tindakan kekerasan, intimidasi terhadap minoritas, serta
upaya penggantian ideologi negara. Oleh karena itu, memahami fundamentalisme dan
radikalisme secara lebih menyeluruh menjadi sangat penting dalam rangka menjaga kohesi
sosial dan memperkuat nilai-nilai keberagamaan yang moderat.(Miski & Hamdan, 2019)

Fundamentalisme beragama, secara umum, dapat dipahami sebagai kecenderungan untuk
kembali kepada ajaran pokok agama secara literal dan rigid. Kelompok-kelompok fundamentalis
meyakini bahwa hanya ada satu kebenaran absolut, yaitu ajaran agama mereka, dan menolak
interpretasi atau penyesuaian ajaran tersebut terhadap perkembangan zaman. Di sisi lain,
radikalisme beragama muncul sebagai bentuk respon aktif terhadap ketidakadilan sosial,
marginalisasi, atau dominasi budaya tertentu. Radikalisme tidak hanya berhenti pada keyakinan,
tetapi juga melibatkan aksi-aksi nyata yang bertujuan mengubah struktur sosial atau politik
melalui cara-cara yang ekstrem.(Abidin, n.d.)

Fenomena radikalisme dan fundamentalisme ini tidak bisa hanya dipahami melalui
pendekatan normatif semata. Diperlukan pendekatan multidimensi yang melibatkan baik
perspektif teologis maupun ilmu sosial. Dari sisi teologis, penting untuk menelaah bagaimana
wahyu, khususnya Al-Qur’an, merespons perilaku keagamaan yang ekstrem dan melampaui
batas. Konsep "ghuluw" (berlebih-lebihan dalam agama) merupakan salah satu konsep utama
dalam Al-Qur’an yang secara eksplisit melarang sikap beragama yang ekstrem. Dalam beberapa
ayat, seperti QS. An-Nisa’ ayat 171 dan QS. Al-Maidah ayat 77, Allah memperingatkan agar umat
manusia tidak melampaui batas dalam berkeyakinan. Ayat-ayat ini menjadi dasar normatif
bahwa Islam tidak pernah membenarkan tindakan beragama yang keluar dari koridor moderasi
dan akal sehat.(Unggul Purnomo Aji & Kerwanto, 2023)

Sementara itu, dalam kerangka ilmu sosial, radikalisme dan fundamentalisme dapat dipahami
sebagai bentuk manifestasi dari ketegangan sosial, krisis identitas, dan marginalisasi politik.
Dalam banyak kasus, gerakan radikal muncul dari kelompok-kelompok yang merasa
terpinggirkan secara ekonomi dan sosial. Teori-teori seperti teori konflik, teori kelas, dan teori
marginalisasi dapat menjelaskan mengapa ideologi ekstrem lebih mudah tumbuh di lingkungan
yang penuh ketidakpastian dan ketimpangan. Dengan kata lain, radikalisme tidak semata-mata
persoalan keimanan, tetapi juga persoalan struktur dan sistem yang tidak adil.

1126



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 1125-1131 elSSN: 3024-8140

Bertolak dari kompleksitas tersebut, artikel ini berusaha mengkaji dua dimensi utama dari
fenomena fundamentalisme dan radikalisme beragama. Pertama, bagaimana Al-Qur’an
merespons gejala keagamaan yang ekstrem dan mengapa sikap "ghuluw" menjadi larangan
tegas dalam Islam. Kedua, bagaimana teori-teori sosial menjelaskan dinamika kemunculan dan
perkembangan gerakan radikal dalam masyarakat modern, khususnya dalam konteks Indonesia
pasca reformasi. Kajian ini diharapkan mampu memberikan pemahaman yang utuh dan kritis
terhadap dua istilah yang selama ini sering disalahpahami dan bahkan disimplifikasi dalam
wacana publik.

Dengan demikian, rumusan masalah yang akan dibahas dalam artikel ini dapat dirinci sebagai
berikut:

1. Apa yang dimaksud dengan fundamentalisme dan radikalisme beragama, serta
bagaimana karakteristik utama dari keduanya?

2. Bagaimana respons Al-Qur’an terhadap fenomena fundamentalisme dan radikalisme?

3. Bagaimana teori-teori sosial menjelaskan akar dan dinamika kemunculan
fundamentalisme dan radikalisme dalam masyarakat kontemporer?

Tujuan utama dari kajian ini adalah:

1. Mengidentifikasi dan menjelaskan definisi serta ciri-ciri fundamentalisme dan
radikalisme beragama.

2. Menelaah secara tekstual ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan peringatan
terhadap sikap ghuluw atau ekstrem dalam beragama.

3. Menganalisis kontribusi dan relevansi teori-teori sosial dalam menjelaskan gejala
radikalisme dan fundamentalisme sebagai produk sosial dan sejarah.

Dalam menjawab pertanyaan-pertanyaan tersebut, penelitian ini menggunakan metode
library research atau studi kepustakaan. Metode ini dipilih karena objek kajian berupa teks-teks
normatif (Al-Qur’an dan tafsir), serta literatur-literatur keilmuan modern baik dari disiplin
keislaman maupun ilmu sosial. Data primer berasal dari ayat-ayat Al-Qur’an dan kitab tafsir
seperti Tafsir al-Mishbah dan Tafsir Ibnu Katsir, sedangkan data sekunder diperoleh dari jurnal
ilmiah, buku-buku teori sosial, serta hasil penelitian terdahulu yang relevan.

Pendekatan yang digunakan dalam kajian ini bersifat multidisipliner. Untuk menelaah
ayat-ayat Al-Qur’an, digunakan pendekatan normatif-teologis yang berfokus pada penafsiran
teks secara tematik dan kontekstual. Sementara itu, untuk menganalisis faktor-faktor sosial
yang melatari munculnya radikalisme dan fundamentalisme, digunakan pendekatan sosiologis.
Pendekatan ini menempatkan agama sebagai bagian dari struktur sosial yang dinamis, serta
mengakui adanya pengaruh faktor politik, ekonomi, dan budaya terhadap pemahaman dan
praktik keagamaan.

Melalui kajian ini, diharapkan tercipta pemahaman yang tidak hanya tekstual dan
normatif, tetapi juga sosial dan historis. Hal ini penting agar fenomena radikalisme dan
fundamentalisme tidak hanya disikapi secara emosional, tetapi juga secara akademis dan solutif.
Dengan memahami akar persoalan dan kontribusi masing-masing pendekatan, masyarakat
dapat lebih bijak dalam menanggapi dan mengelola keberagaman ekspresi beragama di tengah
kondisi sosial-politik yang terus berubah.

1127



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 1125-1131 elSSN: 3024-8140

Pembahasan

Konsep Ontologis: Definisi dan Ciri Fundamentalisme serta Radikalisme

Dalam dimensi ontologis, kajian mengenai fundamentalisme dan radikalisme
beragama berangkat dari pemahaman dasar tentang eksistensi dan hakikat
keberagamaan manusia. Fundamentalisme adalah kecenderungan untuk kembali pada
prinsip-prinsip dasar suatu ajaran agama secara mutlak dan tekstual, tanpa ruang
kompromi terhadap interpretasi kontekstual maupun perubahan sosial. Secara
etimologis, istilah "fundamentalisme" berasal dari kata Latin fundamentum, yang berarti
dasar atau pondasi. Dalam konteks keislaman, fundamentalisme mengacu pada paham
yang menghendaki penerapan ajaran Islam secara literal, berdasarkan Al-Qur’an dan
Hadis tanpa mempertimbangkan konteks zaman dan sosial budaya.(Somantri, 2022)

Kelompok fundamentalis biasanya memiliki kecenderungan yang eksklusif,
menolak segala bentuk pembaruan, dan menekankan otoritas mutlak teks. Mereka
cenderung menilai benar-salah secara hitam-putih, menolak perbedaan pandangan,
serta seringkali mengklaim satu-satunya kebenaran agama yang sah. Dalam konteks
Indonesia, kelompok-kelompok seperti Wahabi, Majelis Mujahidin Indonesia (MMI),
Hizbut Tahrir Indonesia (HTI), Front Pembela Islam (FPI), dan Jemaah Islamiyah (JI)
sering dikategorikan sebagai representasi dari paham fundamentalisme.

Fundamentalisme juga kerap memunculkan istilah-istilah seperti "bid’ah", "kafir",
dan "murtad" untuk menjustifikasi sikap eksklusif terhadap pihak lain yang dianggap
menyimpang dari ajaran murni Islam. Pola keberagamaan semacam ini berbahaya
karena dapat memicu konflik horizontal, kekerasan berbasis agama, dan delegitimasi
otoritas keagamaan lain yang lebih moderat.

Sebaliknya, radikalisme beragama merupakan bentuk keberagamaan yang lebih
agresif. Kata "radikal" berasal dari bahasa Latin radix yang berarti akar. Dalam konteks
agama, radikalisme menandai sebuah upaya untuk kembali ke akar ajaran agama yang
dipahami secara ketat dan menyeluruh, tetapi dengan pendekatan yang revolusioner
dan cenderung memaksakan kehendak.

Radikalisme memiliki beberapa ciri utama: (1) Fanatisme, yaitu sikap keagamaan
yang meyakini hanya dirinya yang benar; (2) Intoleransi, yakni ketidaksediaan untuk
menerima perbedaan; (3) Eksklusivisme, atau pemisahan diri dari masyarakat umum;
dan (4) Kekerasan, yakni penggunaan cara-cara agresif untuk mencapai tujuan ideologis
atau religius. Contoh ekstrem dari radikalisme dalam konteks Indonesia dapat dilihat
pada peristiwa Bom Bali, konflik Poso, dan aksi terorisme yang mengatasnamakan
jihad.(Dewantara, 2019)

Meskipun berbeda, fundamentalisme dan radikalisme sering Kkali saling
bersinggungan dan bertumpang tindih. Fundamentalisme dapat menjadi ladang subur
bagi radikalisme ketika gagasan-gagasan tekstual berubah menjadi doktrin yang
digunakan untuk membenarkan tindakan agresif terhadap pihak lain. Oleh karena itu,
memahami akar ontologis dari kedua konsep ini menjadi penting untuk merumuskan
strategi pencegahan dan penanggulangan yang tepat.

1128



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 1125-1131 elSSN: 3024-8140

Perspektif Al-Qur’an (Epistemologis Wahyu)

Dalam epistemologi Islam, sumber utama pengetahuan adalah wahyu Allah SWT, yang
termaktub dalam Al-Qur’an. Al-Qur’an secara tegas menolak bentuk keberagamaan yang
berlebihan atau melampaui batas. Istilah yang digunakan adalah "ghuluw", yang berarti ekstrim
atau berlebih-lebihan dalam agama. Hal ini dijelaskan dalam dua ayat utama, yaitu:

QS. An-Nisa’: 171
d;.\\&\a»\éc U;m‘!;ém@bh\]u.ﬁ i< Jall

"Wahai Ahli Kitab! Janganlah kamu melampaui batas dalam agamamu, dan janganlah
kamu mengatakan terhadap Allah kecuali yang benar."

Ayat ini menjelaskan bahwa bersikap berlebihan dalam keyakinan agama tidak dibenarkan
dalam Islam. Contoh yang dikritik dalam ayat ini adalah kaum Nasrani yang mengangkat Nabi Isa
sebagai Tuhan. Perbuatan tersebut disebut sebagai bentuk ghuluw karena menyalahi prinsip
tauhid.

QS. Al-Maidah: 77
U8 a1l 8 58 o T5AT 130 Y5 (a1 2 ki 31,088y Cuncll OalE 0

""Katakanlah: Wahai Ahli Kitab! Janganlah kamu melampaui batas dalam agamamu dengan
cara yang tidak benar dan janganlah kamu mengikuti hawa nafsu kaum yang telah sesat
sebelumnya."

Ayat ini menegaskan kembali bahwa melampaui batas dalam agama adalah perilaku
menyimpang yang pernah terjadi dalam sejarah agama-agama terdahulu. Dalam konteks Islam
kontemporer, ayat ini bisa dipahami sebagai peringatan terhadap praktik keberagamaan yang
ekstrem dan mengabaikan nilai-nilai moderasi.

Selain itu, ayat-ayat yang sering disalahpahami oleh kelompok radikal adalah QS. At-
Taubah: 5 dan 29, yang berbicara tentang perintah memerangi orang musyrik dan ahli kitab.
Tanpa memahami konteks sejarah dan sosial-politik dari ayat-ayat tersebut, kelompok radikal
menjadikannya sebagai justifikasi untuk melakukan kekerasan.

QS. At-Taubah: 5

3 siiaa g G G Sall | R 2 AT Al Al 13

"Apabila bulan-bulan Haram telah berlalu, maka bunuhlah orang-orang musyrik itu di
mana saja kamu menemui mereka."

Pemahaman literal terhadap ayat ini mengabaikan bahwa ayat tersebut turun dalam
konteks peperangan dan pengkhianatan perjanjian oleh kaum musyrikin. Tafsir dari ulama
seperti Quraish Shihab dan Ibnu Katsir memberikan pemahaman yang lebih kontekstual, yang
menegaskan bahwa ayat ini tidak berlaku umum untuk semua kondisi dan zaman.

Dengan demikian, epistemologi wahyu dalam Al-Qur’an menekankan prinsip moderasi
(wasathiyyah), keadilan, dan kasih sayang. Tafsir kontekstual menjadi sangat penting untuk
mencegah terjadinya penyimpangan pemahaman yang bisa berujung pada tindakan radikal dan
intoleran.

Perspektif Teori Sosial

Dari perspektif teori sosial, fundamentalisme dan radikalisme beragama tidak dapat
dilepaskan dari realitas sosial-politik yang melingkupinya. Ahmad Rizky Mardhatillah Umar
menjelaskan bahwa kemunculan radikalisme merupakan respons terhadap dua hal utama:

1129



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 1125-1131 elSSN: 3024-8140

marginalisasi historis dan ketimpangan ekonomi-politik. Pertama, secara historis, umat Islam
pernah mengalami penindasan oleh rezim otoriter seperti Orde Baru yang mengekang ekspresi
keagamaan. Kelompok-kelompok yang termarjinalkan secara politik kemudian membangun
kesadaran kolektif untuk melakukan perlawanan, yang diekspresikan melalui ideologi radikal
berbasis agama.

Kedua, dari sisi ekonomi-politik, radikalisme muncul sebagai respons terhadap
ketimpangan distribusi sumber daya. Dalam bahasa teori kelas Marxian, ini adalah bentuk
perjuangan kelas bawah terhadap hegemoni kelas kapitalis. Agama menjadi alat ideologis untuk
memperjuangkan keadilan yang dirasa tidak hadir melalui sistem negara. Transnasionalisme juga
memainkan peran penting dalam menyebarkan ideologi radikal. Gerakan politik Islam global
seperti Ikhwanul Muslimin dan Hizbut Tahrir membawa gagasan khilafah dan penegakan
syari’ah ke berbagai negara, termasuk Indonesia. Pasca reformasi 1998, iklim politik yang lebih
terbuka memberi ruang bagi kelompok-kelompok ini untuk mengekspresikan identitas mereka
secara lebih bebas.

Kelompok seperti HTI, FPI, dan JI memanfaatkan demokratisasi pasca Orde Baru untuk
membangun jaringan ideologi yang kuat. Mereka menganggap demokrasi sebagai sistem kufur
dan memperjuangkan sistem alternatif berbasis syari’ah. Dalam praktiknya, ini melahirkan
konflik dengan negara dan masyarakat plural. Teori identitas juga menjelaskan bahwa dalam
dunia yang semakin global dan heterogen, individu dan kelompok mencari pegangan identitas
yang kuat. (Arsad Nasution, 2019)

Agama menjadi salah satu sumber identitas yang kokoh, dan dalam kondisi krisis, identitas
ini bisa dikonstruksi secara eksklusif dan agresif. Dengan demikian, teori sosial membantu kita
memahami bahwa fundamentalisme dan radikalisme bukan semata-mata masalah pemahaman
teks agama, tetapi juga terkait erat dengan kondisi struktural yang lebih luas. Oleh karena itu,
solusi terhadap radikalisme memerlukan pendekatan multidimensi: pendidikan agama moderat,
keadilan sosial, dan kebijakan politik yang inklusif.(Dandi et al., 2023)

Kesimpulan dan Saran

Fundamentalisme dan radikalisme merupakan dua fenomena yang muncul dari cara
pandang keagamaan yang kaku, berlebihan, dan tidak mempertimbangkan konteks sosial
maupun historis. Keduanya menjadikan teks agama sebagai legitimasi mutlak dan eksklusif
untuk membenarkan tindakan intoleran dan kekerasan terhadap kelompok lain. Pemahaman
seperti ini bertentangan dengan prinsip Islam yang moderat dan inklusif. Al-Qur’an secara
eksplisit menolak sikap berlebih-lebihan dalam agama, sebagaimana tercermin dalam larangan
terhadap ghuluw dalam QS. An-Nisa: 171 dan QS. Al-Maidah: 77. Al-Qur’an justru mendorong
umat Islam untuk bersikap wasathiyyah, yakni seimbang, adil, dan tidak ekstrem dalam
memahami dan mengamalkan ajaran agama. Nilai keseimbangan ini menjadi landasan utama
dalam membangun masyarakat Islam yang damai, toleran, dan saling menghargai perbedaan.

Dari perspektif teori sosial, fundamentalisme dan radikalisme juga dapat dipahami sebagai
produk dari marginalisasi sosial, ketimpangan ekonomi-politik, serta konflik identitas dalam
masyarakat modern. Penindasan struktural, baik oleh negara maupun sistem global, telah
mendorong kelompok-kelompok tertentu untuk mencari ekspresi perlawanan melalui ideologi
agama. Teori kelas, identitas, dan transnasionalisme menjelaskan bahwa gerakan radikal bukan
hanya persoalan dogma, tetapi juga terkait erat dengan kondisi objektif yang melingkupinya.

Untuk menanggulangi fenomena ini, diperlukan pendekatan yang integratif antara
pendekatan nash (teks keagamaan) dan pendekatan sosial. Penafsiran Al-Qur'an yang

1130



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(6), 1125-1131 elSSN: 3024-8140

kontekstual dan moderat harus dipadukan dengan kebijakan sosial yang adil, pendidikan
toleransi, dan pemberdayaan masyarakat akar rumput. Strategi kontra-radikalisme yang efektif
adalah strategi yang tidak hanya melawan kekerasan, tetapi juga mengatasi akar sosial dan
epistemologis yang melahirkannya. Dengan demikian, umat Islam dapat menjalankan ajarannya
secara autentik, tetapi tetap terbuka dan damai di tengah masyarakat yang majemuk.

Daftar Pustaka

Abidin, D. A. Z. (n.d.). KRITIK SOSIAL DALAM TAFSIR AL-IBRIZ KARYA BISRI MUSTHOFA.

Arsad Nasution, M. (2019). Radikalisme Atau Tasamuh: Analisis Terhadap Ayat-Ayat Al-
Qur’an Tentang Ahli Kitab. Jurnal Kesyariahan dan Keperdataan IAIN Padangsidimpuan,
Vol. 5 No. 2 Edisi Juli-Desember 2019.

Dandi, M., Mushthafa A, H., Muzakki R, & Juan A, R. (2023). Analisis Pemikiran Politik
Fundamentalisme Islam Dalam Studi Kasus Gerakan Kelompok Fundamentalis Islam di
Indonesia Pasca Era Reformasi: Analysis of the Political Thought of Islamic
Fundamentalism in the Case Study of the Islamic Fundamentalist Group Movement in
Indonesia After the Reformation Era. Journal of Politics and Democracy, 2(2), 69-78.
https://doi.org/10.61183/polikrasi.v2i2.30

Dewantara, A. W. (2019). RADIKALISME AGAMA DALAM KONTEKS INDONESIA YANG
AGAMIS DAN BERPANCASILA. JPAK: Jurnal Pendidikan Agama Katolik, 19(1), 1-14.
https://doi.org/10.34150/jpak.v19i1.222

Fadli, R. V. (2020). TINJAUAN FILSAFAT HUMANISME: STUDI PEMIKIRAN PAULO FREIRE
DALAM PENDIDIKAN. JURNAL REFORMA, 9(2), 96. https://doi.org/10.30736/rf.v9i2.317

Miski, M., & Hamdan, A. (2019). ALQUR’AN DAN HADITH DALAM WACANA
DELEGITIMASI NASIONALISME DI MEDIA ONLINE ISLAM. Al-A’raf : Jurnal Pemikiran
Islam Dan Filsafat, 16(1), 25. https://doi.org/10.22515/ajpif.v16i1.1644

Shihab, M. Quraish “Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an”,

Jilid 6 (Jakarta: Lentera Hati, 2005).

Somantri, D. (2022). ASWAJA AN-NAHDLIYAH Tipologi & Amaliyah Ahlus Sunnah wal
Jama’ah An-Nahdliyah. PT. Literasi Nusantara Abadi Grup.

Unggul Purnomo Aji & Kerwanto. (2023). TEOLOGI WAHABI: SEJARAH, PEMIKIRAN DAN
PERKEMBANGANNYA. El-Adabi: Jurnal Studi Islam, 2(1), 45-61.
https://doi.org/10.59166/el-adabi.v2i1.42

1131



