
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 
Volume 3, Issue October, 2025 pp. 105-113     http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Kajian ayat-ayat tarbawi dalam al-qur’an sebagai sumber 
teoritis dan praktis pengembangan ilmu pendidikan islam 
: Konsep dasar, prinsip-prinsip, penerapan ilmu 
pendidikan islam dalam kehidupan sehari-hari, 
kesimpulan dan implikasi pendidikan islam berdasarkan 
ayat-ayat tarbawi 

 
Khoirun Nisak 
Program Studi Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang; 
e-mail240101110086@student.uin-malang.ac.id 
 

A B S T R A K 

Makalah ini mengkaji secara mendalam konsep fundamental dan 
penerapan ilmu pendidikan Islam yang bersumber dari Al-Qur’an, 
Hadis, serta akal manusia sebagai perangkat reflektif yang 
dianugerahkan oleh Allah SWT. Pendidikan Islam bukan sekadar 
proses transfer ilmu pengetahuan, tetapi juga proses pembentukan 
karakter dan akhlak yang mulia, yang merupakan inti dari tujuan 
pendidikan menurut perspektif Islam. Kajian ini menyoroti prinsip-
prinsip utama pendidikan Islam yang mencakup tujuan, kurikulum, 
metode, peran pendidik, peserta didik, hubungan antara guru dan 
murid, lingkungan belajar, serta sistem evaluasi yang berlandaskan 

pada nilai-nilai syariat. Selain itu, makalah ini juga menyoroti peran pendidikan Islam dalam konteks 
kehidupan nyata, khususnya dalam lingkungan keluarga dan masyarakat. Dalam keluarga, nilai-nilai seperti 
kasih sayang, kesabaran, ketaatan, dan musyawarah menjadi landasan dalam membina hubungan yang 
harmonis. Sementara itu, dalam masyarakat, penerapan nilai-nilai toleransi, gotong royong, keadilan, dan 
persaudaraan menjadi kunci terciptanya kehidupan sosial yang rukun dan berkeadaban. Dengan pendekatan 
tafsir tarbawi, makalah ini memberikan kontribusi teoritis dan praktis bagi pengembangan sistem 
pendidikan Islam yang relevan dengan tantangan zaman dan kebutuhan umat manusia secara holistik. 

  

A B S T R A C T 

This paper thoroughly examines the fundamental concepts and practical applications of Islamic education 
derived from the Qur’an, Hadith, and human intellect as a reflective tool granted by Allah SWT. Islamic 
education is not merely a process of knowledge transfer but also a process of character formation and 
moral development, which are considered the essence of education in the Islamic worldview. This study 
highlights the core principles of Islamic education, including objectives, curriculum, methods, the role of 
educators, students, teacher-student interaction, the learning environment, and evaluation systems 
based on Islamic values. Moreover, this paper emphasizes the practical implementation of Islamic 
education in everyday life, particularly within the family and society. In the family context, values such as 
compassion, patience, obedience, and consultation (shura) serve as the foundation for building 
harmonious relationships. In the broader social context, the application of values like tolerance, mutual 
cooperation, justice, and brotherhood is crucial for fostering a peaceful and civilized society. Using the 
tafsir tarbawi approach, this paper provides both theoretical and practical contributions to the 

Kata Kunci:  
Pendidikan islam,tafsir tarbawi, 
nilai-nilai islam, pengembangan 
karakter, implementasi sosial 
 
Keywords:  
Islamic education, tarbawi 
interpretation, islamic values, 
character development, social 
implementation 
 
 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(10), 105-113  eISSN: 3024-8140 

106 
 

development of an Islamic education system that is relevant to contemporary challenges and the holistic 
needs of humanity. 
 
 

Pendahuluan  
Dalam Islam, pendidikan bukan sekadar proses intelektual semata, melainkan 

merupakan bagian dari ibadah dan sarana pembentukan kepribadian manusia 
seutuhnya. Secara umum kualitas pendidikan sangat dipengaruhi oleh mutu proses 
pembelajaran, sedangkan mutu proses pembelajaran ditentukan oleh berbagai 
komponen yang saling terkait satu sama lain, yang pada gilirannya akan meningkatkan 
mutu pendidikan nasional. Pendidikan agama merupakan sendi pendidikan dalam 
pembentukan akhlak peserta didik untuk menjadi insan kamil. Nilai-nilai pendidikan 
Islam bersumber dari wahyu Allah SWT yang tercantum dalam Al-Qur’an dan hadis Nabi 
Muhammad SAW.  

Ayat-ayat yang memuat prinsip, metode, serta tujuan pendidikan dikenal sebagai 
ayat-ayat tarbawi. Ayat-ayat ini memberikan panduan menyeluruh bagi pengembangan 
konsep dan praktik pendidikan Islam yang aplikatif dan relevan sepanjang masa. 
Pembahasan dalam bagian ini akan menguraikan dua aspek utama: pertama, mengenai 
konsep dasar dan prinsip-prinsip pendidikan Islam sebagaimana digali dari ayat-ayat Al-
Qur’an dan diperkuat oleh hadis; dan kedua, penerapan nilai-nilai pendidikan Islam dalam 
kehidupan sehari-hari, baik dalam lingkup keluarga maupun masyarakat. Kajian ini 
bertujuan menunjukkan bahwa Al-Qur’an tidak hanya sebagai petunjuk spiritual, tetapi 
juga sebagai referensi ilmiah dan praktis dalam pengembangan ilmu pendidikan Islam. 

Sub Pendahuluan  

Secara umum, pendidikan Islam memiliki kedudukan strategis dalam membentuk 
manusia yang beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. Masyarakat modern menaruh 
harapan besar terhadap kemajuan pendidikan Islam, tidak hanya dari segi kuantitas, 
tetapi juga kualitasnya. Harapan tersebut mendorong perlunya pengkajian terhadap 
sumber-sumber utama ajaran Islam yang berkaitan langsung dengan pendidikan, 
terutama Al-Qur’an. Al-Qur’an sebagai sumber utama ajaran Islam memuat berbagai 
ayat yang mengandung nilai-nilai pendidikan, yang dikenal sebagai ayat-ayat tarbawi.  

Ayat-ayat ini memberikan landasan teologis dan epistemologis bahwa Allah SWT 
adalah pendidik sejati bagi seluruh makhluk-Nya. Dalam pandangan Islam, manusia 
diposisikan sebagai peserta didik yang memiliki tanggung jawab untuk menggali, 
mengembangkan, dan menerapkan ilmu dalam kehidupan sehari-hari. Oleh karena itu, 
kajian terhadap ayat-ayat tarbawi sangat penting untuk merumuskan teori dan praktik 
pendidikan yang sesuai dengan ajaran Islam. Pendidikan Islam, adalah pendidikan 
mengenai Aqidah, Syariat, dan Tasawuf. Pendidikan dalam Islam bukan hanya bersifat 
teoritis, tetapi juga harus mampu membentuk karakter dan kepribadian peserta didik 
melalui penerapan nilai-nilai Qur’ani dalam konteks keluarga, sekolah, dan masyarakat. 

 

 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(10), 105-113  eISSN: 3024-8140 

107 
 

Pembahasan  
Konsep dasar Ilmu Pendidikan Islam 

Konsep fundamental pendidikan Islam bersumber dari Al-Qur’an yang 
mengidentifikasi manusia sebagai subjek, menentukan materi dan metode, menggaris 
bawahi nilai dan manfaat, serta mewajibkan mencari ilmu. Hadist Nabi Muhammad SAW 
juga memperkuat konsep ini dengan memerintahkan penyelenggaraan pendidikan dan 
menjelaskan keutamaan mengajarkan ilmu. Landasan fiosofis pendidikan islam 
menekankan pada pembentukan karakter dan akhlak yang luhur,yang dianggap sebagai 
esensi pendidikan. Dalam konteks yuridis formal, khussnya di Indonesia, pendidikan 
Islam memiliki pelindungan hukum yang jelas. Persefektif psikolog melihat pendidikan 
sebagai kebutuhan mendasar bagi kemajuan umat manusia. Sedangkan dalam sudut 
pandng sosiologi, pendidikan Islam dipahami sebagai interaksi dinamis antar individu 
atau generasi yang berpotensi untuk mengembangkan diri.   

Islam merupakan kumpulan teori pendidikan yang bersumber dari ajaran Islam. 
Ilmu pendidikan Islam dibangun berdasarkan prinsip-prinsip yang terkandung dalam Al-
Qur’an, Hadits, dan akal. Sebagai agama yang dibawa oleh Nabi Muhammad SAW, Islam 
memiliki pedoman utama berupa Al-Qur'an, Hadits, dan akal manusia. Oleh karena itu, 
ilmu pendidikan Islam adalah ilmu yang berlandaskan pada ketiga sumber tersebut. 
Secara filosofis, hakikat pendidikan adalah proses penguasaan pengetahuan yang luas, 
diikuti dengan kajian yang mendalam serta penerapan dan pengujian ilmu tersebut 
dalam kehidupan sehari-hari. Pendidikan Islam memiliki peran yang sangat penting 
dalam dinamika dunia pendidikan di Indonesia, mengingat mayoritas penduduk 
Indonesia adalah penganut agama Islam, dan hal ini juga berlaku di tingkat internasional. 
Islam sangat memperhatikan aspek pendidikan, yang terlihat sejak masa Nabi 
Muhammad SAW hingga sekarang.  

Pendidikan Islam telah mengalami perkembangan yang signifikan dari waktu ke 
waktu. Secara umum, pendidikan Islam yaitu usaha yang terencana dan sadar dalam 
mempersiapkan peserta didik agar dapat mengenal, memahami, meresapi, dan 
mengamalkan ajaran agama Islam, serta mengajarkan pentingnya saling menghormati 
antar pemeluk agama, untuk mewujudkan kerukunan dan persatuan bangsa. 
Pendidikan dasar dalam Islam dimulai dengan wahyu pertama yang Allah turunkan 
dalam Surah Al-‘Alaq (96:1-5), yang memerintahkan umat manusia untuk membaca dan 
menyadari bahwa Rabb yang mulia mengajarkan manusia apa yang sebelumnya tidak 
diketahui melalui wahyu-Nya. Kemudian, manusia pertama yang diajarkan ilmu 
pengetahuan adalah Nabi Adam, sebagaimana dijelaskan dalam Surah Al-Baqarah (2:31). 

Prinsip-Prinsip Ilmu Pendidikan Islam 

Prinsip-prinsip dalam pendidikan Islam pada dasarnya mencerminkan seluruh 
unsur yang terdapat dalam sistem pendidikan Islam itu sendiri. Pendidikan berperan 
sebagai sarana bagi manusia untuk mempertahankan eksistensinya, baik secara individu 
maupun dalam konteks sosial. Prinsip-prinsip yang menjadi dasar pendidikan Islam 
sejalan dengan unsur-unsur yang membentuknya, di antaranya:  

 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(10), 105-113  eISSN: 3024-8140 

108 
 

1. Tujuan 

Tujuan merupakan salah satu elemen fundamental dalam proses pendidikan, 
karena dengan adanya tujuan, arah dan orientasi pendidikan menjadi lebih jelas 
dan terarah. Tujuan yang jelas akan memudahkan dalam merumuskan metode 
dan materi yang akan diajarkan. 

2. Kurikulum 

Kurikulum adalah komponen operasional pendidikan yang terdiri dari kumpulan 
materi-materi pendidikan yang tersusun secara sistematis, dengan tujuan yang 
ingin dicapai dalam pendidikan tersebut. 

3. Metode 

Metode memiliki peran yang sangat penting dalam proses penyampaian ilmu 
kepada peserta didik. Al-Qur’an dan Sunnah, sebagai sumber utama ajaran Islam, 
memberikan berbagai petunjuk dan prinsip yang dapat dijadikan pedoman dalam 
merumuskan metode pendidikan. Ini menunjukkan bahwa Islam sangat 
memperhatikan penerapan metode dalam proses pengajaran. 

4. Pendidik 

Pendidik adalah salah satu subjek penting dalam dunia pendidikan. Dalam 
pandangan Islam, pendidik dikenal dengan berbagai sebutan, seperti Al-Mu'allim 
(guru), Al-Mudarris (pengajar), Al-Muaddib (pendidik), dan Al-Walid (orang tua). 
Agar dapat menjalankan peranannya dengan efektif, seorang pendidik dalam 
Islam harus memenuhi beberapa syarat tertentu. Dalam pandangan Islam, 
syarat-syarat pendidik yang baik meliputi: 

a. Memiliki kedewasaan 

b. Mengidentifikasi dengan norma-norma yang ada 

c. Mengidentifikasi dengan anak didik 

d. Memiliki keterampilan (skill) 

e. Memiliki sikap (attitude) yang baik 

f. Memiliki wibawa 

g. Menjadi teladan bagi murid 

h. Memiliki sifat pemaaf 

i. Memiliki kasih sayang 

j. Jujur dalam menyampaikan ilmu 

k. Bersikap adil dalam segala hal 

5. Anak Didik 

Seorang pendidik perlu memperhatikan perkembangan peserta didiknya, karena 
pendidikan merupakan proses pembinaan serta pengembangan potensi fitrah 
yang telah Allah SWT anugerahkan kepada mereka. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(10), 105-113  eISSN: 3024-8140 

109 
 

6. Interaksi Murid dan Guru 

Dalam pendidikan Islam, hubungan antara murid dan guru lebih ditekankan pada 
bimbingan daripada pengajaran yang bersifat otoritatif. Guru tidak seharusnya 
dianggap sebagai satu-satunya sumber pengetahuan, tetapi lebih sebagai 
pembimbing bagi perkembangan murid. 

7. Lingkungan Pendidikan 

Lingkungan pendidikan mencakup keadaan, suasana, atau lembaga yang ada di 
sekitar murid dan memiliki dampak pada perkembangan pribadi mereka. Faktor 
lingkungan ini sangat berperan dalam membentuk karakter dan cara berpikir 
peserta didik. 

8. Evaluasi 

Evaluasi merupakan proses penilaian untuk mengukur sejauh mana pencapaian 
dalam dunia pendidikan. Dalam pendidikan Islam, evaluasi diilakukan 
berdasarkan standar yang sesuai dengan tujuan pendidikan, baik dalam jangka 
pendek maupun jangka panjang. Dengan itu, kita dapat mengukur keberhasilan 
dan efektifitas upaya pendidikan dalam mencapai hasil yang diinginkan. 

Penerapan Ilmu Pendidikan Islam Dalam Kehidupan Sehari-hari 

Penerapan Nilai-Nilai Islam dalam Keluarga 

Penerapan nilai-nilai Islam dalam kehidupan keluarga memainkan peran penting 
dalam membentuk hubungan yang harmonis, saling mendukung, dan penuh kasih 
sayang. Berdasarkan temuan penelitian, berikut ini adalah beberapa nilai Islam yang 
diterapkan dalam keluarga, beserta dampak positifnya: 

a. Nilai Kasih Sayang 
Kasih sayang merupakan nilai dasar dalam Islam yang diterapkan dalam 
kehidupan keluarga. Penerapan nilai ini berkontribusi pada: 
1) Membangun Hubungan yang Harmonis 

Kasih sayang antara anggota keluarga meningkatkan rasa cinta, saling 
menghormati, dan saling menghargai. Hal ini menciptakan atmosfer 
keluarga yang penuh kebahagiaan dan kedamaian. 

2) Meningkatkan Rasa Aman dan Nyaman 
Dengan adanya kasih sayang, setiap anggota keluarga merasa diterima dan 
dicintai. Ini memberikan rasa aman dan nyaman yang sangat penting untuk 
perkembangan emosi anak-anak. 

3) Meningkatkan Ketahanan Keluarga 
Kasih sayang memperkuat ikatan keluarga, sehingga ketika menghadapi 
berbagai permasalahan atau tantangan hidup, keluarga dapat bersama-
sama menghadapinya dengan penuh kebersamaan dan dukungan. 

b. Nilai Kesabaran 
Kesabaran adalah salah satu ajaran penting dalam Islam yang dapat 

diterapkan dalam keluarga. Penelitian menunjukkan bahwa kesabaran 
membawa manfaat besar, seperti: 
 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(10), 105-113  eISSN: 3024-8140 

110 
 

1) Meningkatkan Kemampuan Komunikasi 
Kesabaran mengajarkan anggota keluarga untuk menghadapi perbedaan 
pendapat dengan tenang. Hal ini mendorong komunikasi yang lebih 
terbuka dan konstruktif. 

2) Meningkatkan Kemampuan Mendidik Anak 
Kesabaran membantu orang tua dalam mendidik anak-anak dengan cara 
yang penuh kasih sayang dan bijaksana, tanpa kekerasan. Ini membentuk 
karakter anak yang lebih baik. 

3) Meningkatkan Keharmonisan Rumah Tangga 
Pasangan suami istri yang menerapkan kesabaran dapat lebih mudah 
menyelesaikan permasalahan rumah tangga dengan cara yang lebih 
tenang, tanpa pertengkaran yang berlarut-larut. 

c. Nilai Ketaatan 
Dalam Islam, ketaatan kepada orang tua dan aturan agama sangat 

ditekankan. Nilai ini memiliki banyak dampak positif, seperti: 
1) Membangun Disiplin dan Keteraturan 

Anak-anak yang diajarkan untuk taat pada aturan keluarga dan norma-
norma agama belajar untuk hidup teratur dan disiplin. 

2) Membangun Rasa Hormat 
Ketaatan mengajarkan anak-anak untuk menghormati orang tua dan 
orang lain, serta menghargai nilai-nilai moral dan agama. 

3) Memperkuat Nilai-Nilai Moral 
Melalui ketaatan, nilai-nilai moral seperti kejujuran, tanggung jawab, dan 
keadilan dapat tumbuh dan berkembang dalam diri anak-anak.  

d. Nilai Musyawarah  
Musyawarah merupakan cara Islam untuk menyelesaikan masalah secara 

bersama-sama. Dalam keluarga, musyawarah memberi banyak manfaat: 
1) Meningkatkan Partisipasi dan Rasa Tanggung Jawab 

Dengan melibatkan semua anggota keluarga dalam pengambilan 
keputusan, musyawarah meningkatkan rasa tanggung jawab dan 
kepemilikan terhadap keputusan yang diambil. 

2) Kualitas Keputusan 
Musyawarah memungkinkan setiap anggota keluarga untuk 
menyampaikan pendapatnya, sehingga keputusan yang diambil lebih 
bijaksana dan dapat diterima oleh semua pihak. 

3) Meningkatkan Rasa Persatuan dan Kesatuan 
Musyawarah memperkuat rasa persatuan dalam keluarga, karena semua 
anggota terlibat dalam proses pengambilan keputusan. 

Penerapan Nilai-Nilai Islam dalam Masyarakat 

Dalam masyarakat, penerapan nilai-nilai Islam seperti toleransi, gotong royong, 
keadilan, dan persaudaraan sangat penting untuk menciptakan keharmonisan dan 
kemajuan. Berikut adalah beberapa temuan terkait penerapan nilai-nilai Islam dalam 
masyarakat: 

 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(10), 105-113  eISSN: 3024-8140 

111 
 

a. Nilai Toleransi 
Toleransi adalah nilai yang sangat dijunjung tinggi dalam Islam, yang dapat 

diterapkan dalam masyarakat dengan dampak positif, seperti: 
1) Menciptakan Kerukunan Antar Umat Beragama 

Toleransi memungkinkan masyarakat untuk saling menghormati 
perbedaan agama dan keyakinan, sehingga tercipta kedamaian dan 
kerukunan antar umat beragama. 

2) Meningkatkan Rasa Persatuan dan Kesatuan Bangsa 
Masyarakat yang menerapkan nilai toleransi dapat hidup berdampingan 
dalam kedamaian, meningkatkan rasa persatuan dan kesatuan bangsa. 

3) Mencegah Konflik dan Perpecahan 
Toleransi membantu mencegah konflik antar kelompok masyarakat 
dengan cara saling memahami dan menghargai perbedaan. 

b. Nilai Gotong Royong 
    Gotong royong merupakan nilai yang diajarkan dalam Islam dan sangat 

penting dalam kehidupan masyarakat. Penerapan nilai ini memberikan manfaat, 
seperti: 

1) Mempermudah Menyelesaikan Pekerjaan Bersama 
Dengan bergotong royong, masyarakat dapat menyelesaikan pekerjaan 
besar lebih mudah dan cepat, terutama ketika membutuhkan banyak 
tenaga atau kerjasama. 

2) Meningkatkan Rasa Solidaritas dan Kepedulian Sosial 
Gotong royong membangun rasa solidaritas antar sesama, meningkatkan 
kepedulian terhadap sesama anggota masyarakat. 

3) Memperkuat Rasa Persatuan dan Kesatuan 
Masyarakat yang saling membantu dalam berbagai hal akan semakin 
terikat, memperkuat rasa persatuan dan kesatuan. 

c. Nilai Keadilan 
    Islam mengajarkan nilai keadilan yang memiliki banyak dampak positif 

dalam masyarakat: 
1) Membangun Masyarakat yang Adil dan Sejahtera 

Keadilan memastikan bahwa setiap individu mendapatkan haknya dengan 
adil, menciptakan kesejahteraan bagi seluruh anggota masyarakat. 

2) Meningkatkan Rasa Aman dan Nyaman 
Dengan adanya keadilan, masyarakat merasa aman dan nyaman, karena 
mereka diperlakukan tanpa diskriminasi. 

3) Meningkatkan Kepercayaan Terhadap Pemerintah 
Keadilan yang diterapkan oleh pemerintah meningkatkan kepercayaan 
masyarakat, karena mereka yakin hukum ditegakkan tanpa pandang bulu. 

d. Nilai Persaudaraan 
Persaudaraan dalam Islam mengajarkan pentingnya saling membantu dan 

mendukung. Penerapannya di masyarakat memberikan manfaat, seperti: 
 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(10), 105-113  eISSN: 3024-8140 

112 
 

1) Memperkuat Rasa Persatuan dan Kesatuan 
Persaudaraan menumbuhkan ikatan kuat antar anggota masyarakat, menjadikan 
mereka lebih solid dan mampu mengatasi masalah bersama. 

2) Meningkatkan Rasa Kepedulian Sosial 
Dengan adanya rasa persaudaraan, masyarakat lebih peduli terhadap kondisi 
sesama, terutama yang membutuhkan. 

3) Memperkuat Ketahanan Sosial 
Persaudaraan yang erat membantu masyarakat dalam menghadapi tantangan 
sosial dan ekonomi dengan lebih kuat dan bersama. 

Kesimpulan dan Saran  
Pendidikan Islam adalah elemen dasar dalam pembentukan karakter individu 

yang berilmu, berakhlak baik, dan bertakwa kepada Allah SWT. Dalam makalah ini, 
dibahas mengenai konsep dasar Ilmu Pendidikan Islam yang berlandaskan pada sumber 
ajaran Islam, yaitu Al-Qur’an, Hadits, dan akal. Pendidikan Islam tidak hanya menekankan 
pada pengembangan intelektual, tetapi juga pada aspek moral, spiritual, dan sosial, 
dengan tujuan utama membentuk individu yang berkarakter dan memiliki ketakwaan. 
Prinsip-prinsip pendidikan Islam yang mencakup tujuan, kurikulum, metode, pendidik, 
peserta didik, interaksi murid dan guru, lingkungan pendidikan, serta evaluasi, 
memberikan pedoman yang jelas untuk melaksanakan proses pendidikan yang efektif 
dan berkualitas. Setiap komponen ini saling berinteraksi untuk mencapai tujuan 
pendidikan Islam yang ideal, yaitu mencetak generasi yang mampu memberikan 
kontribusi positif dalam masyarakat serta mengabdi kepada Allah SWT.   

Selain itu, penerapan nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari, baik di 
keluarga maupun di masyarakat, memiliki peran krusial dalam mewujudkan pendidikan 
yang menyeluruh. Nilai-nilai seperti kasih sayang, kesabaran, ketaatan, musyawarah, 
toleransi, gotong royong, keadilan, dan persaudaraan, merupakan bagian integral dari 
pendidikan yang diterapkan dalam konteks sosial dan spiritual, guna menciptakan 
kedamaian dan keharmonisan dalam masyarakat. 

Dengan demikian, tujuan pendidikan Islam bukan hanya untuk mengembangkan 
kecerdasan intelektual peserta didik, tetapi juga untuk membentuk akhlak yang selaras 
dengan ajaran Islam serta menanamkan nilai-nilai moral yang dapat diterapkan dalam 
kehidupan sehari-hari. Implementasi pendidikan Islam yang berlandaskan prinsip-prinsip 
Al-Qur’an dan Hadits ini akan memberikan pengaruh positif dalam membangun 
peradaban yang lebih baik, baik di tingkat individu, keluarga, maupun 
masyarakat.Diperlukan penguatan kurikulum pendidikan Islam yang mengintegrasikan 
nilai-nilai ayat tarbawi secara nyata dalam proses belajar. Penelitian lebih lanjut juga 
dibutuhkan untuk memperluas wawasan dan praktik pendidikan Islam yang kontekstual 
sesuai perkembangan zaman. 

 

 

 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(10), 105-113  eISSN: 3024-8140 

113 
 

Daftar Pustaka 
Al Faruq, Umar (2020) Pembelajaran pendidikan agama Islam di perguruan tinggi 

 umum. Jurnal Kontemplasi: Jurnal Ilmiah Studi Keislaman, 1 (2). hal.107-132. ISSN 
 2274-1842.  http://e-jurnal.stitqi.ac.id/index.php/contemplate... 

ALI, H. KONSEP DASAR ILMU PENDIDIKAN ISLAM. (Tanpa tahun publikasi dan penerbit 
tertera). 

Ananta, M. Rezky Alsyah, Nurdin, Rahmawati, and Sitti Fauziah. “Konsep Dan Praktik 
Pendidikan Islam Dalam Al-Qur’an: Studi Tafsir Tarbawi.” Gunung Djati 9 (2022): 
283–94. 

Hidayatullah, Achmad Diny  (2024) Kontribusi sistem pendidikan Islam terhadap 
 transformasi sosial, ekonomi, dan politik di Indonesia. Mutiara: Jurnal Ilmiah 
 Multidisiplin Indonesia, 2 (3). hal.101-119. ISSN 3025-1028.  https://repository.uin-
malang.ac.id/19997/ 

Hafid, A., & Putri, S. A. (2024). Pendidikan Islam untuk Kehidupan Sehari-hari: 
Menerapkan Nilai-Nilai Islam dalam Pekerjaan, Keluarga dan Masyarakat. 
Arriyadhah, 21(1), 41-64. 

Jaya, Hendra , Choironi, Mohammad Afif and Marno, Marno (2023) Model kurikulum 
 Qurani dalam membentuk ketawadukan siswa di SMA Primaganda 
 Jombang. Jurnal Pendidikan Islam, 9 (1). hal.30-41. ISSN 
 25482998.  https://repository.uin-malang.ac.id/15990/  

Khairani, A. (2013). Prinsip-Prinsip Pendidikan Islam. Tarbiyah Islamiyah: Jurnal Ilmiah 
Pendidikan Agama Islam, 3(2). 

Rosidin, R. (2015). Metode Tafsîr Tarbawî Dalam Tinjauan Teoritis Dan Praktis. J-PAI: 
Jurnal Pendidikan Agama Islam, 1(2). https://ejournal.uin-
malang.ac.id/index.php/jpai/article/view/3348 

Siddik, H. (2022). Konsep Dasar Pendidikan Islam: Perspektif Al-Quran, Al-Hadis, Filosofis, 
Yuridis Formal, Psikologis, Dan Sosiologis. Al-Riwayah: Jurnal Kependidikan, 14(1), 
35-51. 

Surahman, C. (2019). Tafsir tarbawi di indonesia hakikat, validitas, dan kontribusinya bagi 
ilmu pendidikan islam (Bachelor's thesis, Fakultas Pasca Sarjana Universitas Islam 
Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta).  

 

 


