Maliki Interdisciplinary Journal (ML) elSSN: 3024-8140
Volume 3, Issue October, 2025 pp. 105-113 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Kajian ayat-ayat tarbawi dalam al-qur’an sebagai sumber
teoritis dan praktis pengembangan ilmu pendidikan islam
: Konsep dasar, prinsip-prinsip, penerapan ilmu
pendidikan islam dalam kehidupan sehari-hari,
kesimpulan dan implikasi pendidikan islam berdasarkan
ayat-ayat tarbawi

Khoirun Nisak

Program Studi Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang;
e-mail240101110086@student.uin-malang.ac.id

Kata Kunci: ABSTRAK

Pendidikan islam,tafsir tarbawi,
nilai-nilai islam, pengembangan
karakter, implementasi sosial

Mabkalah ini mengkaji secara mendalam konsep fundamental dan
penerapan ilmu pendidikan Islam yang bersumber dari Al-Qur’an,
Hadis, serta akal manusia sebagai perangkat reflektif yang
dianugerahkan oleh Allah SWT. Pendidikan Islam bukan sekadar
proses transfer ilmu pengetahuan, tetapijuga proses pembentukan
karakter dan akhlak yang mulia, yang merupakan inti dari tujuan
pendidikan menurut perspektif Islam. Kajian ini menyoroti prinsip-
prinsip utama pendidikan Islam yang mencakup tujuan, kurikulum,
metode, peran pendidik, peserta didik, hubungan antara guru dan
murid, lingkungan belajar, serta sistem evaluasi yang berlandaskan
pada nilai-nilai syariat. Selain itu, makalah ini juga menyoroti peran pendidikan Islam dalam konteks
kehidupan nyata, khususnya dalam lingkungan keluarga dan masyarakat. Dalam keluarga, nilai-nilai seperti
kasih sayang, kesabaran, ketaatan, dan musyawarah menjadi landasan dalam membina hubungan yang
harmonis. Sementara itu, dalam masyarakat, penerapan nilai-nilai toleransi, gotong royong, keadilan, dan
persaudaraan menjadi kunci terciptanya kehidupan sosial yang rukun dan berkeadaban. Dengan pendekatan
tafsir tarbawi, makalah ini memberikan kontribusi teoritis dan praktis bagi pengembangan sistem
pendidikan Islam yang relevan dengan tantangan zaman dan kebutuhan umat manusia secara holistik.

Keywords:

Islamic education, tarbawi
interpretation, islamic values,
character development, social
implementation

ABSTRACT

This paper thoroughly examines the fundamental concepts and practical applications of Islamic education
derived from the Qur’an, Hadith, and human intellect as a reflective tool granted by Allah SWT. Islamic
education is not merely a process of knowledge transfer but also a process of character formation and
moral development, which are considered the essence of education in the Islamic worldview. This study
highlights the core principles of Islamic education, including objectives, curriculum, methods, the role of
educators, students, teacher-student interaction, the learning environment, and evaluation systems
based on Islamic values. Moreover, this paper emphasizes the practical implementation of Islamic
education in everyday life, particularly within the family and society. In the family context, values such as
compassion, patience, obedience, and consultation (shura) serve as the foundation for building
harmonious relationships. In the broader social context, the application of values like tolerance, mutual
cooperation, justice, and brotherhood is crucial for fostering a peaceful and civilized society. Using the
tafsir tarbawi approach, this paper provides both theoretical and practical contributions to the

@ @ @ @ This is an open access article under the CC BY-INC-SA license.
BY NC SA Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Manlana Malik 1brabim Malang.




Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(10), 105-113 elSSN: 3024-8140

development of an Islamic education system that is relevant to contemporary challenges and the holistic
needs of humanity.

Pendahuluan

Dalam Islam, pendidikan bukan sekadar proses intelektual semata, melainkan
merupakan bagian dari ibadah dan sarana pembentukan kepribadian manusia
seutuhnya. Secara umum kualitas pendidikan sangat dipengaruhi oleh mutu proses
pembelajaran, sedangkan mutu proses pembelajaran ditentukan oleh berbagai
komponen yang saling terkait satu sama lain, yang pada gilirannya akan meningkatkan
mutu pendidikan nasional. Pendidikan agama merupakan sendi pendidikan dalam
pembentukan akhlak peserta didik untuk menjadi insan kamil. Nilai-nilai pendidikan
Islam bersumber dari wahyu Allah SWT yang tercantum dalam Al-Qur’an dan hadis Nabi
Muhammad SAW.

Ayat-ayat yang memuat prinsip, metode, serta tujuan pendidikan dikenal sebagai
ayat-ayat tarbawi. Ayat-ayat ini memberikan panduan menyeluruh bagi pengembangan
konsep dan praktik pendidikan Islam yang aplikatif dan relevan sepanjang masa.
Pembahasan dalam bagian ini akan menguraikan dua aspek utama: pertama, mengenai
konsep dasar dan prinsip-prinsip pendidikan Islam sebagaimana digali dari ayat-ayat Al-
Qur’an dan diperkuat oleh hadis; dan kedua, penerapan nilai-nilai pendidikan Islam dalam
kehidupan sehari-hari, baik dalam lingkup keluarga maupun masyarakat. Kajian ini
bertujuan menunjukkan bahwa Al-Qur’an tidak hanya sebagai petunjuk spiritual, tetapi
juga sebagai referensi ilmiah dan praktis dalam pengembangan ilmu pendidikan Islam.

Sub Pendahuluan

Secara umum, pendidikan Islam memiliki kedudukan strategis dalam membentuk
manusia yang beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. Masyarakat modern menaruh
harapan besar terhadap kemajuan pendidikan Islam, tidak hanya dari segi kuantitas,
tetapi juga kualitasnya. Harapan tersebut mendorong perlunya pengkajian terhadap
sumber-sumber utama ajaran Islam yang berkaitan langsung dengan pendidikan,
terutama Al-Qur’an. Al-Qur’an sebagai sumber utama ajaran Islam memuat berbagai
ayat yang mengandung nilai-nilai pendidikan, yang dikenal sebagai ayat-ayat tarbawi.

Ayat-ayat ini memberikan landasan teologis dan epistemologis bahwa Allah SWT
adalah pendidik sejati bagi seluruh makhluk-Nya. Dalam pandangan Islam, manusia
diposisikan sebagai peserta didik yang memiliki tanggung jawab untuk menggali,
mengembangkan, dan menerapkan ilmu dalam kehidupan sehari-hari. Oleh karena itu,
kajian terhadap ayat-ayat tarbawi sangat penting untuk merumuskan teori dan praktik
pendidikan yang sesuai dengan ajaran Islam. Pendidikan Islam, adalah pendidikan
mengenai Agidah, Syariat, dan Tasawuf. Pendidikan dalam Islam bukan hanya bersifat
teoritis, tetapi juga harus mampu membentuk karakter dan kepribadian peserta didik
melalui penerapan nilai-nilai Qur’ani dalam konteks keluarga, sekolah, dan masyarakat.

106



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(10), 105-113 elSSN: 3024-8140

Pembahasan
Konsep dasar Ilmu Pendidikan Islam

Konsep fundamental pendidikan Islam bersumber dari Al-Qur'an yang
mengidentifikasi manusia sebagai subjek, menentukan materi dan metode, menggaris
bawabhi nilai dan manfaat, serta mewajibkan mencari ilmu. Hadist Nabi Muhammad SAW
juga memperkuat konsep ini dengan memerintahkan penyelenggaraan pendidikan dan
menjelaskan keutamaan mengajarkan ilmu. Landasan fiosofis pendidikan islam
menekankan pada pembentukan karakter dan akhlak yang luhur,yang dianggap sebagai
esensi pendidikan. Dalam konteks yuridis formal, khussnya di Indonesia, pendidikan
Islam memiliki pelindungan hukum yang jelas. Persefektif psikolog melihat pendidikan
sebagai kebutuhan mendasar bagi kemajuan umat manusia. Sedangkan dalam sudut
pandng sosiologi, pendidikan Islam dipahami sebagai interaksi dinamis antar individu
atau generasi yang berpotensi untuk mengembangkan diri.

Islam merupakan kumpulan teori pendidikan yang bersumber dari ajaran Islam.
[Imu pendidikan Islam dibangun berdasarkan prinsip-prinsip yang terkandung dalam Al-
Qur’an, Hadits, dan akal. Sebagai agama yang dibawa oleh Nabi Muhammad SAW, Islam
memiliki pedoman utama berupa Al-Qur'an, Hadits, dan akal manusia. Oleh karena itu,
ilmu pendidikan Islam adalah ilmu yang berlandaskan pada ketiga sumber tersebut.
Secara filosofis, hakikat pendidikan adalah proses penguasaan pengetahuan yang luas,
diikuti dengan kajian yang mendalam serta penerapan dan pengujian ilmu tersebut
dalam kehidupan sehari-hari. Pendidikan Islam memiliki peran yang sangat penting
dalam dinamika dunia pendidikan di Indonesia, mengingat mayoritas penduduk
Indonesia adalah penganut agama Islam, dan hal ini juga berlaku di tingkat internasional.
Islam sangat memperhatikan aspek pendidikan, yang terlihat sejak masa Nabi
Muhammad SAW hingga sekarang.

Pendidikan Islam telah mengalami perkembangan yang signifikan dari waktu ke
waktu. Secara umum, pendidikan Islam yaitu usaha yang terencana dan sadar dalam
mempersiapkan peserta didik agar dapat mengenal, memahami, meresapi, dan
mengamalkan ajaran agama Islam, serta mengajarkan pentingnya saling menghormati
antar pemeluk agama, untuk mewujudkan kerukunan dan persatuan bangsa.
Pendidikan dasar dalam Islam dimulai dengan wahyu pertama yang Allah turunkan
dalam Surah Al-‘Alaq (96:1-5), yang memerintahkan umat manusia untuk membaca dan
menyadari bahwa Rabb yang mulia mengajarkan manusia apa yang sebelumnya tidak
diketahui melalui wahyu-Nya. Kemudian, manusia pertama yang diajarkan ilmu
pengetahuan adalah Nabi Adam, sebagaimana dijelaskan dalam Surah Al-Bagarah (2:31).

Prinsip-Prinsip llmu Pendidikan Islam

Prinsip-prinsip dalam pendidikan Islam pada dasarnya mencerminkan seluruh
unsur yang terdapat dalam sistem pendidikan Islam itu sendiri. Pendidikan berperan
sebagai sarana bagi manusia untuk mempertahankan eksistensinya, baik secara individu
maupun dalam konteks sosial. Prinsip-prinsip yang menjadi dasar pendidikan Islam
sejalan dengan unsur-unsur yang membentuknya, di antaranya:

107



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(10), 105-113 elSSN: 3024-8140

—_

Tujuan

Tujuan merupakan salah satu elemen fundamental dalam proses pendidikan,
karena dengan adanya tujuan, arah dan orientasi pendidikan menjadi lebih jelas
dan terarah. Tujuan yang jelas akan memudahkan dalam merumuskan metode
dan materi yang akan diajarkan.

Kurikulum

Kurikulum adalah komponen operasional pendidikan yang terdiri dari kumpulan
materi-materi pendidikan yang tersusun secara sistematis, dengan tujuan yang
ingin dicapai dalam pendidikan tersebut.

Metode

Metode memiliki peran yang sangat penting dalam proses penyampaian ilmu
kepada peserta didik. Al-Qur’an dan Sunnah, sebagai sumber utama ajaran Islam,
memberikan berbagai petunjuk dan prinsip yang dapat dijadikan pedoman dalam
merumuskan metode pendidikan. Ini menunjukkan bahwa Islam sangat
memperhatikan penerapan metode dalam proses pengajaran.

Pendidik

Pendidik adalah salah satu subjek penting dalam dunia pendidikan. Dalam
pandangan Islam, pendidik dikenal dengan berbagai sebutan, seperti Al-Mu'allim
(guru), Al-Mudarris (pengajar), Al-Muaddib (pendidik), dan Al-Walid (orang tua).
Agar dapat menjalankan peranannya dengan efektif, seorang pendidik dalam
Islam harus memenuhi beberapa syarat tertentu. Dalam pandangan Islam,
syarat-syarat pendidik yang baik meliputi:

a. Memiliki kedewasaan

b. Mengidentifikasi dengan norma-norma yang ada

c. Mengidentifikasi dengan anak didik
d. Memiliki keterampilan (skill)

e. Memiliki sikap (attitude) yang baik
f.  Memiliki wibawa

g. Menjadi teladan bagi murid

h. Memiliki sifat pemaaf

i. Memiliki kasih sayang

j- Jujur dalam menyampaikan ilmu

k. Bersikap adil dalam segala hal
Anak Didik

Seorang pendidik perlu memperhatikan perkembangan peserta didiknya, karena
pendidikan merupakan proses pembinaan serta pengembangan potensi fitrah
yang telah Allah SWT anugerahkan kepada mereka.

108



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(10), 105-113 elSSN: 3024-8140

6. Interaksi Murid dan Guru

Dalam pendidikan Islam, hubungan antara murid dan guru lebih ditekankan pada
bimbingan daripada pengajaran yang bersifat otoritatif. Guru tidak seharusnya
dianggap sebagai satu-satunya sumber pengetahuan, tetapi lebih sebagai
pembimbing bagi perkembangan murid.

7. Lingkungan Pendidikan

Lingkungan pendidikan mencakup keadaan, suasana, atau lembaga yang ada di
sekitar murid dan memiliki dampak pada perkembangan pribadi mereka. Faktor
lingkungan ini sangat berperan dalam membentuk karakter dan cara berpikir
peserta didik.

8. Evaluasi

Evaluasi merupakan proses penilaian untuk mengukur sejauh mana pencapaian
dalam dunia pendidikan. Dalam pendidikan Islam, evaluasi diilakukan
berdasarkan standar yang sesuai dengan tujuan pendidikan, baik dalam jangka
pendek maupun jangka panjang. Dengan itu, kita dapat mengukur keberhasilan
dan efektifitas upaya pendidikan dalam mencapai hasil yang diinginkan.

Penerapan llmu Pendidikan Islam Dalam Kehidupan Sehari-hari
Penerapan Nilai-Nilai Islam dalam Keluarga

Penerapan nilai-nilai Islam dalam kehidupan keluarga memainkan peran penting
dalam membentuk hubungan yang harmonis, saling mendukung, dan penuh kasih
sayang. Berdasarkan temuan penelitian, berikut ini adalah beberapa nilai Islam yang
diterapkan dalam keluarga, beserta dampak positifnya:

a. Nilai Kasih Sayang
Kasih sayang merupakan nilai dasar dalam Islam yang diterapkan dalam
kehidupan keluarga. Penerapan nilai ini berkontribusi pada:
1) Membangun Hubungan yang Harmonis
Kasih sayang antara anggota keluarga meningkatkan rasa cinta, saling
menghormati, dan saling menghargai. Hal ini menciptakan atmosfer
keluarga yang penuh kebahagiaan dan kedamaian.
2) Meningkatkan Rasa Aman dan Nyaman
Dengan adanya kasih sayang, setiap anggota keluarga merasa diterima dan
dicintai. Ini memberikan rasa aman dan nyaman yang sangat penting untuk
perkembangan emosi anak-anak.
3) Meningkatkan Ketahanan Keluarga
Kasih sayang memperkuat ikatan keluarga, sehingga ketika menghadapi
berbagai permasalahan atau tantangan hidup, keluarga dapat bersama-
sama menghadapinya dengan penuh kebersamaan dan dukungan.
b. Nilai Kesabaran
Kesabaran adalah salah satu ajaran penting dalam Islam yang dapat
diterapkan dalam keluarga. Penelitian menunjukkan bahwa kesabaran
membawa manfaat besar, seperti:

109



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(10), 105-113 elSSN: 3024-8140

1)

3)

Meningkatkan Kemampuan Komunikasi

Kesabaran mengajarkan anggota keluarga untuk menghadapi perbedaan
pendapat dengan tenang. Hal ini mendorong komunikasi yang lebih
terbuka dan konstruktif.

Meningkatkan Kemampuan Mendidik Anak

Kesabaran membantu orang tua dalam mendidik anak-anak dengan cara
yang penuh kasih sayang dan bijaksana, tanpa kekerasan. Ini membentuk
karakter anak yang lebih baik.

Meningkatkan Keharmonisan Rumah Tangga

Pasangan suami istri yang menerapkan kesabaran dapat lebih mudah
menyelesaikan permasalahan rumah tangga dengan cara yang lebih
tenang, tanpa pertengkaran yang berlarut-larut.

c. Nilai Ketaatan
Dalam Islam, ketaatan kepada orang tua dan aturan agama sangat
ditekankan. Nilai ini memiliki banyak dampak positif, seperti:

1)

2)

3)

Membangun Disiplin dan Keteraturan

Anak-anak yang diajarkan untuk taat pada aturan keluarga dan norma-
norma agama belajar untuk hidup teratur dan disiplin.

Membangun Rasa Hormat

Ketaatan mengajarkan anak-anak untuk menghormati orang tua dan
orang lain, serta menghargai nilai-nilai moral dan agama.

Memperkuat Nilai-Nilai Moral

Melalui ketaatan, nilai-nilai moral seperti kejujuran, tanggung jawab, dan
keadilan dapat tumbuh dan berkembang dalam diri anak-anak.

d. Nilai Musyawarah
Musyawarah merupakan cara Islam untuk menyelesaikan masalah secara
bersama-sama. Dalam keluarga, musyawarah memberi banyak manfaat:

1)

3)

Meningkatkan Partisipasi dan Rasa Tanggung Jawab

Dengan melibatkan semua anggota keluarga dalam pengambilan
keputusan, musyawarah meningkatkan rasa tanggung jawab dan
kepemilikan terhadap keputusan yang diambil.

Kualitas Keputusan

Musyawarah  memungkinkan setiap anggota keluarga untuk
menyampaikan pendapatnya, sehingga keputusan yang diambil lebih
bijaksana dan dapat diterima oleh semua pihak.

Meningkatkan Rasa Persatuan dan Kesatuan

Musyawarah memperkuat rasa persatuan dalam keluarga, karena semua
anggota terlibat dalam proses pengambilan keputusan.

Penerapan Nilai-Nilai Islam dalam Masyarakat

Dalam masyarakat, penerapan nilai-nilai Islam seperti toleransi, gotong royong,

keadilan, dan persaudaraan sangat penting untuk menciptakan keharmonisan dan
kemajuan. Berikut adalah beberapa temuan terkait penerapan nilai-nilai Islam dalam
masyarakat:

110



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(10), 105-113 elSSN: 3024-8140

a. Nilai Toleransi
Toleransi adalah nilai yang sangat dijunjung tinggi dalam Islam, yang dapat
diterapkan dalam masyarakat dengan dampak positif, seperti:
1) Menciptakan Kerukunan Antar Umat Beragama
Toleransi memungkinkan masyarakat untuk saling menghormati
perbedaan agama dan keyakinan, sehingga tercipta kedamaian dan
kerukunan antar umat beragama.
2) Meningkatkan Rasa Persatuan dan Kesatuan Bangsa
Masyarakat yang menerapkan nilai toleransi dapat hidup berdampingan
dalam kedamaian, meningkatkan rasa persatuan dan kesatuan bangsa.
3) Mencegah Konflik dan Perpecahan
Toleransi membantu mencegah konflik antar kelompok masyarakat
dengan cara saling memahami dan menghargai perbedaan.
b. Nilai Gotong Royong
Gotong royong merupakan nilai yang diajarkan dalam Islam dan sangat
penting dalam kehidupan masyarakat. Penerapan nilai ini memberikan manfaat,
seperti:
1) Mempermudah Menyelesaikan Pekerjaan Bersama
Dengan bergotong royong, masyarakat dapat menyelesaikan pekerjaan
besar lebih mudah dan cepat, terutama ketika membutuhkan banyak
tenaga atau kerjasama.
2) Meningkatkan Rasa Solidaritas dan Kepedulian Sosial
Gotong royong membangun rasa solidaritas antar sesama, meningkatkan
kepedulian terhadap sesama anggota masyarakat.
3) Memperkuat Rasa Persatuan dan Kesatuan
Masyarakat yang saling membantu dalam berbagai hal akan semakin
terikat, memperkuat rasa persatuan dan kesatuan.
c. Nilai Keadilan
Islam mengajarkan nilai keadilan yang memiliki banyak dampak positif
dalam masyarakat:
1) Membangun Masyarakat yang Adil dan Sejahtera
Keadilan memastikan bahwa setiap individu mendapatkan haknya dengan
adil, menciptakan kesejahteraan bagi seluruh anggota masyarakat.
2) Meningkatkan Rasa Aman dan Nyaman
Dengan adanya keadilan, masyarakat merasa aman dan nyaman, karena
mereka diperlakukan tanpa diskriminasi.
3) Meningkatkan Kepercayaan Terhadap Pemerintah
Keadilan yang diterapkan oleh pemerintah meningkatkan kepercayaan
masyarakat, karena mereka yakin hukum ditegakkan tanpa pandang bulu.
d. Nilai Persaudaraan
Persaudaraan dalam Islam mengajarkan pentingnya saling membantu dan
mendukung. Penerapannya di masyarakat memberikan manfaat, seperti:

1M



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(10), 105-113 elSSN: 3024-8140

1) Memperkuat Rasa Persatuan dan Kesatuan
Persaudaraan menumbuhkan ikatan kuat antar anggota masyarakat, menjadikan
mereka lebih solid dan mampu mengatasi masalah bersama.

2) Meningkatkan Rasa Kepedulian Sosial
Dengan adanya rasa persaudaraan, masyarakat lebih peduli terhadap kondisi
sesama, terutama yang membutuhkan.

3) Memperkuat Ketahanan Sosial
Persaudaraan yang erat membantu masyarakat dalam menghadapi tantangan
sosial dan ekonomi dengan lebih kuat dan bersama.

Kesimpulan dan Saran

Pendidikan Islam adalah elemen dasar dalam pembentukan karakter individu
yang berilmu, berakhlak baik, dan bertakwa kepada Allah SWT. Dalam makalah ini,
dibahas mengenai konsep dasar llmu Pendidikan Islam yang berlandaskan pada sumber
ajaran Islam, yaitu Al-Qur’an, Hadits, dan akal. Pendidikan Islam tidak hanya menekankan
pada pengembangan intelektual, tetapi juga pada aspek moral, spiritual, dan sosial,
dengan tujuan utama membentuk individu yang berkarakter dan memiliki ketakwaan.
Prinsip-prinsip pendidikan Islam yang mencakup tujuan, kurikulum, metode, pendidik,
peserta didik, interaksi murid dan guru, lingkungan pendidikan, serta evaluasi,
memberikan pedoman yang jelas untuk melaksanakan proses pendidikan yang efektif
dan berkualitas. Setiap komponen ini saling berinteraksi untuk mencapai tujuan
pendidikan Islam yang ideal, yaitu mencetak generasi yang mampu memberikan
kontribusi positif dalam masyarakat serta mengabdi kepada Allah SWT.

Selain itu, penerapan nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari, baik di
keluarga maupun di masyarakat, memiliki peran krusial dalam mewujudkan pendidikan
yang menyeluruh. Nilai-nilai seperti kasih sayang, kesabaran, ketaatan, musyawarah,
toleransi, gotong royong, keadilan, dan persaudaraan, merupakan bagian integral dari
pendidikan yang diterapkan dalam konteks sosial dan spiritual, guna menciptakan
kedamaian dan keharmonisan dalam masyarakat.

Dengan demikian, tujuan pendidikan Islam bukan hanya untuk mengembangkan
kecerdasan intelektual peserta didik, tetapi juga untuk membentuk akhlak yang selaras
dengan ajaran Islam serta menanamkan nilai-nilai moral yang dapat diterapkan dalam
kehidupan sehari-hari. Implementasi pendidikan Islam yang berlandaskan prinsip-prinsip
Al-Qur'an dan Hadits ini akan memberikan pengaruh positif dalam membangun
peradaban yang lebih baik, baik di tingkat individu, keluarga, maupun
masyarakat.Diperlukan penguatan kurikulum pendidikan Islam yang mengintegrasikan
nilai-nilai ayat tarbawi secara nyata dalam proses belajar. Penelitian lebih lanjut juga
dibutuhkan untuk memperluas wawasan dan praktik pendidikan Islam yang kontekstual
sesuai perkembangan zaman.

112



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(10), 105-113 elSSN: 3024-8140

Daftar Pustaka

Al Farug, Umar (2020) Pembelajaran pendidikan agama Islam di perguruan tinggi
umum. Jurnal Kontemplasi: Jurnal limiah Studi Keislaman, 1 (2). hal.107-132. ISSN
2274-1842. http://e-jurnal.stitqi.ac.id/index.php/contemplate...

ALI, H. KONSEP DASAR ILMU PENDIDIKAN ISLAM. (Tanpa tahun publikasi dan penerbit

tertera).

Ananta, M. Rezky Alsyah, Nurdin, Rahmawati, and Sitti Fauziah. “Konsep Dan Praktik
Pendidikan Islam Dalam Al-Qur’an: Studi Tafsir Tarbawi.” Gunung Djati 9 (2022):
283-94.

Hidayatullah, Achmad Diny (2024) Kontribusi sistem pendidikan Islam terhadap
transformasi sosial, ekonomi, dan politik di Indonesia. Mutiara: Jurnal Ilmiah
Multidisiplin Indonesia, 2 (3). hal.101-119. ISSN 3025-1028. https://repository.uin-

malang.ac.id/19997/

Hafid, A., & Putri, S. A. (2024). Pendidikan Islam untuk Kehidupan Sehari-hari:
Menerapkan Nilai-Nilai Islam dalam Pekerjaan, Keluarga dan Masyarakat.
Arriyadhah, 21(1), 41-64.

Jaya, Hendra, Choironi, Mohammad Afif and Marno, Marno (2023) Model kurikulum
Qurani dalam membentuk ketawadukan siswa di SMA Primaganda
Jombang. Jurnal Pendidikan Islam, 9 (1). hal.30-41. ISSN
25482998. https://repository.uin-malang.ac.id/15990/

Khairani, A. (2013). Prinsip-Prinsip Pendidikan Islam. Tarbiyah Islamiyah: Jurnal [Imiah
Pendidikan Agama Islam, 3(2).

Rosidin, R. (2015). Metode Tafsir Tarbawi Dalam Tinjauan Teoritis Dan Praktis. J-PAI:
Jurnal Pendidikan Agama Islam, 1(2). https://ejournal.uin-
malang.ac.id/index.php/jpai/article/view/3348

Siddik, H. (2022). Konsep Dasar Pendidikan Islam: Perspektif Al-Quran, Al-Hadis, Filosofis,
Yuridis Formal, Psikologis, Dan Sosiologis. Al-Riwayah: Jurnal Kependidikan, 14(1),
35-51.

Surahman, C. (2019). Tafsir tarbawi di indonesia hakikat, validitas, dan kontribusinya bagi
ilmu pendidikan islam (Bachelor's thesis, Fakultas Pasca Sarjana Universitas Islam
Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta).

113



