
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 

Volume 3, Issue Desember, 2025 pp. 2381-2387      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Klasifikasi ijtihad dan mujtahid dab kedudukan ijtihad 
dan fatwa dalam islam 

 
Windi Kartika Wulandari, Abdul Ghofur, Mohammad Farhan Mubarok 
Program studi Hukum Ekonomi Syari’ah, UniversitaS Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim malang 
Email: kartikawindi28@gmail.com 
 

A B S T R A K 
Makalah ini membahas secara rinci tentang konsep ijtihad, jenis-jenis 
mujtahid, serta peran ijtihad dan fatwa dalam sistem hukum Islam. 
Ijtihad diartikan sebagai upaya maksimal seorang mujtahid untuk 
meneliti dan menetapkan hukum syariah dari sumber utama seperti Al-
Qur’an dan hadis, serta sumber tambahan seperti ijma’ dan qiyas. Dalam 
praktiknya, ijtihad memiliki berbagai klasifikasi, baik berdasarkan 
metode, pelakunya, maupun objek hukumnya, yang menunjukkan 
kemampuan hukum Islam untuk beradaptasi dengan berbagai masalah 
yang dihadapi umat. Makalah ini juga menjelaskan berbagai jenis 

mujtahid, tergantung tingkat kemampuan dan metode ijtihad yang digunakan, mulai dari mujtahid mutlak 
hingga mujtahid murajjih. Selain itu, dibahas juga hubungan antara ijtihad dan fatwa, di mana fatwa adalah 
hasil akhir dari proses ijtihad, meskipun tidak selalu bersifat mengikat. Fatwa adalah jawaban terhadap 
masalah-masalah nyata, sedangkan ijtihad mencakup analisis hukum secara lebih luas. Kesimpulannya, ijtihad 
dan fatwa adalah dua alat penting dalam dinamika hukum Islam, yang hanya bisa dijalankan oleh individu 
yang memiliki kemampuan ilmu yang memadai. Keduanya memainkan peran penting dalam menghadapi 
tantangan zaman dengan tetap berlandaskan prinsip-prinsip syari’ah. Oleh karena itu, penting adanya 
keberadaan mujtahid dan penguatan lembaga ijtihad untuk mempertahankan relevansi dan keberlanjutan 
hukum Islam. 
A B S T R A C T 

This paper discusses in detail the concept of ijtihad, the types of mujtahids, and the role of ijtihad and 
fatwa in the Islamic legal system. Ijtihad is defined as a mujtahid's maximum effort to research and 
determine sharia law from primary sources such as the Qur'an and hadith, as well as additional sources 
such as ijma' and qiyas. In practice, ijtihad has various classifications, both based on method, perpetrator, 
and legal object, which demonstrates the ability of Islamic law to adapt to various problems faced by the 
community. This paper also explains the various types of mujtahids, depending on the level of ability and 
the method of ijtihad used, ranging from absolute mujtahids to murajjih mujtahids. In addition, the 
relationship between ijtihad and fatwa is discussed, where the fatwa is the end result of the ijtihad 
process, although it is not always binding. Fatwa is a response to real problems, while ijtihad encompasses 
a broader legal analysis. In conclusion, ijtihad and fatwa are two crucial tools in the dynamics of Islamic 
law, which can only be implemented by individuals with adequate knowledge. Both play a crucial role in 
facing the challenges of the times while remaining grounded in sharia principles. Therefore, the existence 
of mujtahids and the strengthening of ijtihad institutions are crucial to maintaining the relevance and 
sustainability of Islamic law. 

Pendahuluan  

Ijtihad dan mujtahid adalah dua kategori yang tidak dapat dipisahkan dalam praktik 
ilmu pengetahuan dan kegiatan pemasaran. Ijtihad adalah proses menggali hukum 
berdasarkan peristiwa tertentu, sedangkan mujtahid adalah orang yang memiliki 
keahlian dalam hal tersebut. Dalam konteks ini, objek dan benda-benda alam juga 

Kata Kunci: 
ijtihad, mujtahid, fatwa, 
hukum islam, istinbat, 
klasifikasi. 
 
Keywords: 
Ijtihad, mujtahid, fatwa, 
Islamic law, classification, 
istinbat. 
 
 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:kartikawindi28@gmail.com


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 2381-2387  eISSN: 3024-8140 

2382 
 

termasuk dalam wilayah ijtihad. Selain itu, konsep mujtahid tidak hanya terbatas pada 
jumlah atau tingkatan, tetapi mencakup berbagai dimensi lainnya. Dalam tulisan ini 
dijelaskan bahwa mujtahid mutlak, mujtahid fatwa, dan mujtahid mazhab dapat 
diartikan sebagai cara berpikir seorang mujtahid dalam mencari hukum dari sumber 
aslinya, yaitu Al-Qur'an dan hadis, atau pendapat yang diajukan oleh mujtahid tersebut. 

Bermazhab berarti mengikuti pendapat para ahli hukum Islam. Hal ini juga dapat 
diartikan sebagai bertaklid kepada imam mazhab atau ulama yang mengikuti mazhab 
dalam bidang hukum. Bermazhab merupakan alternatif bagi orang awam atau mereka 
yang tidak mampu berijtihad. Allah swt. memerintahkan umat untuk mengikuti ajaran 
Al-Qur'an dan hadis. Meskipun Al-Qur'an telah diturunkan secara lengkap, bukan berarti 
semua aspek kehidupan manusia telah diatur secara rinci dalam kitab suci tersebut. 
Selain itu, perbedaan kondisi masa kini dengan masa turunnya Al-Qur'an menambah 
kompleksitas dalam penerapan hukum Islam. Dengan demikian, setiap masalah baru 
yang muncul memerlukan aturan baru dalam praktik keagamaan sehari-hari. 

Syari'at Islam telah mengatur semua aspek kehidupan melalui Al-Qur'an dan hadis. 
Namun, tidak semua orang mampu memahami dalil-dalil tersebut karena keterbatasan 
kemampuan berpikir manusia. Hanya orang-orang tertentu yang memiliki bakat dan 
kemampuan untuk menggali hukum dari sumber asli. Al-Qur'an dan hadis dalam 
beberapa ayat menyarankan umat manusia untuk menuntut ilmu, termasuk menggali 
hukum dan makna yang terkandung di dalamnya. Bagi yang tidak mampu berijtihad, 
Allah swt. memerintahkan untuk bertanya kepada ulama dan mengikutinya. Pendapat 
ini kemudian diartikan sebagai bermazhab. Karena mazhab diartikan sebagai cara 
berpikir seorang mujtahid dalam menemukan hukum dari sumber asli, yaitu Al-Qur'an 
dan hadis, atau pendapat dari mujtahid tersebut. Bermazhab berarti mengikuti 
pendapat ahli hukum Islam. Selain itu, bermazhab juga berarti bertaklid kepada imam 
mazhab atau ulama pengikut mazhab dalam bidang hukum. Hal ini bukan berarti 
mengikuti cara atau metode imam mujtahid dalam mengistibat hukum Islam dari 
sumber aslinya. Bermazhab atau mengikuti mazhab adalah alternatif bagi orang awam 
atau mereka yang tidak mampu berijtihad. 

Pembahasan 

Pengertian ijtihad  

Ijtihad secara bahasa berasal dari kata Jahada. Kata ini berarti kesanggupan (al-
Wus‟u), kekuatan (al-Taqah), dan berat (al-Masyaqqah)(Badi’ 2015). Sedangkan Ijtihad 
menurut istilah adalah mencurahkan tenaga(memeras pikiran)untuk menemukan 
hukum agama(syara’)melalui satu dalil syara’. Muhammad ibnu Husain bin ibnu Hasan 
aljizani mengatakan bahwa ijtihad adalah mengerahkan semua pemikiran dalam 
mengkaji dalil syar’iyyah untuk menentukan beberapa hukum syari’at. Secara 
terminologis, menurut Imam Ghozali, ijtihad adalah "mencurahkan kemampuan seorang 
mujtahid dalam mempelajari ilmu tentang hukum-hukum syariah". 
Sementara itu, menurut Abu Zahra, ijtihad adalah usaha seorang ahli fikih yang 
menggunakan kemampuannya untuk menghasilkan hukum-hukum amaliah, yang 
diambil dari dalil-dalil yang jelas dan spesifik.(Arief 2017). Dari berbagai definisi para 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 2381-2387  eISSN: 3024-8140 

2383 
 

ulama di atas dapat disimpulkan bahwa ijtihad adalah usaha menggunakan seluruh 
kemampuan seorang mujtahid untuk mencari hukum syara' dari sumber-sumber yang 
jelas, seperti Al-Qur'an dan hadis. Ijtihad juga bisa diartikan sebagai proses menggali 
hukum syariah dari dalil-dalil rinci, antara lain Al-Qur'an, hadis, ijma', qiyas, dan dalil 
lainnya.Orang yang melakukan ijtihad disebut mujtahid. Ijtihad diperbolehkan, tetapi 
tidak bisa dilakukan oleh siapa saja, karena hanya orang-orang yang memiliki keahlian 
dan kelayakan tertentu yang bisa melakukan ijtihad.(Badi’ 2015) 

Klasifiksi Ijtihad 

Para ulama memiliki berbagai cara dalam menggolongkan ijtihad. Jika dilihat dari 
sudut kecenderungan mujtahid dalam menetapkan hukum, ijtihad dapat dibagi menjadi 
dua jenis utama. Pertama, ijtihad tradisional, yaitu ijtihad yang lebih mengandalkan teks-
teks Al-Qur’an dan Hadis. Kedua, ijtihad rasional, yaitu ijtihad yang lebih menekankan 
penggunaan akal dan pemikiran untuk menetapkan hukum. Dilihat dari jumlah pelaku, 
ijtihad juga dibagi menjadi dua, yaitu ijtihad fardy yang dilakukan sendirian oleh seorang 
mujtahid dan ijtihad jama’i yang dilakukan bersama oleh sekelompok mujtahid dari 
berbagai latar belakang. 

Selanjutnya, jika dilihat dari metode yang digunakan, Muhammad Salam Madzkur 
membagi ijtihad menjadi tiga jenis. Pertama, al-ijtihad al-bayaniy, yaitu metode istinbat 
yang bergantung pada kaidah kebahasaan dan makna kata, dengan nash sebagai dasar 
utama. Kedua, al-ijtihad al-qiyasi, yaitu metode ijtihad yang menggunakan analogi, 
dengan menghubungkan masalah baru ke masalah lama yang sudah memiliki ketetapan 
hukum, karena adanya kesamaan alasan hukum. Ketiga, al-ijtihad al-istishlahi, yaitu 
metode penetapan hukum yang ditetapkan berdasarkan dalil umum dengan 
pertimbangan kemaslahatan, sesuai dengan tujuan syari’ah, yaitu kebutuhan pokok, 
penting, dan pelengkap. Dilihat dari objek kajian ijtihad, ada dua jenis. Pertama, ijtihad 
intiqa’iy atau tarjihiy, yaitu ijtihad yang dilakukan dengan meninjau pendapat para ulama 
terdahulu, lalu memilih pendapat yang paling kuat berdasarkan argumen dan konteks. 
Kedua, ijtihad insya’iy atau ibda’iy, yaitu ijtihad kreatif yang digunakan untuk 
memformulasikan hukum terhadap isu-isu baru yang belum dibicarakan sebelumnya. 
Berbagai jenis klasifikasi tersebut menunjukkan bahwa ijtihad adalah bentuk dinamika 
pemikiran para ulama dan fuqaha dalam menyelesaikan masalah-masalah umat. Setiap 
bentuk ijtihad, baik dari pelaku, metode, maupun objeknya, memiliki peran penting 
dalam merespons perkembangan zaman dan menjaga relevansi hukum Islam dalam 
kehidupan modern..(Adolph 2016) 

Pengertian Mujtahid  

Secara terminologis, mujtahid adalah individu yang telah mencapai tingkat ijtihad 
dalam bidang ilmu fikih, yakni seseorang yang memiliki kemampuan untuk melakukan 
istinbath atau penggalian hukum syari’at dari sumber-sumber hukum Islam yang 
terpercaya, seperti Al-Qur’an dan Hadis. Mujtahid tidak hanya merujuk pada orang, 
tetapi juga mencakup obyek dan benda-benda alam lainnya. Selain itu, mujtahid juga 
diartikan sebagai orang yang menggunakan seluruh kemampuannya untuk memahami 
agama Islam, termasuk mempelajari Al-Qur’an, Hadis, serta seluruh hukum-hukum syar’i 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 2381-2387  eISSN: 3024-8140 

2384 
 

yang terkait.(Iman 2004) Untuk mencapai derajat sebagai mujtahid, diperlukan 
beberapa syarat utama yang harus dipenuhi. 

Pertama, menguasai ilmu bahasa Arab karena sumber utama hukum Islam, yaitu Al-
Qur’an dan As-Sunnah, ditulis dalam bahasa Arab, sehingga pemahaman yang benar 
terhadap teks-teks tersebut hanyalah mungkin dicapai melalui penguasaan bahasa 
tersebut. Kedua, memahami isi Al-Qur’an secara menyeluruh, termasuk konsep nasikh 
dan mansukh, yaitu ayat-ayat yang menghapus dan dihapus hukumnya. Ketiga, 
menguasai As-Sunnah, baik berupa sunnah qauliyah (ucapan), fi’liyah (perbuatan), 
maupun taqririyah (persetujuan Nabi), karena hadis merupakan sumber hukum kedua 
setelah Al-Qur’an. Keempat, mengetahui persoalan-persoalan yang telah disepakati 
para ulama (ijma’) maupun yang masih diperselisihkan (ikhtilaf), agar tidak menetapkan 
hukum yang bertentangan dengan konsensus ulama terdahulu. 

Kelima, memahami konsep qiyas atau analogi, karena metode ini sangat penting 
dalam penetapan hukum terhadap permasalahan baru yang tidak ditemukan secara 
eksplisit dalam nash. Keenam, mengetahui dan memahami maqashid asy-syari’ah, yakni 
tujuan-tujuan syariat yang bertujuan untuk membawa kemaslahatan dan mencegah 
kerusakan dalam kehidupan manusia. Ketujuh, memiliki kemampuan analisis yang kuat 
dan cermat agar tidak tergelincir dalam kesalahan berpikir maupun menarik kesimpulan 
hukum yang tidak tepat. Terakhir, seorang mujtahid harus memiliki niat dan keyakinan 
yang benar, yakni berijtihad semata-mata karena Allah SWT dalam rangka menegakkan 
agama dan menyampaikan hukum Islam secara adil dan benar kepada umat. Syarat-
syarat ini menunjukkan betapa beratnya tanggung jawab seorang mujtahid serta 
tingginya kedudukan mereka dalam tradisi keilmuan Islam.(Safaruddin 2021) 

Klasifikasi Ijtihad 

Pembagian mujtahid dapat dilihat dari kondisi, sifat, serta aktivitas ijtihad yang 
mereka lakukan. Oleh karena itu, para ulama memiliki pandangan yang berbeda dalam 
mengklasifikasikan tingkatan mujtahid, meskipun secara umum mereka sepakat bahwa 
masing-masing tingkatan memiliki karakteristik dan otoritas keilmuan yang berbeda. 
Pertama, terdapat mujtahid fi al-syar’i atau yang sering disebut mujtahid mutlak ( مجتهد 
 yaitu mujtahid yang telah memenuhi seluruh syarat ijtihad secara optimal dan ,(مطلق
mampu melakukan penggalian hukum langsung dari sumber aslinya, yakni Al-Qur’an dan 
Hadis, tanpa terikat oleh pendapat imam mazhab manapun. Mereka memiliki 
kemampuan menetapkan metodologi ushul fikih sendiri dan berijtihad secara mandiri 
dalam berbagai persoalan hukum syar’i. 

Kedua, dikenal dengan sebutan mujtahid muntasib, yaitu mujtahid yang juga 
memenuhi syarat ijtihad secara sempurna namun tetap mengikuti sistem metodologis 
ijtihad dari imam mazhabnya. Meskipun demikian, dalam praktiknya, keputusan hukum 
yang diambilnya dapat berbeda dari pendapat imamnya, khususnya dalam hal cabang-
cabang hukum (furu’iyyah), karena ia hanya menafsirkan norma dan kaidah istinbat yang 
telah dirumuskan oleh mazhab tersebut.(Amalia Azahra et al. 2024) Ketiga, adalah 
mujtahid fi al-mazhab atau mujtahid takhrij, yakni mujtahid yang dalam proses istinbat 
hukumnya senantiasa merujuk pada sistem mazhabnya dan tetati pendapat imam 
mazhab dalam persoalan furu’iyyah. Meski demikian, ia memiliki kapasitas untuk 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 2381-2387  eISSN: 3024-8140 

2385 
 

menetapkan hukum atas persoalan baru yang belum dijelaskan secara rinci oleh imam 
mazhabnya. 

Keempat, terdapat mujtahid murajjih atau mujtahid yang berperan sebagai penilai 
pendapat-pendapat hukum. Mujtahid jenis ini tidak melakukan ijtihad secara mandiri 
untuk memecahkan kasus baru, melainkan menekuni studi perbandingan (muqaranah) 
antar berbagai pendapat ulama, baik dalam satu mazhab maupun antar mazhab. Ia 
mampu menentukan pendapat yang lebih kuat (aqwa) dan lebih unggul (arjah) dalilnya, 
meskipun tetap berpegang pada sistem mazhab dan mengikuti imamnya dalam masalah 
furu’iyyah. Dengan adanya klasifikasi ini, dapat dipahami bahwa kapasitas mujtahid 
tidaklah seragam, melainkan bertingkat sesuai dengan kedalaman ilmu, metodologi, 
dan wewenang dalam menetapkan hukum Islam.(Arief 2017) 

Kedudukan Ijtihad dan Fatwa dalam Islam 

Kedudukan ijtihad 

Ijtihad memiliki peran penting dalam hukum Islam sebagai sumber hukum yang ketiga 
setelah Al-Qur’an dan As-Sunnah. Namun, berbeda dengan Al-Qur’an dan Hadis yang 
posisinya mutlak dan tidak bisa dipertanyakan, ijtihad memiliki ketergantungan tertentu 
karena berasal dari pemikiran manusia. Karena itu, hasil dari ijtihad tidak bisa dianggap 
sebagai hukum yang abadi, melainkan bersifat relatif dan harus disesuaikan dengan 
kondisi tertentu. Keputusan yang dihasilkan melalui ijtihad mungkin tepat untuk 
seseorang, suatu tempat, atau waktu tertentu, tetapi tidak pasti cocok jika diterapkan 
di tempat, orang, atau waktu yang berbeda.(Rohmah dan Nuruddien 2022). Selain itu, 
ijtihad tidak bisa diterapkan dalam ranah ibadah yang murni, karena aturan di bidang ini 
sudah ditetapkan secara jelas oleh Allah SWT dan Nabi Muhammad SAW. Hasil ijtihad 
juga tidak boleh bertentangan dengan nash Al-Qur’an dan Hadis. Dalam praktiknya, 
ijtihad harus memperhatikan berbagai aspek seperti dampak hukum yang timbul, 
manfaat bagi umat, kemaslahatan bersama, serta nilai-nilai utama dalam ajaran Islam. 
Dengan cara ini, meskipun ijtihad berasal dari pemikiran manusia dan penalaran, ia tetap 
berada dalam bingkai syariat yang menjaga kebenaran, keadilan, dan kemanfaatan bagi 
umat.(Faishal Agil Al Munawar dan Mirwan 2020) 

Kedudukan Fatwa 

Dalam bahasa, kata fatwa berasal dari bahasa Arab al-fatwā (الفتوى) atau al-futyā (الفتيا), 
yang artinya adalah jawaban atas suatu pertanyaan hukum yang tidak dijelaskan dengan 
jelas dalam kitab-kitab hukum Islam klasik. Menurut Imam al-Jurjani, fatwa adalah 
penjelasan atas sejumlah konsep hukum, sedangkan Imam al-Fayumi menekankan 
bahwa kata al-fatā (الفتى), yang berarti pemuda yang kuat, menunjukkan bahwa seorang 
mufti harus menyampaikan pendapatnya dengan dasar yang kuat dan dapat 
dipertanggungjawabkan. Dari penjelasan ini, jelas bahwa fatwa tidak hanya 
membutuhkan pengetahuan, tetapi juga kekuatan intelektual dan kualitas ilmu yang 
baik. Fatwa memiliki hubungan dekat dengan ijtihad.  Jika ijtihad diartikan sebagai upaya 
seseorang Muslim untuk mencari hukum dari Al-Qur’an dan Hadis, maka fatwa adalah 
bentuk penerapan dari ijtihad tersebut. Namun, fatwa bukan termasuk jenis dalil yang 
bersifat pasti (qath’i), sehingga statusnya tidak mengikat dan tidak wajib diikuti oleh 
seluruh umat Islam. Imam al-Dzuhaili bahkan menegaskan bahwa kegiatan memberi 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 2381-2387  eISSN: 3024-8140 

2386 
 

fatwa lebih bersifat merespons masalah hukum yang muncul di masyarakat, sedangkan 
ijtihad cakupannya lebih luas karena mencakup pengenalan hukum baru maupun 
penguatan hukum yang sudah ada.(Syuhadak 2013) 

Dari berbagai pendapat para ulama, tampak bahwa fatwa dan ijtihad saling berkaitan. 
Keduanya dapat dilakukan oleh seorang ahli hukum (faqih) secara individu, maupun oleh 
sekelompok mujtahid secara kolektif. Syarat bagi seorang mufti dijelaskan oleh al-
Samani dalam Irsyād al-Fuhūl, yaitu harus mampu meneliti hukum secara serius, tidak 
bersikap remeh, dan tidak mempermudah hukum secara berlebihan. Imam al-Nawawi 
menambahkan bahwa seorang mufti harus memiliki sifat wara’ (berhati-hati), dapat 
dipercaya, jujur, tidak bermaksiat, serta sehat secara jiwa—dan jika mungkin juga fisik—
serta memiliki akal yang kuat.(Sidiq 2022). Dengan demikian, fatwa pada dasarnya 
adalah hasil dari ijtihad yang disampaikan baik secara lisan maupun tulisan oleh seorang 
mujtahid yang memiliki kualifikasi keilmuan dan moral. Keberadaan fatwa sangat 
penting karena menjadi pedoman bagi umat Islam dalam menghadapi persoalan hukum 
kontemporer yang tidak tercatat secara jelas dalam Al-Qur’an maupun Hadis. 

Kesimpulan dan Saran 

Ijtihad merupakan salah satu instrumen penting dalam sistem hukum Islam yang 
berfungsi sebagai sumber hukum ketiga setelah Al-Qur’an dan Hadis. Ijtihad adalah 
usaha intelektual yang dilakukan oleh seorang mujtahid untuk menggali dan 
menetapkan hukum terhadap persoalan-persoalan yang tidak ditemukan secara 
eksplisit dalam nash syar’i. Aktivitas ijtihad ini menunjukkan fleksibilitas dan dinamika 
hukum Islam dalam merespons tantangan zaman. Para mujtahid memiliki tingkatan dan 
klasifikasi yang beragam berdasarkan kemampuan dan pendekatan yang digunakan, 
mulai dari mujtahid mutlak, mujtahid muntasib, mujtahid fi al-mazhab, hingga mujtahid 
murajjih. Begitu pula dengan fatwa, yang merupakan hasil dari proses ijtihad dan 
berfungsi sebagai jawaban atas persoalan hukum yang dihadapi umat. Meskipun tidak 
bersifat mengikat secara mutlak, fatwa memiliki nilai otoritatif karena lahir dari proses 
istinbath yang mendalam oleh para ulama. Fatwa dan ijtihad memiliki hubungan erat dan 
saling melengkapi dalam menjawab persoalan keagamaan, baik secara individu maupun 
kolektif. Kedudukan ijtihad dan fatwa menunjukkan bahwa hukum Islam tidak stagnan, 
melainkan senantiasa berkembang sesuai dengan konteks sosial dan zaman, dengan 
tetap berpegang pada nilai-nilai dasar syari’at. 

Daftar Pustaka  

Adolph, Ralph. 2016. Ijtihad Dan Fatwa Dalam Kajianhukum Islam. 

Amalia Azahra, Fadhil Muhammad Dzaki, Robbi Hardiansyah Manik, Juanda Pramu 
Yudistira, Wismanto Wismanto, dan Fitria Mayasari. 2024. “Peran Ijtihad dalam 
Menjawab Tantangan Hukum Islam di Era Modern.” Journal of Student Research 
3(1): 61–66. doi:10.55606/jsr.v3i1.3476. 

Arief, Abd. Salam. 2017. “Ijtihad dan Dinamika Hukum Islam.” Jurnal Agama dan Hak Asasi 
Manusia 7(1): 1–15. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 2381-2387  eISSN: 3024-8140 

2387 
 

Badi’, Ahmad. 2015. “IJTIHAD: Teori dan Penerapan.” Jurnal Pemikiran Keislaman 24(2): 
28–47. doi:10.33367/tribakti.v24i2.173. 

Faishal Agil Al Munawar, dan Mirwan. 2020. “Ijtihad Jama’i (Ijtihad Kolektif) Perspektif 
Ulama Kontemporer.” Istidlal: Jurnal Ekonomi dan Hukum Islam 4(2): 127–37. 
doi:10.35316/istidlal.v4i2.268. 

Iman, Fauzul. 2004. “Ijtihad Dan Mujtahid.” Alqalam 21(100): 1. 
doi:10.32678/alqalam.v21i100.1645. 

Rohmah, Fitria Nur Afifatur, dan Muhammad Nuruddien. 2022. “Implementasi Kaidah al-
Ijtihad la Yunqad bi al-Ijtihad dalam Penetapan Hukum Sesuai Hukum Islam.” Al-
Qanun: Jurnal Pemikiran dan Pembaharuan Hukum Islam 25(2): 167–76. 
doi:10.15642/alqanun.2022.25.2.167-176. 

Safaruddin, Safaruddin. 2021. “Al-Ijtihad, Al-Mujtahid, Al-Ittiba’, Fatwa, At-Taqlid dan 
Mashadir Al-Ahkam.” Suparyanto dan Rosad (2015: 1–18. 

Sidiq, M S. 2022. “Kedudukan Fatwa dalam Studi Hukum Islam dan Masyarakat Islam.” 
Al-Gharra: Jurnal Hukum keluarga Islam 1(2): 76–86. 

Syuhadak, Faridatus. 2013. “Urgensi Fatwa Dalam Perkembangan Hukum Islam.” De 
Jure: Jurnal Hukum dan Syar’iah 5(2): 189–96. doi:10.18860/j-fsh.v5i2.3010. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 


