Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elISSN: 3024-8140
Volume 3, Issue September, 2025 pp. 892-908 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Peran moderasi beragama dalam memelihara
keharmonisan di tengah keberagaman: Pendekatan
tafsir maqgashid al qur’an

Nur Azizatun Nikmah

Program Studi llmu Al Qur’an dan Tafsir, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: 230204110085@student.uin-malang.ac.id

Kata Kunci: ABSTRAK

Moderasi Beragama,

Keharmonisan, Tafsir Artikel ini membahas peran moderasi beragama dalam memelihara
Maqashid Al Qur’an, dan keharmonisan di tengah keberagaman, dengan pendekatan tafsir
Keberagaman magqashid al-Qur’an. Tujuan penelitian ini adalah untuk memahami
Keywords: konsep moderasi beragama, mengidentifikasi ayat-ayat yang
Religious Moderation, mendukung moderasi, serta menggali peran tafsir maqashid dalam
Harmony, Maqashid Al- menjaga keharmonisan antar umat beragama. Ruang lingkup
Qur'an Exegesis, penelitian mencakup pengertian moderasi beragama, prinsip-prinsip
Diversity. moderasi, dan penerapan tafsir maqashid al-Qur'an dalam konteks

keberagaman. Metode yang digunakan adalah metode kualitatif, dengan pendekatan studi pustaka (library
research), yaitu dengan mengumpulkan data dari sumber-sumber primer dan sekunder, sedangkan analisis
tafsir ayatnya dengan pendekatan maqgashid al-Qur'an. Ringkasan temuan menunjukkan bahwa moderasi
beragama, berdasarkan tafsir maqashid, berperan penting dalam mengedepankan keadilan, kemaslahatan,
dan keseimbangan dalam kehidupan beragama. Kesimpulannya, moderasi beragama merupakan kunci
untuk memelihara keharmonisan sosial. Implikasi penelitian ini menunjukkan perlunya penguatan moderasi
beragama sebagai dasar integrasi sosial dalam masyarakat plural.

ABSTRACT

This article discusses the role of religious moderation in maintaining harmony amidst diversity, using the
magqashid al-Qur’an (objectives of the Qur'an) interpretive approach. The aim of this study is to understand
the concept of religious moderation, identify verses that support moderation, and explore the role of
magqashid-based interpretation in preserving interreligious harmony. The scope of the research includes the
definition of religious moderation, the principles of moderation, and the application of maqashid al-Qur’an
interpretation in the context of diversity. The method used is qualitative, with a library research approach
by collecting data from primary and secondary sources, while the analysis of verses is conducted through
the maqashid al-Qur’an approach. The summary of findings shows that religious moderation, based on
magqashid interpretation, plays a significant role in promoting justice, public benefit (maslahah), and
balance in religious life. In conclusion, religious moderation is a key to maintaining social harmony. The
implications of this research highlight the need to strengthen religious moderation as a foundation for
social integration in a pluralistic society.

. ® @@ This is an open access article under the CC BY-NC-SA license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Manulana Malik 1brabim Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9), 892-908 elSSN: 3024-8140

Pendahuluan

Indonesia adalah negara berbangsa dan berbudaya(Anam et al., 2023), yang
merupakan tempat tumbuh suburnya beragam kebudayaan yang dipelihara dan dijaga
oleh masyarakatnya. Indonesia terdiri dari berbagai suku, budaya, ras, bahasa, dan
agama. Di negeri ini terdapat lebih dari 740 suku bangsa atau etnis serta 583 bahasa
dan dialek dari 67 bahasa induk yang digunakan berbagai suku bangsa (Ach. Maimun et
al., 2024). Di samping itu, masyarakatnya juga menganut berbagai agama yang
berbeda seperti Islam, Katolik, Protestan, Hindu, Budha, Kong Hu Chu dan masih
banyak lagi agama dan juga kepercayaan lain yang menjadi bagian dari kebudayaan
lokal setempat. Adanya keberagaman agama dan budaya di Indonesia menjadi
tantangan besar dalam menciptakan masyarakat yang harmonis dan damai. Di tengah
perbedaan keyakinan dan latar belakang budaya, seringkali memunculkan ketegangan
sosial dan konflik yang dapat merusak stabilitas sosial.

Menanggapi permasalahan tersebut, maka diperlukan adanya nilai-nilai yang
mampu menumbuhkan rasa persatuan dan kesatuan dalam perbedaan dan
keberagaman, sehingga kemaslahatan kehidupan umat dapat terpelihara dengan baik,
terlindungi, dan terselamatkan dari perpecahan dan kehancuran.(Najib & Firmansyah,
2023) Nilai-nilai yang dimaksud adalah nilai-nilai kehidupan moderat, yakni hidup dalam
persamaan atau keadilan (wasthiyyah) dengan cara menghargai, menghormati, dan
saling tolong-menolong atau bekerja sama dalam kebaikan yang dilandasi oleh al-
ukhuwwabh al-islamiyyah, al-ukhuwwabh al-insaniyyah, dan al-ukhuwwah al-wathaniyyah.
Salah satu konsep yang relevan dalam hal ini adalah moderasi beragama, yang tidak
hanya mengutamakan toleransi, tetapi juga menjaga keseimbangan dan keadilan
dalam berinteraksi dengan sesama.

Dalam konteks Islam, moderasi beragama mengacu pada prinsip wasathiyyah
atau jalan tengah yang menekankan pada keseimbangan antara kewajiban agama dan
kepentingan sosial. Islam mengajarkan bahwa umat manusia harus hidup dalam
kedamaian, menghormati hak-hak individu, dan menghindari sikap ekstrem yang dapat
merusak hubungan antarumat beragama. Sebagai agama yang datang untuk rahmat
bagi seluruh alam, Islam sangat mendorong umatnya untuk hidup harmonis dalam
keberagaman. Dalam hal ini, moderasi beragama menjadi kunci untuk membangun
toleransi dan keadilan sosial yang dapat memperkuat ikatan sosial antar berbagai
kelompok agama.

Sumber data dalam tulisan ini menggunakan data-data kepustakaan yang
bersifat deskriptif-analisis, merujuk pada literaturliteratur klasik, modern, dan
kontemporer, baik berupa karya tafsir, kamus-kamus otoritatif, buku, jurnal, atau
konten literasi lainnya. Dalam rangka menggali serta mempertajam signifikansi dari
data primer atau sekunder yang dihasilkan, maka artikel ini memilih model pendekatan
tafsir magashidi sebagai pisau bedah untuk diaplikasikan dalam proses interpretasi
ayat-ayat moderasi beragama. Maqasid al-Qur'an merujuk pada tujuan-tujuan utama

893



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9), 892-908 elSSN: 3024-8140

yang ingin dicapai melalui ajaran al-Qur'an, yang tidak hanya fokus pada aspek ibadah,
tetapi juga mencakup aspek sosial, ekonomi, dan politik. Tujuan utama dari maqasid al-
Qur'an adalah untuk menjaga kemashlahatan umat manusia, baik dalam hal agama,
kehidupan, akal, keturunan, maupun harta. Konsep ini sangat relevan dalam
membentuk sikap moderat dalam beragama yang mendorong umat Islam untuk
menjaga keseimbangan antara kewajiban agama dan hak-hak sosial, serta untuk
menghindari segala bentuk ekstremisme.

Salah satu ajaran penting dalam tafsir maqasid al-Qur'an adalah menjaga
perdamaian dan keharmonisan dalam masyarakat. Ayat-ayat al-Qur'an yang
menekankan pentingnya toleransi, keadilan, dan keseimbangan memberikan pedoman
bagi umat Islam untuk berinteraksi dengan sesama manusia dengan penuh kasih
sayang dan saling menghormati. Moderasi beragama, dalam konteks ini, tidak hanya
mengajarkan umat Islam untuk menjalankan ibadah secara seimbang, tetapi juga untuk
berperan aktif dalam membangun hubungan sosial yang harmonis di tengah
keberagaman agama dan budaya. Dengan demikian, penerapan moderasi beragama
melalui pendekatan tafsir magasid al-Qur'an memiliki peran yang sangat penting dalam
memelihara kedamaian di tengah masyarakat yang pluralistik. Untuk itu, penting untuk
menggali lebih dalam bagaimana prinsip-prinsip magqgasid al-Qur'an dapat
diimplementasikan dalam kehidupan sehari-hari, baik dalam konteks kehidupan
beragama maupun hubungan antarumat beragama. Dalam artikel ini, akan dibahas
peran moderasi beragama dalam membangun keharmonisan sosial melalui penerapan
tafsir maqasid al-Qur'an sebagai dasar untuk memperkuat sikap moderat dalam
beragama.

Pembahasan
Pengertian Moderasi Beragama dan Urgensinya dalam Keberagaman

Moderasi, secara bahasa menurut KBBI dapat diartikan sebagai pengurangan
kekerasan dan penghindaran pada perilaku ekstrim. Istilah moderasi ini merupakan
kata serapan yang berasal dari bahasa asing. Dalam bahasa Inggris, moderasi berasal
dari kata moderation yang bermakna average (rata-rata), core (inti), standart (baku),
atau non-aligned (netral). Sedangkan dalam bahasa latin, moderasi berasal dari kata
moderatio yang bermakna ke-sedang-an, atau bisa dikatakan mampu untuk menguasai
dan mengendalikan diri dari sikap yang sangat berlebihan dan kekurangan (Ach.
Maimun et al., 2024).

Sedangkan beragama, secara bahasa berarti memeluk atau menganut suatu
agama dan makna dari agama mengandung arti: sistem, prinsip kepercayaan kepada
Tuhan dengan ajaran kebaktian dan kewajiban-kewajiban yang bertalian dengan
kepercayaan itu. Secara istilah, beragama dapat diartikan menebar damai dan kasih
sayang, kapan pun, dimana pun, dan kepada siapa pun. Beragama itu bukan untuk
menyeragamkan keberagaman, tetapi untuk menyikapi keberagaman dengan penuh
kearifan. Agama hadir ditengah-tengah kita agar harkat, derajat dan martabat
kemanusiaan kita senantiasa terjamin dan terlindungi.

894



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9), 892-908 elSSN: 3024-8140

Jadi, moderasi beragama dapat dimaknai sebagai cara pandang kita dalam
beragama secara moderat, yaitu memahami dan mengamalkan ajaran agama dengan
tidak berlebihan (ekstrim), baik ekstrim kanan maupun ekstrem kiri. Ekstremisme,
radikalisme, ujaran kebencian (hate speech), hingga retaknya hubungan antar umat
beragama, merupakan problem yang dihadapi oleh bangsa Indonesia saat ini. Kalau
dianalogikan, moderasi adalah ibarat gerak dari pinggir yang selalu cenderung menuju
pusat atau sumbu (centripetal), sedangkan ekstremisme adalah gerak sebaliknya
menjauhi pusat atau sumbu, menuju sisi terluar dan ekstrem (centrifugal). Ibarat
bandul jam, ada gerak yang dinamis, tidak berhenti di satu sisi luar secara ekstrem,
melainkan bergerak menuju ke tengah-tengah. menjaga, menjaga hati, menjaga
perilaku diri, menjaga seisi negeri dan menjaga jagat raya ini. (Nurdin, 2021)

Moderasi beragama dalam keberagaman sangat penting untuk menciptakan
masyarakat yang damai, toleran, dan inklusif. Moderasi beragama mengacu pada
pendekatan yang moderat, tidak ekstrem, dan lebih mengutamakan dialog serta
pengertian antar pemeluk agama yang berbeda. Dalam masyarakat multikultural dan
multiagama, moderasi beragama membantu mengurangi potensi konflik yang
disebabkan oleh perbedaan pemahaman agama. Dengan moderasi, individu dapat
mengekspresikan keyakinan agamanya tanpa merugikan pihak lain, yang sangat
penting untuk stabilitas sosial. Selain itu, moderasi beragama memungkinkan umat
beragama untuk saling menghargai dan memahami perbedaan, menghindari sikap
radikal yang bisa menimbulkan ketegangan, serta mendorong perdamaian dan
kerukunan dalam masyarakat yang beragam. Moderasi juga berperan dalam
membangun karakter bangsa yang adil dan berperikemanusiaan, menumbuhkan
empati, serta mendukung kebijakan inklusif dalam pembangunan sosial, ekonomi, dan
budaya. Salah satu urgensi moderasi beragama adalah pencegahan munculnya
ekstremisme agama yang sering kali berbenturan dengan keberagaman. Dengan
pendekatan moderat, moderasi beragama dapat menjadi tameng untuk menghindari
penyebaran ideologi radikal yang berpotensi merusak kohesi sosial.

Ayat-Ayat Moderasi melalui Pendekatan Tafsir Magashid Al Qur’an

Konsep moderasi beragama dalam Islam dikembangkan dari konsep
wasthiyyah, atau jalan tengah, yang telah disebutkan dalam al- Qur’an dan juga hadits.
Wasathiyyah secara harfiah berarti jalan tengah antara dua alasan atau sisi (kubu) yang
berseberangan atau berlawanan(Samsuri & Askar, 2024). Prinsip keseimbangan yang ada
pada ajaran islam yang wasathiyyah merupakan prinsip yang berusaha menjadi
penengah diantara pandangan atau pemikiran Islam yang fundamentalis dan Islam
yang liberalis. Sehingga, konsep wastiyyah juga dapat di fahami dengan merefleksikan
prinsip moderat, toleran, seimbang dan adil. Ibnu Asyur (1879-1973) mendefinisikan
wasathiyah dengan sikap antara dua kutub atau pemikiran yang ekstrem kanan dengan
mengurangi dan menyempitkan (al-tafrit) dan ekstrem kiri dengan berlebihan dan
melewatkan (al-ifrat), yang merupakan sikap sempurna, (Asyur, 1970). Majelis Ulama
Indonesia dalam Musyawarah Nasional ke IX di Surabaya tahun 2015, merumuskan
bahwasanya yang dimaksud wasathiyah adalah “Keislaman yang mengambil jalan
tengah (tawassut), berkeseimbangan (tawazun), lurus dan tegas (i’tidal), toleransi

895



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9), 892-908 elSSN: 3024-8140

(tasamuh), egaliter (musawah), mengedepankan musyawarah (syura), berjiwa
reformasi (islah), mendahulukan yang prioritas (aulawiyat), dinamis dan innovatif
(tatawwur wa ibtikar) dan berkeadaban (tahadhur)”. (Najib & Firmansyah, 2023)

Lebih spesifik lagi dalam memaknai moderasi perlu ditinjau ayat-ayat AlQur’an
yang berkitan dengan moderasi baik secara lafdziyyah (bahasa) dari kata wasath
maupun secara ma’nawiyyah (istilah) yang mengandung pengertian dan nilai moderasi
didalamnya. Diantara ayat-ayat tersebut yang telah penulis temukan, diantaranya
adalah(Yahya, n.d.):

a) Ayat-ayat Moderasi secara Lafziyyah
Beberapa ayat di bawah ini yang secara bahasa mengandung kata wasath
berkaitan dengan moderasi dalam berbagai makna dan penafsiran, padanan
kata wasatha dengan berbagai derivasi katanya, terdapat dalam lima ayat dari
surah yang berbeda di dalam Al-Qur’an, diantaranya yaitu:
e Kata wustha dalam QS. Al-Baqgarah: 238 )
Gl V3585 ate gl s glEally o il e 1 shiala

“Peliharalah semua salat (fardu) dan salat Wustha. Berdirilah karena Allah (dalam salat)
dengan khusyuk”.

Al-wustha artinya “yang paling utama”. Para mufassir memberikan pandangan
yang berbeda. Sebagian mereka menghubungkan dengan kebaikan dan keutamaan
bahwa terdapat satu shalat yang lebih utama dibandingakan shalat yang lain. Sebagian
mufassir lain menghubungkan dengan posisi tengah (pertengahan waktu atau
pertengahan dari segi jumlah), yakni shalat yang terletak di antara dua shalat
sebelumnya dan dua shalat setelahnya (siang dan malam hari) atau shalat asar. Al-
Tabari berkata: Qabisah Ibn Dzu'aib mengartikan kata al-wustha yaitu pertengahan
antara dua hal, atau seimbang, laksana seorang lelaki yang ideal tidak terlalu tinggi dan
tidak juga terlalu pendek. (Wahbah al-Zuhayli: 2009)

e Kataawsath dalam QS. Al-Maidah: 89
Bermakna tidak berlebih-lebihan dan juga tidak berkekurangan, Allah Swt berfirman

\A.Lu}\wu&ae)msebdn\MJ\sSsum‘ﬂ\(umLméd;\yuﬁ)e&\u.ﬂ@ﬂba&\éh\yy
es;w\,Lu\”m;mesawUusqbeu\méumgwu)}ﬁj\?@_ws,\esmu,u.h
RS RSRARUH R P e

“Allah tidak menghukum kamu disebabkan sumpah-sumpahmu yang tidak disengaja
(untuk bersumpah), tetapi Dia menghukum kamu disebabkan sumpah-sumpah yang
kamu sengaja. Maka, kafaratnya (denda akibat melanggar sumpah) ialah memberi makan
sepuluh orang miskin dari makanan yang (biasa) kamu berikan kepada keluargamu,
memberi pakaian kepada mereka, atau memerdekakan seorang hamba sahaya. Siapa
yang tidak mampu melakukannya, maka (kafaratnya) berpuasa tiga hari. Itulah kafarat
sumpah-sumpahmu apabila kamu bersumpah (dan kamu melanggarnya). Jagalah

896



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9), 892-908 elSSN: 3024-8140

sumpah-sumpahmu! Demikianlah Allah menjelaskan kepadamu hukum-hukum-Nya agar
kamu bersyukur (kepada-Nya).”

Kata “min awsath” adalah bersifat pertengahan dalam hal jumlah dan kualitas
makanan yang disedekahkan dan yang dikonsumsi oleh kebanyakan orang, bukan
makanan yang istimewa dan bukan pula makanan yang sederhana. Imam al-Thabari di
dalam kitab tafsirnya mengatakan, min ausathin pada ayat ini maksudnya adalah “dari
makanan terbaik”. Imam Zamakhsyari di dalam kitabnya al-kasysyaf mengatakan * dari
makanan layak kamu berikan kepada keluargamu” mengandung arti makanan yang
sedang/pertengahan, mengigat ada orang yang berlebihan (mewah) dalam memberi
makan keluarganya dan ada pula yang minimal dalam memberi makan keluarganya.
Menurut sayyid Qutub dalam kitab tafsirnya mengatakan bahwa, kata aushat bisa
memiliki arti “terbaik” dan bisa juga memiliki arti “pertengahan/sedang”.

e Kata wasath dalan surat al-‘Adiyat ayat 5

Bermakna tengah-tengah atau pertengahan, Allah Swt berfirman:

“Dan kuda-kuda perang menyerbu ke tengah-tengah kumpulan musuh.”

Dari ayat-ayat Al-Qur’an di atas, terkandung beberapa makna yang berkaitan
dengan kata wasath berbicara tentang moderasi yang secara bahasa berarti adil,
pilihan, terbaik, dan pertengahan, ayat-ayat tersebut cakupannya bersifat umum,
adapun secara spesifikasinya kata wasat tersebut dapat dimaknai sebagai moderasi
sebagaimana yang telah di bahas dan dikaji dalam beberapa tafsir para ulama
terkhususnya pada kata ummatan wasatan dalam surat Al Bagarah ayat 143.

e Kata wasathan dalam QS. Al-Bagarah: 143

uﬁ@j\w\u’éuj‘m&“?sﬂcdwj\uj&}u‘u‘écc-‘dg_m\y)ﬂl.kuju\as.ﬁudhs}
&\uﬁu;ﬂ\d&wﬂ\‘;c\ﬂ)uﬂ;utsu\jm‘;m,}g,,wd}u)ne“ ..... 1Y) ke
»Jujgjwuu&\u\?&u.ﬂemﬂ

”Demikian pula Kami telah menjadikan kamu (umat Islam) umat pertengahan) agar
kamu menjadi saksi atas (perbuatan) manusia dan agar Rasul (Nabi Muhammad)
menjadi saksi atas (perbuatan) kamu.”

Terkait ayat ini, Imam al-Thabrani meriwayatkan dari Nabi bahwa “Kami
menjadikan kamu ummatan wasathan” mengandung arti “umat yang adil”.
Demikianlah penafsiran Ibnu Abbas mengatakan: "Jadikanlah dirimu orangorang yang
adil. Al-Tabari menyatakan dalam komentarnya bahwa" Saya berpikir bahwa Allah
memenuhi mereka dengan wasathan karena kemoderatan mereka dalam agama;
mereka bukanlah kelompok ekstrimis seperti kelompok Kristen yang memiliki visi
sendiri tentang Nabi isa (Yesus); mereka juga bukan kelompok “radikal” seperti
radikalisme kelompok Yahudi yang mengubah kitab suci, membunuh para nabi dan

897



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9), 892-908 elSSN: 3024-8140

mengingkari Tuhan. Mereka adalah golongan moderat, maka Allah pun bersimpati
dengan golongan moderat, mengingat yang terbaik di sisi Allah adalah yang
moderat/moderat. Ayat di atas menunjukkan bahwa wasathiyah yang berkaitan
dengan masyarakat muslim harus ditempatkan dalam konteks hubungan sosial dengan
masyarakat lain. Seseorang atau komunitas Muslim dapat disebut sebagai saksi
(syahidan) hanya jika dia berkomitmen pada moderasi dan nilai-nilai kemanusiaan.

e Kata awsath dalam QS. Al-Qalam: 28

Bermakna paling adil, ideal, paling baik dan berilmu, Allah Swt berfirman:
GsAtd Y 51 2T 0 gda gl 8

“Berkata seorang yang paling baik pikirannya diantara mereka: “Bukankah aku telah
mengatakan kepadamu, hendaklah kamu bertasbih (kepada Tuhanmu).”

Al-Thabari mengartikan ”berkata yang paling baik pikirannya” maksudnya
adalah orang yang paling adil, yang paling bijaksana perkataanya diantara mereka, dan
dia termasuk kaum yang cepat takut dan paling baik dalam kembali ke jalan yang
benar. Wahbah al-Zuhayli mengartikan, orang yang paling baik dan paling unggul
pendapatnya diantara mereka. Ayat di atas, para mufasir berpendapat bahwa kata
“ausathuhum” mengandung arti: yang paling adil, paling cerdas dan paling bagus. Jika
kata wasath dipahami secara moderat, maka diperlukan umat Islam untuk menjadi
saksi dan sekaligus menjadi contoh bagi orang lain untuk bersaksi dan sekaligus
menjadikan Nabi Muhammad sebagai contoh untuk ditiru sebagai saksi pembenaran
atas segala perbuatannya. Dalam sebuah hadits, Nabi bersabda: “Yang terbaik adalah
jalan tengah.

b) Ayat-Ayat Moderasi secara Ma’nawiyyah

Memaknai moderasi tidak hanya dipahami dari segi lafaz kata wasath saja,
melainkan terdapat pemaknaan secara konseptual yang mengandung nilai moderasi
didalamnya, diantara ayat-ayat yang mengandung makna moderasi antara lain:

e Q.S Al-Bagarah ayat 256

Ayat ini menjadi legitimasi tentang kebebasan beragama bagi setiap individu
untuk memilih agamanya sendiri, Allah Swt berfirman:

T il ¥ 3830 53l Sl 388 A (a3 e ally 3G G Gl (oo 2550 (8 28 B 3ol R0 Y
Al Aa 5

“Tidak ada paksaan dalam (menganut) agama (Islam). Sungguh, telah jelas jalan yang
benar dari jalan yang sesat. Siapa yang ingkar kepada tagut dan beriman kepada Allah

sungguh telah berpegang teguh pada tali yang sangat kuat yang tidak akan putus. Allah
Maha Mendengar lagi Maha Mengetahui.

898



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9), 892-908 elSSN: 3024-8140

Menurut Wahbah al-Zuhayli, bahwa ayat tesebut merupakan larangan memaksa
untuk memeluk agama Islam karena agama merupakan dasar iman yang harus dipilih
secara bebas dan diyakini tanpa paksaan. Ayat tersebut juga menyoroti pentingnya
aturan dan konsekuensi dari kebebasan dalam memilih dan meyakini agama sebagai
bagian dari hidayah yang berasal dari Tuhan. Cerminan sikap toleransi dalam
memberikan kebebasan beragama terhadap orang lain ketika Allah menegaskan
dengan kalimat la ikraha fi al-din, yang berarti tidak ada paksaan memasuki dan
memeluk sebuah agama, dalam hal ini adalah agama Islam. Kebebasan dengan tanpa
ada paksaan terhadap orang lain untuk memeluk dan meyakini Islam didasarkan pada
penegasan Allah dalam kalimat qad tabayyana al-rusydu min al-ghai sebagai sebuah
indikasi pemberian ultimatum bahwa kebebasan yang diberikanNya mempunyai
konsekuensi logis yang harus diterima. Ayat tersebut memberikan gambaran
bahwasanya dalam Islam kebebasan beragama bukan berarti memberikan justifikasi di
mana selain agama Islam yang menjadi keyakinan seseorang dapat dianggap benar.
Penekanannya hanya pada sikap dengan memberikan toleransi kepada manusia untuk
tidak memaksa orang lain memeluk Islam, dengan alasan konkrit bahwa telah jelas
ajaran dan tuntunan yang diberikan oleh Tuhan.

e Q.S Al-Kahfi ayat 29

Ayat ini memberi pengertian bahwa setiap orang memiliki hak dalam memilih
keyakinan, Allah Swt berfirman:

G A L SR B I C R AL T P
Dl U (a5 (e alh 2L ad 305 (e 381 85

“Dan Katakanlah: Kebenaran itu datangnya dari Tuhanmu; Maka Barangsiapa yang ingin
(beriman) hendaklah ia beriman, dan Barangsiapa yang ingin (kafir) Biarlah ia kafir”.

Agama sepatutnya dipilih secara sukarela tanpa adanya paksaan, karena
keyakinan seseorang seharusnya didasarkan pada kehendak Tuhan yang memberikan
kebebasan dalam memilih dan meyakini agama. Pentingnya kebebasan beragama
merupakan bagian dari ajaran agama yang menghormati kebebasan individu dalam
memilih jalan keimanan. Secara filosofis Wahbah Al-Zuhayli memberi alasan bahwa
kebebasan itu sifatnya alamiah merupakan bawaan manusia yang diberikan oleh
Tuhan, sehingga manusia dilahirkan dalam keadaan merdeka. Dalam tafsirnya,
kebenaran dari Tuhan merupakan aturan terbaik bagi kehidupan manusia, maka
kebebasan dalam memilih kebenaran boleh siapa saja dengannya ia beriman atau
dengannya ia menolak. Hal ini menunjukkan pandangan bahwa kebebasan individu
merupakan bagian integral dari eksistensi manusia yang harus dihormati dan di jaga.

e Q.SYunusayat 99
Z0. 248 (of ol Y TR ”."’égﬂ P g,i‘ . ooy I ’,," . _Tn oY
Criefia 13550 (A Gl 8 S5 Cild) Tadea 28K (1 Y1 (8 Ga (Y Sl el 5l

“Seandainya Tuhanmu menghendaki, tentulah semua orang di bumi seluruhnya beriman.
Apakah engkau (Nabi Muhammad) akan memaksa manusia hingga mereka menjadi
orang-orang mukmin?”

899



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9), 892-908 elSSN: 3024-8140

Menurut Wahbah Al-Zuhayli, Allah tidak memaksa manusia dan juga tidak
menyalahi pilihan mereka, akan tetapi memerintahkan mereka untuk beriman dan
memberikan bagi mereka pilihan dan tujuan. Adapun masalah keimanan merupakan
hak prerogatif Allah terhadap hambanya, jika Allah menghendaki niscaya Allah
tancapkan keimanan dalam jiwanya. Jiwa itu dipilih dalam beriman tidak secara mutlak
dan juga tidak memilih sendiri dengan kebebasan yang mutlak, tetapi terikat dengan
sunatullah dalam penciptaan. Maknanya Allah memberikan hidayah yang Dia
kehendaki dengan hikmah, ilmu dan keadilan-Nya. Keimanan yang bersumber dari
seseorang hamba atas dasar paksaan tidak akan bermanfaat dan berfaedah untuknya.
Iman tidak akan sempurna dengan paksaan dan tekanan juga kekerasan, tetapi iman
akan sempurna dengan kelembutan dan kebebasan.

e Q.S Al-Kafiran ayat 1-6

Kebebasan dalam agama tidak hanya sebatas toleransi terhadap keyakinan
agama tertentu, tetapi juga mencakup hak kebebasan untuk menjalankan ajaran
agama sesuai dengan keyakinan individu. Islam mendorong sikap saling menghormati
antara pemeluk agama yang berbeda tanpa campur tangan dalam agidahnya masing-
masing. Firman Allah Swt

“untukmu agamamu, dan untukkulah, agamaku.”

Adapun asbab al-nuzdl dari ayat ini adalah diturunkan pada fase Makkah yang
melatarbelakangi berkaitan dengan konteks negosiasi antara tokoh Quraisy Mekkah,
seperti Umayyah Ibn Khalaf dan al-Walid Ibn al-Mughirah dengan Nabi Muhammad
Saw terkait ajaran agama. Mereka menawarkan kesepakatan di mana mereka akan
mengikuti ajaran Nabi Muhammad Saw selama setahun, jika Nabi juga mengikuti ajaran
mereka selama setahun. Nabi Muhammad Saw menolak tawaran tersebut dan
berlindung kepada Allah, sehingga ayat ini turun untuk menegaskan pentingnya
loyalitas dan keikhlasan dalam menjalankan ajaran agama masing-masing.

Ayat tersebut menerangkan bahwa setiap individu memiliki hak otoritas atas
keyakinan dan ajarannya sendiri, sementara Islam memiliki dasar tauhid, keikhlasan,
dan kepasrahan sebagai basisnya. Az Zamakhsyari berkata, makna ayat ini adalah
sesungguhnya aku adalah seorang Nabi yang diutus kepada kalian untuk mengajak kalian
kepada kebenaran dan keselamatan. Jika kalian tidak menerima ajakanku dan tidak mau
mengikutiku, tinggalkan aku dan jangan kalian mengajakku kepada kesyirikan.
Pandangan ini menekankan bahwa Islam menghargai ajaran agama lain namun tidak
membenarkan konsep ajaran tersebut, dengan keyakinan bahwa hanya Islam yang
dianggap sebagai agama yang benar. Pandangan ini dilatarbelakangi bahwa konsep
diluar keyakinan Islam adalah sebagai bentuk tindakan syirik sebagaimana yang
dilakukan oleh kaum Quraisy. Maka konsekuensi dari agama adalah tindakan dan
balasan, sehingga apa yang diyakini dan dilakukan oleh seseorang akan berdampak
pada dirinya berdasarkan keyakinannya.

900



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9), 892-908 elSSN: 3024-8140

e Q.S Al-An’am ayat 108

Eksistensi agama-agama lain tidak dipertanyakan oleh Al-Qur'an, sehingga
penting bagi pemeluk agama untuk saling menghormati dan menghargai meskipun
memiliki keyakinan yang berbeda. Agama dianggap sebagai perekat sosial karena
menciptakan ikatan emosional dan moral dalam masyarakat yang menjaga nilai,
kepercayaan, dan kebiasaan bersama. Allah SWT berfirman:

Ly 26008 25hn 5 2635 ) i Tale 400 RIS G Sle iy 5% 40 ) 528 40 (30 (e (3030 61 ) 505 Y5
Ofans 1338

“Dan Janganlah kamu memaki (sesembahan) yang mereka sembah selain Allah karena
mereka nanti akan memaki Allah dengan melampaui batas tanpa (dasar) pengetahuan.
Demikianlah, Kami jadikan setiap umat menganggap baik pekerjaan mereka. Kemudian
kepada Tuhan merekalah tempat kembali mereka, lalu Dia akan memberitahukan kepada
mereka apa yang telah mereka kerjakan.”

Menjunjung tinggi etika dan moral dalam hubungan antar pemeluk agama serta
menjaga nilai kebaikan bersama merupakan sebuah keharusan yang harus di jaga dan
dijalankan oleh pemeluk agama Islam. Larangan mencela dan mencaci sembahan dari
agama lain sebagaimana ditunjukkan dalam ayat tersebut bertujuan untuk mencegah
terjadinya ketidakharmonisan antara umat Islam dengan umat agama lain serta
terciptanya kedamaian dan kerukunan di masyarakat. Sangat penting menghindari
tindakan yang dapat menimbulkan kerusakan atau kebencian dalam menjalankan
ketataan atau kebaikan, jika suatu tindakan dapat menyebabkan kerusakan atau
permusuhan, sebaiknya tindakan tersebut dihindari. Hal ini sejalan dengan ajaran untuk
bersikap lemah lembut dan penuh kasih sayang, seperti yang diperintahkan kepada
Musa dan Harun dalam menghadapi Firaun “Berbicaralah kamu berdua kepadanya
(Fir‘aun) dengan perkataan yang lemah lembut, mudah-mudahan dia sadar atau takut”

(Q.S. Taha: 44).
e Q.S Yunus ayat 40-41
Gl A2 5% B3 ¥ (43 a5 4 (e (3 ades
Orlass U 5 55 U5 (bl Uas (035 5 81 &L i85 e o 008 1598 )5

“Di antara mereka ada orang yang beriman padanya (Al-Qur’an), dan di antara mereka
ada (pula) orang yang tidak beriman padanya. Tuhanmu lebih mengetahui tentang orang-
orang yang berbuat kerusakan (40). Jika mereka mendustakanmu (Nabi Muhammad),
katakanlah, “Bagiku perbuatanku dan bagimu perbuatanmu. Kamu berlepas diri dari apa
yang aku perbuat dan aku pun berlepas diri dari apa yang kamu perbuat (41).”

Ayat ini menjelaskan bahwa ada dua golongan orang-orang musyrik dalam hal
menerima Al-Qur’an. Ada golongan yang percaya kepada Al-Qur’an dan mengetahui
bahwa Al-Qur’an itu benar, akan tetapi mereka keras kepala dan tetap
mendustakannya. Golongan lainnya meragukan dan memang tidak mempercayai Al-

901



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9), 892-908 elSSN: 3024-8140

Qur’an. Ayat ini juga menerangkan kepada kita bahwa setiap orang memiliki hak dalam
memilih dan menentukan pilihannya dengan tidak ada tekanan dan paksaan bagi orang
yang mengajak kepada kebenaran. Cukuplah menyampaikan risalah, memberi
peringatan atau nasehat kepada mereka. Apabila mereka berpaling dan mengabaikan,
maka katakan i ‘amali lakum ‘amalukum dengan berlepas diri terhadap apa yang
mereka kerjakan begitu juga sebaliknya, karena masing-masing akan mempertanggung
jawabkan dan mendapatkan balasan atas perbutannya.

e Q.S Ali‘lImran ayat 64

Al-Qur'an mengajarkan keseimbangan hubungan antara manusia (hablum min
al-nas) dan hubungan dengan Allah (hablum min Allah). Proses dialog yang disebutkan
melibatkan interaksi antara manusia dan Tuhan serta antar sesama manusia, baik
dalam hal keimanan maupun masalah sosial masyarakat. Hal tersebut tergambar dalam
Al-Qur’an yang berbunyi:

°

O3 &a Ul Wiy Uilina 3% W 5 Ui ap 188 Y 5 ) s 1 e U 15 4 13 s A 8
G3alien UL 1 3h0 58 1 55 e

“Katakanlah (Nabi Muhammad), “Wahai Ahlulkitab, marilah (kita) menuju pada satu
kalimat (pegangan) yang sama antara kami dan kamu, (yakni) kita tidak menyembah
selain Allah, kita tidak mempersekutukanNya dengan sesuatu apa pun, dan tidak (pula)
sebagian kita menjadikan sebagian yang lain sebagai tuhan-tuhan selain Allah.” Jika
mereka berpaling, katakanlah (kepada mereka), “Saksikanlah bahwa sesungguhnya kami
adalah orang-orang muslim.”

Dalam tafsir Al-Munir, Wahbah Al-Zuhayli menyebutkan kalimatun sawa’ pada
ayat di atas sebagai kalimat yang mengandung ajakan kembali kepada kalimat yang
adil, tengah-tengah dan sama yang tidak dapat diperselisihkan di antara kedua belah
pihak yang di bawa oleh semua Nabi, dan diserukan oleh semua syari’at dan empat
kitab suci (Taurat, Zabur, Injil dan Al-Qur’an) yang diturunkan kepada mereka dan yang
diperintahkan oleh shuhuf (lembaran-lemaran yang berisikan wahyu), yaitu kalimat
tauhid la ilaha illa Allah. Dapat disimpulkan bahwa ayat tersebut sebagai ajakan kepada
ahl al-kitab untuk kembali kepada kalimatun sawa’ yang menekankan penyembahan
tunggal kepada Allah, tanpa menyekutukan-Nya atau menjadikan manusia sebagai
tuhan. Keseluruhan interpretasi tersebut mendukung pemahaman tentang
keharmonisan dan kedamaian antara umat beragama dan bernegara, khususnya dalam
masyarakat majemuk.

¢ Q.S Al-Mumtahanah ayat 8

Hubungan kaum muslimin dengan non-muslim dalam hal mu’amalah
merupakan sebuah rukhsah yang diberikan Allah Swt kepada kaum muslimin, Firman
Allah SWT:

Cianiall Lot &) 263l 13l 2h 355 O A& o (858 A0 Al il 8 A HE: il e 0 R Y

902



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9), 892-908 elSSN: 3024-8140

“Allah tidak melarang kamu untuk berbuat baik dan berlaku adil terhadap orang-orang
yang tidak memerangimu karena agama dan tidak (pula) mengusir kamu dari negerimu.
Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang berlaku adil.”

Al-Tabari menerangkan bahwa yang dimaksud berbuat baik kepada non-muslim
adalah orang-orang musyrik dari berbagai kalangan Wahbah alZuhayli dalam tafsirnya
menjelaskan bahwa Allah tidak melarang kaum muslimin untuk bersikap baik kepada
orang-orang kafir selama mereka tidak memerangi agama Islam, tidak mengusir kaum
muslimin dari kampung halaman dan rumah-rumah mereka. Berbuat baik kepada
orangorang kafir seperti menyambung kekerabatan, berbuat baik kepada tetangga,
menjamu dan menyambut kunjungan dengan baik, berbuat adil, menunaikan hak
mereka (memenuhi janji, menunaikan amanah, membayar harga barang yang di beli
tanpa dikurang-kurangi).

e Q.S Al-Hajjayat 40

Ayat ini merupakan bentuk perlindungan Allah terhadap sebagian manusia
dengan sebagian yang lain agar terhindar dari sikap saling menzalimi.

P P o wst Lo os-, o - . 1% So2 % ’e/,%‘ P ot eds 9 TRF( - LS -y % o 8 2’1°-j‘_9__:
B e Sl et e o T o i e o e e
e LAl A Ol hial e ) () 5ail s 158S 4l AL Lgad ISh daa s Gislia

“(yaitu) orang-orang yang telah diusir dari kampung halaman mereka tanpa alasan yang
benar, hanya karena mereka berkata, "Tuhan kami hanyalah Allah." Dan sekiranya Allah
tidak menolak (keganasan) sebagian manusia dengan sebagian yang lain, tentulah telah
dirobohkan biara-biara Nasrani, gereja-gereja, rumah-rumah ibadah orang Yahudi dan
masjid-masjid, yang di dalamnya banyak disebut nama Allah. Sesungguhnya Allah pasti
menolong orang yang menolong (agama)-Nya. Sesungguhnya Allah benar-benar Maha
Kuat lagi Maha Perkasa”.

Wahbah Al-Zuhayli menyatakan bahwa ayat ini merupakan awal pensyari’atan
perang karena disebabkan kaum muslimin diusir dari kampung halaman mereka
(Makkah ke Madinah) tanpa hak dan alasan yang benar. Allah membela dan menjaga
kebebasan beribadah di muka bumi serta melindungi tempat-tempat suci (tempat para
biarawan, tempat ibadah umat Nasrani dan Yahudi, ataupun tempat ibadah kaum
Muslimin) dan mengukuhkan prinsip kebebasan beribadah. Seandainya tidak karena
adanya pensyari’atan perang untuk membela dan melindungi eksistensi dan hal-hal
yang tidak boleh dilanggar, niscaya tempat-tempat ibadah itu telah dihancurkan.
Demikian itu merupakan sunnah al-tadafu’ (hukum keseimbangan kekutan alam) untuk
menjaga keseimbangan diantara umat manusia.

Prinsip-Prinsip Moderasi Beragama Antar Umat Beragama

Agama berhasil membuka diri dan menganut wawasan kemanusiaan sesuai
moderisasi dan globalisasi. Islam telah mumpuni dalam prinsip-prinsip seperti, keadilan
(al‘Adalah), keseimbangan (al-Tawazun), dan toleransi (alTasamuh). Dalam
pandangan M. Quraish Shihab, beliau berpendapat bahwa dalam moderasi beragama

903



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9), 892-908 elSSN: 3024-8140

(wasatiyyah) didasari pada pondasi yang kuat seperti keadilan, keseimbangan, dan
toleransi sehingga menjadikan moderasi dalam beragama bisa berdiri kokoh. Tiga
prinsip tersebut menjadi sebuah indikator bagi seorang muslim dalam menjalankan
agamnya terutama dalam mengukuh kerukunan dan kedamaian antar umat beragama.
Adapun tiga indikator tersebut sebagaimana diberikan penjelasan sebagai berikut:

b)

Al-“Adalah (keadilan)

Prinsip keadilan harus dijadikan landasan atau dasar yang paling utama
dalam segala aspek kehidupan beragama dan bermasyarakat. Adil dalam Al-
Qur’an merupakan kata yang masih membutuhkan penjelasan, karena kata adil
ketika berinteraksi dengan konteks ayat yang berbeda maka akan
memunculkan makna yang berbeda juga. Berbagai makna yang tercantum dan
terkandung didalamnya antara lain;

“sama haknya”, maknanya yaitu kesetaraan hak dan perlakuan yang sama bagi
semua. Prinsip keadilan ini menjadi dasar penting dalam menilai apakah suatu
tindakan atau keputusan dianggap adil atau tidak. Seperti firman Allah dalam
surat al-An'am ayat 70: “Dan jika dia hendak menebus/mengganti (ta’dil) dengan
segala macam tebusan (‘adl) apapun, niscaya tidak akan diterima itu daripadanya.
Mereka itulah orangorang yang dijerumuskan ke dalam neraka. Bagi mereka
(disediakan) munuman dari air yang mendidih dan azah yang pedih disebabkan
kekafiran mereka terdahulu”. Kata ‘adl atau tebusan dalam ayat tersebut berarti
mengganti dengan sesuatu lainnya yang sama, setara dan seimbang. Ketika
seseorang berbuat baik, maka dibalas dengan kebaikan, begitu pula sebaliknya
apabila berbuat jahat maka dibalas dengan kejahatan pula.

“menempatkan sesuatu pada tempat yang sudah semestinya (tidak zalim)”,
maknanya yaitu menempatkan sesuatu tindakan pada posisi yang seharusnya,
tanpa perlakuan yang sebaliknya. Hal ini merupakan salah satu cara untuk
mencapai keadilan, meskipun dalam situasi ketika kuantitasnya tidak sama di
beberapa hal. Seperti pergaulan antar umat beragama, Firman Allah dalam
surat al-Syura ayat 15: “Oleh karena itu, serulah (mereka untuk beriman),
tetaplah (beriman dan berdakwah) sebagaimana diperintahkan kepadamu (Nabi
Muhammad), dan janganlah mengikuti keinginan mereka. Katakanlah, “Aku
beriman kepada kitab yang diturunkan Allah dan aku diperintahkan agar berlaku
adil di antara kamu. Allah Tuhan kami dan Tuhan kamu. Bagi kami perbuatan kami
dan bagimu perbuatanmu. Tidak (perlu) ada pertengkaran di antara kami dan
kamu. Allah mengumpulkan kita dan kepada-Nyalah (kita) kembali.” Ayat
mengandung beberapa petintah, diantaranya adalah Allah memerintahkan Nabi
dan umatnya agar berlaku adil diantara kaum muslimin, juga antara Yahudi dan
Nasrani. Nabi memutuskan hukum dengan adil dan tidak bertindak zalim serta
tidak menambah ataupun menguranginya ketika mereka mengajukan perkara.
“memberikan hak kepada pemiliknya secara tepat dan cepat”, maksudnya tidak
menuntut seseorang atau sebuah kelompok menunda-nunda memberikan hak
kepada kelompok lain yang padahal merekalah pemilik hak tersebut. Firman
Allah dalam surat al-Hujurat ayat 9: “Jika ada dua golongan orang-orang mukmin
bertikai, damaikanlah keduanya. Jika salah satu dari keduanya berbuat aniaya

904



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9), 892-908 elSSN: 3024-8140

d)

terhadap (golongan) yang lain, perangilah (golongan) yang berbuat aniaya itu,
sehingga golongan itu kembali kepada perintah Allah. Jika golongan itu telah
kembali (kepada perintah Allah), damaikanlah keduanya dengan adil. Bersikaplah
adil! Sesungguhnya Allah mencintai orang-orang yang bersikap adil” Firman Allah
yang lain dalam surat al-Nisa’ ayat 58: “Sesungguhnya Allah menyuruh kamu
menyampaikan amanah kepada pemiliknya. Apabila kamu menetapkan hukum di
antara manusia, hendaklah kamu tetapkan secara adil. Sesungguhnya Allah
memberi pengajaran yang paling baik kepadamu. Sesungguhnya Allah Maha
Mendengar lagi Maha Melihat.” Kedua ayat tersebut diatas mengandung
perintah untuk berlaku adil dalam setiap urusan serta memberikan ganti rugi
secara adil dengan mendapatkan haknya masing-masing orang, sehingga tidak
ada yang dirugikan dari kedua belah pihak.

“moderasi”’, maksudnya tidak melebihkan juga tidak mengurangi. “Wahai
orang-orang yang beriman, apabila kamu berutang piutang untuk waktu yang
ditentukan, hendaklah kamu mencatatnya. Hendaklah seorang pencatat di antara
kamu menuliskannya dengan benar”. “Apabila kamu berbicara, lakukanlah secara
adil sekalipun dia kerabat(-mu). Penuhilah pula janji Allah. Demikian itu Dia
perintahkan kepadamu agar kamu mengambil pelajaran.” Dua ayat diatas
berkaitan dengan mu’amalah, satu menyangkut hutang piutang dimana Allah
memerintahkan untuk mencatat jumlah hutangnya dengan adil, benar sesuai
dengan fakta tanpa mengurangi atau melebihkan jumlahnya. Begitu juga halnya
seseorang dalam bertutur kata dalam berbicara agar memperhatikan ucapan
yang ia keluarkan sesuai dengan fakta, benar adanya tidak menambah dan
mengurangi apa yang ia bicarakan. Adil berarti mempersamakan sesuatu
dengan yang lain, baik dari segi nilai maupun dari segi ukuran, sehingga sesuatu
tidak menjadi berat sebelah dan tidak berbeda satu sama lain. Adil juga berarti
berpihak atau berpegang pada kebenaran.

Al-Tawazun (keseimbangan)

Keseimbangan dalam konteks ini mengacu pada keseimbangan antara
urusan yang berkaitan dengan Tuhan dan dunia, di mana tidak menolak
keduanya namun tidak juga menjadikan kehidupan duniawi sebagai segalanya.
Konsep ini menekankan pentingnya menjaga keseimbangan antara aspek
spiritual dan materi dalam kehidupan, sesuai dengan keyakinan umat Muslim
akan keberadaan di dunia ini dan di akhirat. Keseimbangan adalah prinsip utama
wasatiyyah. Tanpa keseimbangan ini, keadilan tidak dapat dicapai. Firman Allah
dalam Al-Qur’an tentang keseimbangan fonomena alam dalam surat al-Mulk
ayat 3 dan surat alRa’du ayat 3: "(Dia juga) yang menciptakan tujuh langit
berlapis-lapis. Kamu tidak akan melihat pada ciptaan Tuhan Yang Maha Pengasih
ketidakseimbangan sedikit pun. Maka, lihatlah sekali lagi! Adakah kamu melihat
suatu cela?” “Dialah yang menghamparkan bumi dan menjadikan gunung-gunung
dan sungaisungai padanya. Dia menjadikan padanya (semua) buah-buahan
berpasangpasangan (dan) menutupkan malam pada siang. Sesungguhnya pada
yang demikian itu terdapat tanda-tanda (kebesaran Allah) bagi kaum yang
berpikir”. lebih lanjut lagi bagaimana Allah menciptakan manusia dengan
sempurna yang tersirat dalam surat al-Infitar ayat 7 Allah berfirman: “yang telah

905



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9), 892-908 elSSN: 3024-8140

menciptakanmu lalu menyempurnakan kejadianmu dan menjadikan (susunan
tubuh)-mu seimbang?” Kata “fa’adalak” bermakna seimbang, memberi ukuran
yang berpadanan dengan satu dan lainnya. Mengutip nukkilan M. Qurasy
Shihab dari pendapat Sayyid Quthb mengenai beberapa keistimewaan jasmani
manusia, diantaranya satu bagian dari telinga manusia (telinga bagian tengah)
misalnya, merupakan rangkaian dari empat ribu lekukan yang sangat halus dan
kompleks yang tersusun dalam satu sistem yang sangat rapi dalam kadar dan
bentuknya.( Mamluatun, 2020)
e Al-Tasamuh (toleransi)

Dalam bahasa Arab, istilah "toleransi" diterjemahkan sebagai al-tasamuh
yang berarti memudahkan atau bersikap baik. Istilah ini membawa makna saling
memudahkan dan bersikap terbuka satu sama lain, meskipun dalam AlQur'an
tidak secara langsung menyebutkan istilah tersebut. Konsep toleransi dalam
Islam menekankan kebebasan, kesetaraan, dan nilai-nilai yang terkait dengan
sikap terbuka dan penerimaan terhadap perbedaan, sebagaimana yang
diajarkan dalam esensi agama Islam. Sikap toleransi merupakan kesadaran dan
dorongan batin untuk menghargai serta menerima perbedaan tanpa campur
tangan atau penilaian terhadap pandangan dan sikap orang lain. Dalam hal ini,
menyoroti pola pemikiran Wahbah Al-Zuhayli terkait kebebasan beragama yang
dijelaskan dalam al-Qur'an sebagai suatu keharusan. Kebebasan beragama
dalam konteks ini bukan berarti setiap yang dilakukan dan dijalankan oleh
penganut agama lain adalah benar. Namun, kebebasan dalam beragama dan
menjalankan ajaran agama masing-masing sebagai sebuah pandangan
bagaimana ajaran Al-Qur’an memberikan kebebasan kepada manusia untuk
memeluk dan menjalankan ajaran agamanya.

Peran Tafsir terhadap Moderasi Beragama dalam Menjaga Keharmonisan Antar Umat
Beragama

Keragaman agama tidak dapat menghalangi kebutuhan untuk menijalin
hubungan antar pemeluk agama. Hal ini menunjukkan bahwa meskipun terdapat
perbedaan keyakinan, penting untuk tetap membangun hubungan yang harmonis dan
saling menghormati antar individu yang menganut agama yang berbeda. Pengakuan
eksistensi keberagamaan orang lain secara proporsional dan tidak menghilangkan
perbedaan-perbedaan yang ada pada agama-agama merupakan sikap yang diperlukan
masyarakat agama yang majemuk. Pengakuan disini juga berarti menyadari akan
adanya dimensi-dimensi doktrinal yang berbeda dari masingmasing agama.
Keniscayaan ini dipengaruhi oleh sifat dasar agama yang universal yaitu kemanusiaan
(humanity).

Setiap agama memiliki ajaran-ajaran yang serupa dalam hal menerapkan nilai-
nilai kemanusiaan. Dengan memahami nilai-nilai yang sama, para penganut agama
dapat menunjukkan tindakan yang serupa berdasarkan pemahaman mereka terhadap
ajaran kemanusiaan yang berasal dari keyakinan masing-masing agama. Universalitas
ajaran dalam setiap agama dapat membawa dampak tindakan toleran yang dapat
mengatasi problem yang muncul dalam relasi antar agama. Sebaliknya, keterbatasan

906



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9), 892-908 elSSN: 3024-8140

pengetahuan tentang nilai-nilai universal dalam setiap agama dapat menyebabkan
sikap intoleransi. Pengetahuan tersebut sering kali didasarkan pada ajaran-ajaran yang
terdapat dalam kitab suci masing-masing agama, yang jika tidak dipahami dengan baik,
dapat memicu sikap tidak toleran terhadap keyakinan dan praktik agama lainnya.
Memahami Al-Qur’an tidak sebatas pada tekstual, melainkan harus merujuk pada
penafsiran para ulama yang eksistensinya tidak diragukan, bukan penafsiran dari
sembarang orang yang tidak memiliki keilmuan agama serta tidak memenuhi syarat
sebagai mufasir. Tafsir yang mumpuni secara keseluruhan, terperinci dan konseptual
dapat mengarahkan umatnya pada prinsip ajaran agama yang semestinya. Dalam
konteks moderasi, tafsir diharapkan dapat memposisikan diri diantara permasalahan-
permasalahan kontemporer yang secara tekstual tidak terdapat dalam Al-Qur’an.

Penafsiran para ulama terhadap ayat Al-Qur’an bisa menjadi rujukan dalam
menyikapi permasalah-permasalahan kontemporer dan meluruskan pemahaman yang
keliru. Tafsir juga memberi wawasan keagamaan yang luas sehingga tidak menjadikan
seseorang itu merasa paling benar dan mudah menyalahkan orang lain atau kelompok
tertentu yang berbeda pemahaman dengannya. Pemahaman yang baik terhadap
penafsiran ayat-ayat Al-Qur’an khususnya berkaitan dengan moderasi dapat mengarah
pada sikap dan perilaku terpuji yang dapat diimplementasikan dalam masyarakat yang
beragam secara sosial. Berikut beberapa keutamaan memahami tafsir ayat-ayat
moderasi beragama; Mengetahui nilai-nilai kemanusiaan, Mengembangkan sikap saling
menghormati, Menghindari konflik dan kekerasan, Menjaga persatuan dan kesatuan,
Membangun karakter mulia, Meningkatkan kualitas ibadah.

Kesimpulan

Secara keseluruhan, moderasi beragama memiliki peran yang sangat penting
dalam menjaga keharmonisan di tengah-tengah keberagaman agama dan budaya yang
ada di masyarakat. Melalui pendekatan tafsir maqashid al-Qur'an, penelitian ini
mengungkapkan bahwa moderasi beragama bukan hanya soal toleransi, tetapi juga
mencakup penerapan nilai-nilai utama dalam ajaran Islam, seperti keadilan,
kemaslahatan, dan keseimbangan sosial. Ayat-ayat yang menekankan prinsip
moderasi, seperti menghormati perbedaan, menghindari kekerasan, serta membangun
dialog antar umat beragama, sangat relevan untuk menciptakan iklim damai dalam
kehidupan sosial.

Prinsip-prinsip moderasi beragama, yang meliputi al ‘adalah (sikap adil), al
tawazun (keseimbangan), serta mengedepankan al tasamuh (sikap saling
menghormati), menjadi landasan penting untuk mengurangi ketegangan dan konflik
antar kelompok yang berbeda. Tafsir maqashid al-Qur'an memberikan pemahaman
yang lebih dalam tentang bagaimana syariat Islam bertujuan untuk mencapai
kesejahteraan umat manusia, bukan hanya dalam konteks pribadi, tetapi juga dalam
kehidupan sosial yang harmonis.

Oleh karena itu, penguatan moderasi beragama sangat diperlukan sebagai
strategi utama dalam menciptakan masyarakat yang inklusif, damai, dan saling

907



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(9), 892-908 elSSN: 3024-8140

menghormati. Implementasi moderasi beragama dapat menjadi jalan tengah untuk
meredakan perbedaan, sekaligus memperkuat integrasi sosial di tengah masyarakat
yang semakin pluralistik. Hal ini juga menunjukkan bahwa moderasi beragama, yang
berpijak pada prinsip-prinsip maqashid al-Qur'an, dapat menjadi dasar yang kuat bagi
terciptanya kedamaian dan kesejahteraan bersama dalam kehidupan bermasyarakat.

Daftar Pustaka

Ach. Maimun, Fathurrosyid, & A. Tajib. (2024). Moderasi Beragama dalam Al-Qur’an:
Kontekstualisasi Kisah Nabi Ibrahim dalam Perspektif Tafsir Magasidi. Mutawatir :
Jurnal Keilmuan Tafsir Hadith, 14(1), 109-140.
https://doi.org/10.15642/mutawatir.2024.14.1.109-140

Anam, K., Kadir, A., & Rofig, A. (2023). INTERPRETATION AND INTERNALIZATION OF
MODERATION VALUES IN PONDOK MODERN DARUSSALAM GONTOR. MIQOT:
Jurnal llmu-llmu Keislaman, 47(2), 238. https://doi.org/10.30821/miqot.v47i2.1081

Azami, H. T., & Sutriadi, M. R. D. (2022). Reinterpretasi Q.S. Al-Bagarah 142-143
Perspektif Tafsir Maqashidi. Islamika : Jurnal llmu-limu Keislaman, 22(2), 202-217.
https://doi.org/10.32939/islamika.v22i2.1498

Najib, M., & Firmansyah, R. (2023). Moderasi Islam dalam Al-Qur’an: Studi Komparatif
Tafsir Al-Azhar, Al-Misbah dan Kemenag. Jurnal Iman dan Spiritudlitas, 3(3), 489-
502. https://doi.org[10.15575/jis.v3i3.22462

Nurdin, F. (2021). Moderasi Beragama menurut Al-Qur’an dan Hadist. Jurnal IImiah Al-
Mu’ashirah, 18(1), 59. https://doi.org/10.22373/jim.v18i1.10525

Rezi, M. (2020). Moderasi Islam Era Mileneal (Ummatan Wasathan Dalam Moderasi Islam
Karya Muchlis Hanafi). 2.

Samsuri, B., & Askar, A. (2024). Moderasi Beragama Dalam Kacamata Islam Dan
Buddha (Analisis Komparatif). Jurnal Studi Agama, 7(2), 56-67.
https://doi.org/10.19109/jsa.v7i2.19380

Yahya, I. (n.d.). MODERASI BERAGAMA DALAM PERSPEKTIF AL-QUR’AN.

Zamimah, Iffati. ’Moderatisme Islam dalam Konteks Keindonesian”, Jurnal Al-Fanar,
Vol.1, No.1, Tahun 2018, him. 87-88

908



