
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 

Volume 3, Issue September, 2025 pp. 892-908     http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Kata Kunci: 
Moderasi Beragama, 
Keharmonisan, Tafsir 
Maqashid Al Qur’an, dan 
Keberagaman 
Keywords: 
Religious Moderation, 
Harmony, Maqashid Al-
Qur'an Exegesis,  
Diversity. 
 

Peran moderasi beragama dalam memelihara 
keharmonisan di tengah keberagaman: Pendekatan 
tafsir maqashid al qur’an 

Nur Azizatun Nikmah 
Program Studi Ilmu Al Qur’an dan Tafsir, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: 230204110085@student.uin-malang.ac.id 
 

A B S T R A K 

Artikel ini membahas peran moderasi beragama dalam memelihara 
keharmonisan di tengah keberagaman, dengan pendekatan tafsir 
maqashid al-Qur’an. Tujuan penelitian ini adalah untuk memahami 
konsep moderasi beragama, mengidentifikasi ayat-ayat yang 
mendukung moderasi, serta menggali peran tafsir maqashid dalam 
menjaga keharmonisan antar umat beragama. Ruang lingkup 
penelitian mencakup pengertian moderasi beragama, prinsip-prinsip 
moderasi, dan penerapan tafsir maqashid al-Qur’an dalam konteks 

keberagaman. Metode yang digunakan adalah metode kualitatif, dengan pendekatan studi pustaka (library 
research), yaitu dengan mengumpulkan data dari sumber-sumber primer dan sekunder, sedangkan analisis 
tafsir ayatnya dengan pendekatan maqashid al-Qur'an. Ringkasan temuan menunjukkan bahwa moderasi 
beragama, berdasarkan tafsir maqashid, berperan penting dalam mengedepankan keadilan, kemaslahatan, 
dan keseimbangan dalam kehidupan beragama. Kesimpulannya, moderasi beragama merupakan kunci 
untuk memelihara keharmonisan sosial. Implikasi penelitian ini menunjukkan perlunya penguatan moderasi 
beragama sebagai dasar integrasi sosial dalam masyarakat plural. 

A B S T R A C T 

This article discusses the role of religious moderation in maintaining harmony amidst diversity, using the 
maqashid al-Qur’an (objectives of the Qur'an) interpretive approach. The aim of this study is to understand 
the concept of religious moderation, identify verses that support moderation, and explore the role of 
maqashid-based interpretation in preserving interreligious harmony. The scope of the research includes the 
definition of religious moderation, the principles of moderation, and the application of maqashid al-Qur’an 
interpretation in the context of diversity. The method used is qualitative, with a library research approach 
by collecting data from primary and secondary sources, while the analysis of verses is conducted through 
the maqashid al-Qur’an approach. The summary of findings shows that religious moderation, based on 
maqashid interpretation, plays a significant role in promoting justice, public benefit (maslahah), and 
balance in religious life. In conclusion, religious moderation is a key to maintaining social harmony. The 
implications of this research highlight the need to strengthen religious moderation as a foundation for 
social integration in a pluralistic society. 

 

 

 

 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9), 892-908   eISSN: 3024-8140 

893 
 

Pendahuluan 

Indonesia adalah negara berbangsa dan berbudaya(Anam et al., 2023), yang 

merupakan tempat tumbuh suburnya beragam kebudayaan yang dipelihara dan dijaga 

oleh masyarakatnya. Indonesia terdiri dari berbagai suku, budaya, ras, bahasa, dan 

agama. Di negeri ini terdapat lebih dari 740 suku bangsa atau etnis serta 583 bahasa 

dan dialek dari 67 bahasa induk yang digunakan berbagai suku bangsa (Ach. Maimun et 

al., 2024). Di samping itu, masyarakatnya juga menganut berbagai agama yang 

berbeda seperti Islam, Katolik, Protestan, Hindu, Budha, Kong Hu Chu dan masih 

banyak lagi agama dan juga kepercayaan lain yang menjadi bagian dari kebudayaan 

lokal setempat. Adanya keberagaman agama dan budaya di Indonesia menjadi 

tantangan besar dalam menciptakan masyarakat yang harmonis dan damai. Di tengah 

perbedaan keyakinan dan latar belakang budaya, seringkali memunculkan ketegangan 

sosial dan konflik yang dapat merusak stabilitas sosial. 

Menanggapi permasalahan tersebut, maka diperlukan adanya nilai-nilai yang 
mampu menumbuhkan rasa persatuan dan kesatuan dalam perbedaan dan 
keberagaman, sehingga kemaslahatan kehidupan umat dapat terpelihara dengan baik, 
terlindungi, dan terselamatkan dari perpecahan dan kehancuran.(Najib & Firmansyah, 
2023)  Nilai-nilai yang dimaksud adalah nilai-nilai kehidupan moderat, yakni hidup dalam 
persamaan atau keadilan (wasthiyyah) dengan cara menghargai, menghormati, dan 
saling tolong-menolong atau bekerja sama dalam kebaikan yang dilandasi oleh al-
ukhuwwah al-islamiyyah, al-ukhuwwah al-insaniyyah, dan al-ukhuwwah al-wathaniyyah. 
Salah satu konsep yang relevan dalam hal ini adalah moderasi beragama, yang tidak 
hanya mengutamakan toleransi, tetapi juga menjaga keseimbangan dan keadilan 
dalam berinteraksi dengan sesama. 

Dalam konteks Islam, moderasi beragama mengacu pada prinsip wasathiyyah 
atau jalan tengah yang menekankan pada keseimbangan antara kewajiban agama dan 
kepentingan sosial. Islam mengajarkan bahwa umat manusia harus hidup dalam 
kedamaian, menghormati hak-hak individu, dan menghindari sikap ekstrem yang dapat 
merusak hubungan antarumat beragama. Sebagai agama yang datang untuk rahmat 
bagi seluruh alam, Islam sangat mendorong umatnya untuk hidup harmonis dalam 
keberagaman. Dalam hal ini, moderasi beragama menjadi kunci untuk membangun 
toleransi dan keadilan sosial yang dapat memperkuat ikatan sosial antar berbagai 
kelompok agama. 

Sumber data dalam tulisan ini menggunakan data-data kepustakaan yang 
bersifat deskriptif-analisis, merujuk pada literaturliteratur klasik, modern, dan 
kontemporer, baik berupa karya tafsir, kamus-kamus otoritatif, buku, jurnal, atau 
konten literasi lainnya. Dalam rangka menggali serta mempertajam signifikansi dari 
data primer atau sekunder yang dihasilkan, maka artikel ini memilih model pendekatan 
tafsīr maqāshidī sebagai pisau bedah untuk diaplikasikan dalam proses interpretasi 
ayat-ayat moderasi beragama. Maqasid al-Qur'an merujuk pada tujuan-tujuan utama 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9), 892-908   eISSN: 3024-8140 

894 
 

yang ingin dicapai melalui ajaran al-Qur'an, yang tidak hanya fokus pada aspek ibadah, 
tetapi juga mencakup aspek sosial, ekonomi, dan politik. Tujuan utama dari maqasid al-
Qur'an adalah untuk menjaga kemashlahatan umat manusia, baik dalam hal agama, 
kehidupan, akal, keturunan, maupun harta. Konsep ini sangat relevan dalam 
membentuk sikap moderat dalam beragama yang mendorong umat Islam untuk 
menjaga keseimbangan antara kewajiban agama dan hak-hak sosial, serta untuk 
menghindari segala bentuk ekstremisme. 

Salah satu ajaran penting dalam tafsir maqasid al-Qur'an adalah menjaga 
perdamaian dan keharmonisan dalam masyarakat. Ayat-ayat al-Qur'an yang 
menekankan pentingnya toleransi, keadilan, dan keseimbangan memberikan pedoman 
bagi umat Islam untuk berinteraksi dengan sesama manusia dengan penuh kasih 
sayang dan saling menghormati. Moderasi beragama, dalam konteks ini, tidak hanya 
mengajarkan umat Islam untuk menjalankan ibadah secara seimbang, tetapi juga untuk 
berperan aktif dalam membangun hubungan sosial yang harmonis di tengah 
keberagaman agama dan budaya. Dengan demikian, penerapan moderasi beragama 
melalui pendekatan tafsir maqasid al-Qur'an memiliki peran yang sangat penting dalam 
memelihara kedamaian di tengah masyarakat yang pluralistik. Untuk itu, penting untuk 
menggali lebih dalam bagaimana prinsip-prinsip maqasid al-Qur'an dapat 
diimplementasikan dalam kehidupan sehari-hari, baik dalam konteks kehidupan 
beragama maupun hubungan antarumat beragama. Dalam artikel ini, akan dibahas 
peran moderasi beragama dalam membangun keharmonisan sosial melalui penerapan 
tafsir maqasid al-Qur'an sebagai dasar untuk memperkuat sikap moderat dalam 
beragama. 

Pembahasan 

Pengertian Moderasi Beragama dan Urgensinya dalam Keberagaman 

Moderasi, secara bahasa menurut KBBI dapat diartikan sebagai pengurangan 
kekerasan dan penghindaran pada perilaku ekstrim. Istilah moderasi ini merupakan 
kata serapan yang berasal dari bahasa asing. Dalam bahasa Inggris, moderasi berasal 
dari kata moderation yang bermakna average (rata-rata), core (inti), standart (baku), 
atau non-aligned (netral). Sedangkan dalam bahasa latin, moderasi berasal dari kata 
moderatio yang bermakna ke-sedang-an, atau bisa dikatakan mampu untuk menguasai 
dan mengendalikan diri dari sikap yang sangat berlebihan dan kekurangan  (Ach. 
Maimun et al., 2024). 

Sedangkan beragama, secara bahasa berarti memeluk atau menganut suatu 
agama dan makna dari agama mengandung arti: sistem, prinsip kepercayaan kepada 
Tuhan dengan ajaran kebaktian dan kewajiban-kewajiban yang bertalian dengan 
kepercayaan itu. Secara istilah, beragama dapat diartikan menebar damai dan kasih 
sayang, kapan pun, dimana pun, dan kepada siapa pun. Beragama itu bukan untuk 
menyeragamkan keberagaman, tetapi untuk menyikapi keberagaman dengan penuh 
kearifan. Agama hadir ditengah-tengah kita agar harkat, derajat dan martabat 
kemanusiaan kita senantiasa terjamin dan terlindungi.  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9), 892-908   eISSN: 3024-8140 

895 
 

Jadi, moderasi beragama dapat dimaknai sebagai cara pandang kita dalam 
beragama secara moderat, yaitu memahami dan mengamalkan ajaran agama dengan 
tidak berlebihan (ekstrim), baik ekstrim kanan maupun ekstrem kiri. Ekstremisme, 
radikalisme, ujaran kebencian (hate speech), hingga retaknya hubungan antar umat 
beragama, merupakan problem yang dihadapi oleh bangsa Indonesia saat ini. Kalau 
dianalogikan, moderasi adalah ibarat gerak dari pinggir yang selalu cenderung menuju 
pusat atau sumbu (centripetal), sedangkan ekstremisme adalah gerak sebaliknya 
menjauhi pusat atau sumbu, menuju sisi terluar dan ekstrem (centrifugal). Ibarat 
bandul jam, ada gerak yang dinamis, tidak berhenti di satu sisi luar secara ekstrem, 
melainkan bergerak menuju ke tengah-tengah. menjaga, menjaga hati, menjaga 
perilaku diri, menjaga seisi negeri dan menjaga jagat raya ini. (Nurdin, 2021) 

Moderasi beragama dalam keberagaman sangat penting untuk menciptakan 
masyarakat yang damai, toleran, dan inklusif. Moderasi beragama mengacu pada 
pendekatan yang moderat, tidak ekstrem, dan lebih mengutamakan dialog serta 
pengertian antar pemeluk agama yang berbeda. Dalam masyarakat multikultural dan 
multiagama, moderasi beragama membantu mengurangi potensi konflik yang 
disebabkan oleh perbedaan pemahaman agama. Dengan moderasi, individu dapat 
mengekspresikan keyakinan agamanya tanpa merugikan pihak lain, yang sangat 
penting untuk stabilitas sosial. Selain itu, moderasi beragama memungkinkan umat 
beragama untuk saling menghargai dan memahami perbedaan, menghindari sikap 
radikal yang bisa menimbulkan ketegangan, serta mendorong perdamaian dan 
kerukunan dalam masyarakat yang beragam. Moderasi juga berperan dalam 
membangun karakter bangsa yang adil dan berperikemanusiaan, menumbuhkan 
empati, serta mendukung kebijakan inklusif dalam pembangunan sosial, ekonomi, dan 
budaya. Salah satu urgensi moderasi beragama adalah pencegahan munculnya 
ekstremisme agama yang sering kali berbenturan dengan keberagaman. Dengan 
pendekatan moderat, moderasi beragama dapat menjadi tameng untuk menghindari 
penyebaran ideologi radikal yang berpotensi merusak kohesi sosial. 

Ayat-Ayat Moderasi melalui Pendekatan Tafsir Maqashid Al Qur’an 

Konsep moderasi beragama dalam Islam dikembangkan dari konsep 
wasthiyyah, atau jalan tengah, yang telah disebutkan dalam al- Qur’an dan juga hadits. 
Wasathiyyah secara harfiah berarti jalan tengah antara dua alasan atau sisi (kubu) yang 
berseberangan atau berlawanan(Samsuri & Askar, 2024). Prinsip keseimbangan yang ada 
pada ajaran islam yang wasathiyyah merupakan prinsip yang berusaha menjadi 
penengah diantara pandangan atau pemikiran Islam yang fundamentalis dan Islam 
yang liberalis. Sehingga, konsep wastiyyah juga dapat di fahami dengan merefleksikan 
prinsip moderat, toleran, seimbang dan adil. Ibnu Asyur (1879-1973) mendefinisikan 
wasathiyah dengan sikap antara dua kutub atau pemikiran yang ekstrem kanan dengan 
mengurangi dan menyempitkan (al-tafrit) dan ekstrem kiri dengan berlebihan dan 
melewatkan (al-ifrat), yang merupakan sikap sempurna, (Asyur, 1970). Majelis Ulama 
Indonesia dalam Musyawarah Nasional ke IX di Surabaya tahun 2015, merumuskan 
bahwasanya yang dimaksud wasathiyah adalah “Keislaman yang mengambil jalan 
tengah (tawassut), berkeseimbangan (tawazun), lurus dan tegas (i’tidal), toleransi 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9), 892-908   eISSN: 3024-8140 

896 
 

(tasamuh), egaliter (musawah), mengedepankan musyawarah (syura), berjiwa 
reformasi (islah), mendahulukan yang prioritas (aulawiyat), dinamis dan innovatif 
(tatawwur wa ibtikar) dan berkeadaban (tahadhur)”. (Najib & Firmansyah, 2023) 

Lebih spesifik lagi dalam memaknai moderasi perlu ditinjau ayat-ayat AlQur’an 
yang berkitan dengan moderasi baik secara lafdziyyah (bahasa) dari kata wasath 
maupun secara ma’nawiyyah (istilah) yang mengandung pengertian dan nilai moderasi 
didalamnya. Diantara ayat-ayat tersebut yang telah penulis temukan, diantaranya 
adalah(Yahya, n.d.) :  

a) Ayat-ayat Moderasi secara Lafżiyyah 
Beberapa ayat di bawah ini yang secara bahasa mengandung kata wasath 
berkaitan dengan moderasi dalam berbagai makna dan penafsiran, padanan 
kata wasatha dengan berbagai derivasi katanya, terdapat dalam lima ayat dari 
surah yang berbeda di dalam Al-Qur’an, diantaranya yaitu: 

• Kata wustha dalam QS. Al-Baqarah: 238  
َِقٰنِتِيْنَ  قُوْمُوْاَلِِلّه لٰوةَِالْوُسْطٰىَو  الصَّ ل وٰتَِو  افِظُوْاَع ل ىَالصَّ  ح 

“Peliharalah semua salat (fardu) dan salat Wusṭha. Berdirilah karena Allah (dalam salat) 
dengan khusyuk”. 

Al-wustha artinya “yang paling utama”. Para mufassir memberikan pandangan 
yang berbeda. Sebagian mereka menghubungkan dengan kebaikan dan keutamaan 
bahwa terdapat satu shalat yang lebih utama dibandingakan shalat yang lain. Sebagian 
mufassir lain menghubungkan dengan posisi tengah (pertengahan waktu atau 
pertengahan dari segi jumlah), yakni shalat yang terletak di antara dua shalat 
sebelumnya dan dua shalat setelahnya (siang dan malam hari) atau shalat asar. Al-
Tabari berkata: Qabisah Ibn Dzu'aib mengartikan kata al-wustha yaitu pertengahan 
antara dua hal, atau seimbang, laksana seorang lelaki yang ideal tidak terlalu tinggi dan 
tidak juga terlalu pendek. (Wahbah al-Zuḥaylī: 2009) 

• Kata awsath dalam QS. Al-Maidah: 89َ 

Bermakna tidak berlebih-lebihan dan juga tidak berkekurangan, Allah Swt berfirman 

اََ ََمِنَْا وْس طََِم  سٰكِيْنَ  ةَِم  َٓٗاِطْع امَُع ش ر  تهُ  َف ك فَّار  ان َۚ اَع قَّدْتُّمَُالْْ يْم  اخِذكُمَُْبمِ  لٰكِنَْيُّؤ  انِكمَُْو  َا يْم  َُبِاللَّغْوَِفيِْٓٗ اخِذكُمَُُاللّٰه َيُؤ  لْ 

َذٰلِكَ  نَْلَّمَْي جِدَْف صِي امَُث لٰث ةَِا يَّام ٍۗ َف م  ق ب ة ٍۗ تهُُمَْا وَْت حْرِيْرَُر  َا هْلِيْكمَُْا وَْكِسْو  ل فْتََُتطُْعِمُوْن  انِكمَُْاذِ اَح  ةَُا يْم  َك فَّار  ان كمٍُْۗ اَا يْم  احْف ظُوْٓٗ َو  مٍْۗ

َُل كمَُْاٰيٰتِهَٖل ع لَّكمَُْت شْكرُُوْنَ  َيُب ي ِنَُاللّٰه  ك ذٰلِك 

“Allah tidak menghukum kamu disebabkan sumpah-sumpahmu yang tidak disengaja 
(untuk bersumpah), tetapi Dia menghukum kamu disebabkan sumpah-sumpah yang 
kamu sengaja. Maka, kafaratnya (denda akibat melanggar sumpah) ialah memberi makan 
sepuluh orang miskin dari makanan yang (biasa) kamu berikan kepada keluargamu, 
memberi pakaian kepada mereka, atau memerdekakan seorang hamba sahaya. Siapa 
yang tidak mampu melakukannya, maka (kafaratnya) berpuasa tiga hari. Itulah kafarat 
sumpah-sumpahmu apabila kamu bersumpah (dan kamu melanggarnya). Jagalah 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9), 892-908   eISSN: 3024-8140 

897 
 

sumpah-sumpahmu! Demikianlah Allah menjelaskan kepadamu hukum-hukum-Nya agar 
kamu bersyukur (kepada-Nya).” 

Kataَ “min awsath” adalah bersifat pertengahan dalam hal jumlah dan kualitas 
makanan yang disedekahkan dan yang dikonsumsi oleh kebanyakan orang, bukan 
makanan yang istimewa dan bukan pula makanan yang sederhana. Imam al-Thabari di 
dalam kitab tafsirnya mengatakan, min ausathin pada ayat ini maksudnya adalah “dari 
makanan terbaik”. Imam Zamakhsyari di dalam kitabnya al-kasysyaf mengatakan “ dari 
makanan layak kamu berikan kepada keluargamu” mengandung arti makanan yang 
sedang/pertengahan, mengigat ada orang yang berlebihan (mewah) dalam memberi 
makan keluarganya dan ada pula yang minimal dalam memberi makan keluarganya. 
Menurut sayyid Qutub dalam kitab tafsirnya mengatakan bahwa, kata aushat bisa 
memiliki arti “terbaik” dan bisa juga memiliki arti “pertengahan/sedang”. 

• Kata wasath dalan surat al-‘Ādiyāt ayat 5 

Bermakna tengah-tengah atau pertengahan, Allah Swt berfirman: 

مْعًا َ َبهَِٖج  س طَْن   ف َو 

َ“Dan kuda-kuda perang menyerbu ke tengah-tengah kumpulan musuh.”  

Dari ayat-ayat Al-Qur’an di atas, terkandung beberapa makna yang berkaitan 
dengan kata wasath berbicara tentang moderasi yang secara bahasa berarti adil, 
pilihan, terbaik, dan pertengahan, ayat-ayat tersebut cakupannya bersifat umum, 
adapun secara spesifikasinya kata wasaṭ tersebut dapat dimaknai sebagai moderasi 
sebagaimana yang telah di bahas dan dikaji dalam beberapa tafsir para ulama 
terkhususnya pada kata ummatan wasaṭan dalam surat Al Baqarah ayat 143. 

• Kata wasathan dalam QS. Al-Baqarah: 143 
 
ََ ع لْن اَالْقِبْل ة َالَّتيَِْكَُنْت  اَج  م  َو  سُوْلَُع ل يْكمَُْش هِيْداًٍۗ َالرَّ ي كوُْن  َع ل ىَالنَّاسَِو  س طًاَل ِت كُوْنُوْاَشُه د اۤء  ةًََوَّ ع لْنٰكمَُْامَُّ َج  ك ذٰلِك  و 

ةًَاَِ اِنَْك ان تَْل ك بِيْر  َو  نَْيَّنْق لِبَُع لٰىَع قِب يْهٍِۗ َمِمَّ سُوْل  نَْيَّتَّبِعَُالرَّ َلِن عْل م َم  اِلَّْ آَٗ ََُع ل يْه  َاللّٰه اَك ان  م  َو  ٍُۗ َه د ىَاللّٰه َع ل ىَالَّذِيْن  لَّْ

حِيْمٌَ ءُوْفٌَرَّ َاللّٰه َبِالنَّاسَِل ر  َاِنَّ ان كمٍُْۗ َاِيْم   لِيُضِيْع 

”Demikian pula Kami telah menjadikan kamu (umat Islam) umat pertengahan) agar 
kamu menjadi saksi atas (perbuatan) manusia dan agar Rasul (Nabi Muhammad) 
menjadi saksi atas (perbuatan) kamu.” 

Terkait ayat ini, Imam al-Thabrani meriwayatkan dari Nabi bahwa “Kami 
menjadikan kamu ummatan wasathan” mengandung arti “umat yang adil”. 
Demikianlah penafsiran Ibnu Abbas mengatakan: "Jadikanlah dirimu orangorang yang 
adil. Al-Tabari menyatakan dalam komentarnya bahwa" Saya berpikir bahwa Allah 
memenuhi mereka dengan wasathan karena kemoderatan mereka dalam agama; 
mereka bukanlah kelompok ekstrimis seperti kelompok Kristen yang memiliki visi 
sendiri tentang Nabi isa (Yesus); mereka juga bukan kelompok “radikal” seperti 
radikalisme kelompok Yahudi yang mengubah kitab suci, membunuh para nabi dan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9), 892-908   eISSN: 3024-8140 

898 
 

mengingkari Tuhan. Mereka adalah golongan moderat, maka Allah pun bersimpati 
dengan golongan moderat, mengingat yang terbaik di sisi Allah adalah yang 
moderat/moderat. Ayat di atas menunjukkan bahwa wasathiyah yang berkaitan 
dengan masyarakat muslim harus ditempatkan dalam konteks hubungan sosial dengan 
masyarakat lain. Seseorang atau komunitas Muslim dapat disebut sebagai saksi 
(syahidan) hanya jika dia berkomitmen pada moderasi dan nilai-nilai kemanusiaan. 

• Kata awsath dalam QS. Al-Qalam: 28 

Bermakna paling adil, ideal, paling baik dan berilmu, Allah Swt berfirman: 

َتسُ ب ِحُوْنَ  َا وْس طَُهُمَْا ل مَْا قلَُْلَّكمَُْل وْلْ   ق ال 

َ“Berkata seorang yang paling baik pikirannya diantara mereka: “Bukankah aku telah 
mengatakan kepadamu, hendaklah kamu bertasbih (kepada Tuhanmu).” 

Al-Thabarī mengartikan ”berkata yang paling baik pikirannya” maksudnya 
adalah orang yang paling adil, yang paling bijaksana perkataanya diantara mereka, dan 
dia termasuk kaum yang cepat takut dan paling baik dalam kembali ke jalan yang 
benar. Wahbah al-Zuḥaylī mengartikan, orang yang paling baik dan paling unggul 
pendapatnya diantara mereka. Ayat di atas, para mufasir berpendapat bahwa kata 
“ausathuhum” mengandung arti: yang paling adil, paling cerdas dan paling bagus. Jika 
kata wasath dipahami secara moderat, maka diperlukan umat Islam untuk menjadi 
saksi dan sekaligus menjadi contoh bagi orang lain untuk bersaksi dan sekaligus 
menjadikan Nabi Muhammad sebagai contoh untuk ditiru sebagai saksi pembenaran 
atas segala perbuatannya. Dalam sebuah hadits, Nabi bersabda: “Yang terbaik adalah 
jalan tengah. 

 

b) Ayat-Ayat Moderasi secara Ma’nawiyyah 

Memaknai moderasi tidak hanya dipahami dari segi lafaz kata wasath saja, 
melainkan terdapat pemaknaan secara konseptual yang mengandung nilai moderasi 
didalamnya, diantara ayat-ayat yang mengandung makna moderasi antara lain: 

• Q.S Al-Baqarah ayat 256 

Ayat ini menjadi legitimasi tentang kebebasan beragama bagi setiap individu 
untuk memilih agamanya sendiri, Allah Swt berfirman: 

يُؤْمَِ نَْيَّكْفرَُْبِالطَّاغُوْتَِو  َف م  َِۚ َالْغ ي  شْدَُمِن  َالرُّ َق دَْتَّب يَّن  يْنٍِۗ اه َفىَِالد ِ َٓٗاِكْر  اٍَۗلْ  َل ه  ام  َانْفِص  ةَِالْوُثْقٰىَلْ  َباِلْعرُْو  َِف ق دَِاسْت مْس ك  َبِالِلّه
نْْۢ

َُس مِيْعٌَع لِيْمٌَ اللّٰه  و 

َ“Tidak ada paksaan dalam (menganut) agama (Islam). Sungguh, telah jelas jalan yang 
benar dari jalan yang sesat. Siapa yang ingkar kepada tagut dan beriman kepada Allah 
sungguh telah berpegang teguh pada tali yang sangat kuat yang tidak akan putus. Allah 
Maha Mendengar lagi Maha Mengetahui.  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9), 892-908   eISSN: 3024-8140 

899 
 

Menurut Wahbah al-Zuhaylī, bahwa ayat tesebut merupakan larangan memaksa 
untuk memeluk agama Islam karena agama merupakan dasar iman yang harus dipilih 
secara bebas dan diyakini tanpa paksaan. Ayat tersebut juga menyoroti pentingnya 
aturan dan konsekuensi dari kebebasan dalam memilih dan meyakini agama sebagai 
bagian dari hidayah yang berasal dari Tuhan. Cerminan sikap toleransi dalam 
memberikan kebebasan beragama terhadap orang lain ketika Allah menegaskan 
dengan kalimat lā ikrāhā fī al-dīn, yang berarti tidak ada paksaan memasuki dan 
memeluk sebuah agama, dalam hal ini adalah agama Islam. Kebebasan dengan tanpa 
ada paksaan terhadap orang lain untuk memeluk dan meyakini Islam didasarkan pada 
penegasan Allah dalam kalimat qad tabayyana al-rusydu min al-ghaī sebagai sebuah 
indikasi pemberian ultimatum bahwa kebebasan yang diberikanNya mempunyai 
konsekuensi logis yang harus diterima. Ayat tersebut memberikan gambaran 
bahwasanya dalam Islam kebebasan beragama bukan berarti memberikan justifikasi di 
mana selain agama Islam yang menjadi keyakinan seseorang dapat dianggap benar. 
Penekanannya hanya pada sikap dengan memberikan toleransi kepada manusia untuk 
tidak memaksa orang lain memeluk Islam, dengan alasan konkrit bahwa telah jelas 
ajaran dan tuntunan yang diberikan oleh Tuhan.  

• Q.S Al-Kahfi ayat 29 

Ayat ini memberi pengertian bahwa setiap orang memiliki hak dalam memilih 
keyakinan, Allah Swt berfirman: 

ََ َف لْي كْفرَُْۚ نَْش اۤء  م  َف لْيُؤْمِنَْوَّ نَْش اۤء  َف م  ب ِكمٍُْۗ َمِنَْرَّ قُّ قلَُِالْح   و 

“Dan Katakanlah: Kebenaran itu datangnya dari Tuhanmu; Maka Barangsiapa yang ingin 
(beriman) hendaklah ia beriman, dan Barangsiapa yang ingin (kafir) Biarlah ia kafir”.  

Agama sepatutnya dipilih secara sukarela tanpa adanya paksaan, karena 
keyakinan seseorang seharusnya didasarkan pada kehendak Tuhan yang memberikan 
kebebasan dalam memilih dan meyakini agama. Pentingnya kebebasan beragama 
merupakan bagian dari ajaran agama yang menghormati kebebasan individu dalam 
memilih jalan keimanan. Secara filosofis Wahbah Al-Zuḥaylī memberi alasan bahwa 
kebebasan itu sifatnya alamiah merupakan bawaan manusia yang diberikan oleh 
Tuhan, sehingga manusia dilahirkan dalam keadaan merdeka. Dalam tafsirnya, 
kebenaran dari Tuhan merupakan aturan terbaik bagi kehidupan manusia, maka 
kebebasan dalam memilih kebenaran boleh siapa saja dengannya ia beriman atau 
dengannya ia menolak. Hal ini menunjukkan pandangan bahwa kebebasan individu 
merupakan bagian integral dari eksistensi manusia yang harus dihormati dan di jaga. 

• Q.S Yūnus ayat 99 

تهىَي كُوَْ َح  َتكُْرِهَُالنَّاس  مِيْعًاٍَۗا ف ا نْت  نَْفىَِالْْ رْضَِكلُُّهُمَْج  َم  ن  م  ٰ َلْ  بُّك  َر  ل وَْش اۤء  نُوْاَمُؤْمِنِيْنَ و   

“Seandainya Tuhanmu menghendaki, tentulah semua orang di bumi seluruhnya beriman. 
Apakah engkau (Nabi Muḥammad) akan memaksa manusia hingga mereka menjadi 
orang-orang mukmin?” 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9), 892-908   eISSN: 3024-8140 

900 
 

Menurut Wahbah Al-Zuḥaylī, Allah tidak memaksa manusia dan juga tidak 
menyalahi pilihan mereka, akan tetapi memerintahkan mereka untuk beriman dan 
memberikan bagi mereka pilihan dan tujuan. Adapun masalah keimanan merupakan 
hak prerogatif Allah terhadap hambanya, jika Allah menghendaki niscaya Allah 
tancapkan keimanan dalam jiwanya. Jiwa itu dipilih dalam beriman tidak secara mutlak 
dan juga tidak memilih sendiri dengan kebebasan yang mutlak, tetapi terikat dengan 
sunatullah dalam penciptaan. Maknanya Allah memberikan hidayah yang Dia 
kehendaki dengan hikmah, ilmu dan keadilan-Nya. Keimanan yang bersumber dari 
seseorang hamba atas dasar paksaan tidak akan bermanfaat dan berfaedah untuknya. 
Iman tidak akan sempurna dengan paksaan dan tekanan juga kekerasan, tetapi iman 
akan sempurna dengan kelembutan dan kebebasan. 

• Q.S Al-Kāfirūn ayat 1-6 

Kebebasan dalam agama tidak hanya sebatas toleransi terhadap keyakinan 
agama tertentu, tetapi juga mencakup hak kebebasan untuk menjalankan ajaran 
agama sesuai dengan keyakinan individu. Islam mendorong sikap saling menghormati 
antara pemeluk agama yang berbeda tanpa campur tangan dalam aqidahnya masing-
masing. Firman Allah Swt 

َدِيْنَِ  لِي   ل كمَُْدِيْنُكمَُْو 

“untukmu agamamu, dan untukkulah, agamaku.”  

Adapun asbāb al-nuzūl dari ayat ini adalah diturunkan pada fase Makkah yang 
melatarbelakangi berkaitan dengan konteks negosiasi antara tokoh Quraisy Mekkah, 
seperti Umayyah Ibn Khalaf dan al-Walīd Ibn al-Mughirah dengan Nabi Muḥammad 
Saw terkait ajaran agama. Mereka menawarkan kesepakatan di mana mereka akan 
mengikuti ajaran Nabi Muḥammad Saw selama setahun, jika Nabi juga mengikuti ajaran 
mereka selama setahun. Nabi Muḥammad Saw menolak tawaran tersebut dan 
berlindung kepada Allah, sehingga ayat ini turun untuk menegaskan pentingnya 
loyalitas dan keikhlasan dalam menjalankan ajaran agama masing-masing. 

Ayat tersebut menerangkan bahwa setiap individu memiliki hak otoritas atas 
keyakinan dan ajarannya sendiri, sementara Islam memiliki dasar tauhid, keikhlasan, 
dan kepasrahan sebagai basisnya. Az Zamakhsyarī berkata, makna ayat ini adalah 
sesungguhnya aku adalah seorang Nabi yang diutus kepada kalian untuk mengajak kalian 
kepada kebenaran dan keselamatan. Jika kalian tidak menerima ajakanku dan tidak mau 
mengikutiku, tinggalkan aku dan jangan kalian mengajakku kepada kesyirikan. 
Pandangan ini menekankan bahwa Islam menghargai ajaran agama lain namun tidak 
membenarkan konsep ajaran tersebut, dengan keyakinan bahwa hanya Islam yang 
dianggap sebagai agama yang benar. Pandangan ini dilatarbelakangi bahwa konsep 
diluar keyakinan Islam adalah sebagai bentuk tindakan syirik sebagaimana yang 
dilakukan oleh kaum Quraisy. Maka konsekuensi dari agama adalah tindakan dan 
balasan, sehingga apa yang diyakini dan dilakukan oleh seseorang akan berdampak 
pada dirinya berdasarkan keyakinannya. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9), 892-908   eISSN: 3024-8140 

901 
 

• Q.S Al-An’ām ayat 108 

Eksistensi agama-agama lain tidak dipertanyakan oleh Al-Qur'an, sehingga 
penting bagi pemeluk agama untuk saling menghormati dan menghargai meskipun 
memiliki keyakinan yang berbeda. Agama dianggap sebagai perekat sosial karena 
menciptakan ikatan emosional dan moral dalam masyarakat yang menjaga nilai, 
kepercayaan, dan kebiasaan bersama. Allah SWT berfirman: 

يَّنَّاَلَِ َز  َك ذٰلِك  َبِغ يرَِْعِلْم ٍۗ َِف ي سُبُّواَاللّٰه َع دْوًاْۢ َمِنَْدوُْنَِاللّٰه َي دْعُوْن  َت سُبُّواَالَّذِيْن  لْ  اََكلُ َِو  رْجِعُهُمَْف يُن ب ِئهُُمَْبِم  ب ِهِمَْمَّ َثمََُّالِٰىَر  ل هُمْْۖ َع م  ة  َامَُّ

لُوْنَ   ك انُوْاَي عْم 

“Dan Janganlah kamu memaki (sesembahan) yang mereka sembah selain Allah karena 
mereka nanti akan memaki Allah dengan melampaui batas tanpa (dasar) pengetahuan. 
Demikianlah, Kami jadikan setiap umat menganggap baik pekerjaan mereka. Kemudian 
kepada Tuhan merekalah tempat kembali mereka, lalu Dia akan memberitahukan kepada 
mereka apa yang telah mereka kerjakan.” 

Menjunjung tinggi etika dan moral dalam hubungan antar pemeluk agama serta 
menjaga nilai kebaikan bersama merupakan sebuah keharusan yang harus di jaga dan 
dijalankan oleh pemeluk agama Islam. Larangan mencela dan mencaci sembahan dari 
agama lain sebagaimana ditunjukkan dalam ayat tersebut bertujuan untuk mencegah 
terjadinya ketidakharmonisan antara umat Islam dengan umat agama lain serta 
terciptanya kedamaian dan kerukunan di masyarakat. Sangat penting menghindari 
tindakan yang dapat menimbulkan kerusakan atau kebencian dalam menjalankan 
ketataan atau kebaikan, jika suatu tindakan dapat menyebabkan kerusakan atau 
permusuhan, sebaiknya tindakan tersebut dihindari. Hal ini sejalan dengan ajaran untuk 
bersikap lemah lembut dan penuh kasih sayang, seperti yang diperintahkan kepada 
Musa dan Harun dalam menghadapi Firaun “Berbicaralah kamu berdua kepadanya 
(Fir‘aun) dengan perkataan yang lemah lembut, mudah-mudahan dia sadar atau takut” 
(Q.S. Tāhā: 44). 

• Q.S Yūnus ayat 40-41 

َا َ بُّك  ر  َو  َيُؤْمِنَُبهٍِٖۗ نَْلَّْ مِنْهُمَْمَّ نَْيُّؤْمِنَُبهَِٖو  مِنْهُمَْمَّ عْل مَُبِالْمُفْسِدِيْنَ و   

ءٌَم َِ ا ن اَ۠ب رِيْۤ لَُو  ا عْم  آَٗ َمِمَّ ـُٔوْن 
َا نْتمَُْب رِيْۤ لُكمَُْۚ ل كمَُْع م  لِيَْو  َف قلَُْل ِيَْع م  اِنَْك ذَّبُوْك  لُوْنَ و  اَت عْم  مَّ  

َ“Di antara mereka ada orang yang beriman padanya (Al-Qur’an), dan di antara mereka 
ada (pula) orang yang tidak beriman padanya. Tuhanmu lebih mengetahui tentang orang-
orang yang berbuat kerusakan (40). Jika mereka mendustakanmu (Nabi Muḥammad), 
katakanlah, “Bagiku perbuatanku dan bagimu perbuatanmu. Kamu berlepas diri dari apa 
yang aku perbuat dan aku pun berlepas diri dari apa yang kamu perbuat (41).” 

Ayat ini menjelaskan bahwa ada dua golongan orang-orang musyrik dalam hal 
menerima Al-Qur’an. Ada golongan yang percaya kepada Al-Qur’an dan mengetahui 
bahwa Al-Qur’an itu benar, akan tetapi mereka keras kepala dan tetap 
mendustakannya. Golongan lainnya meragukan dan memang tidak mempercayai Al-



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9), 892-908   eISSN: 3024-8140 

902 
 

Qur’an. Ayat ini juga menerangkan kepada kita bahwa setiap orang memiliki hak dalam 
memilih dan menentukan pilihannya dengan tidak ada tekanan dan paksaan bagi orang 
yang mengajak kepada kebenaran. Cukuplah menyampaikan risalah, memberi 
peringatan atau nasehat kepada mereka. Apabila mereka berpaling dan mengabaikan, 
maka katakan lī ‘amalī lakum ‘amalukum dengan berlepas diri terhadap apa yang 
mereka kerjakan begitu juga sebaliknya, karena masing-masing akan mempertanggung 
jawabkan dan mendapatkan balasan atas perbutannya. 

• Q.S Alī ‘Imrān ayat 64 

Al-Qur'an mengajarkan keseimbangan hubungan antara manusia (hablum min 
al-nas) dan hubungan dengan Allah (hablum min Allah). Proses dialog yang disebutkan 
melibatkan interaksi antara manusia dan Tuhan serta antar sesama manusia, baik 
dalam hal keimanan maupun masalah sosial masyarakat. Hal tersebut tergambar dalam 
Al-Qur’an yang berbunyi: 

َ يْـ َقلَُْيٰٓٗا هْل  َبهَِٖش  َنُشْرِك  لْ  َاللّٰه َو  اِلَّْ َن عْبدَُ  ب يْن كمَُْا لَّْ َب يْن ن اَو  اۤء ْۢ َس و  ة  نَْدوُْنََِالْكِتٰبَِت ع ال وْاَالِٰىَك لِم  ب عْضُن اَب عْضًاَا رْب ابًاَم ِ َي تَّخِذَ  لْ  اَوَّ

لَّوْاَف قُوْلُواَاشْه دوُْاَبِا نَّاَمُسْلِمُوَْ َف اِنَْت و  ٍِۗ نَ اللّٰه  

َ“Katakanlah (Nabi Muḥammad), “Wahai Ahlulkitab, marilah (kita) menuju pada satu 
kalimat (pegangan) yang sama antara kami dan kamu, (yakni) kita tidak menyembah 
selain Allah, kita tidak mempersekutukanNya dengan sesuatu apa pun, dan tidak (pula) 
sebagian kita menjadikan sebagian yang lain sebagai tuhan-tuhan selain Allah.” Jika 
mereka berpaling, katakanlah (kepada mereka), “Saksikanlah bahwa sesungguhnya kami 
adalah orang-orang muslim.” 

Dalam tafsir Al-Munīr, Wahbah Al-Zuḥaylī menyebutkan kalimatun sawā’ pada 
ayat di atas sebagai kalimat yang mengandung ajakan kembali kepada kalimat yang 
adil, tengah-tengah dan sama yang tidak dapat diperselisihkan di antara kedua belah 
pihak yang di bawa oleh semua Nabi, dan diserukan oleh semua syari’at dan empat 
kitab suci (Taurat, Zabur, Injil dan Al-Qur’an) yang diturunkan kepada mereka dan yang 
diperintahkan oleh shuhuf (lembaran-lemaran yang berisikan wahyu), yaitu kalimat 
tauhid lā ilāha illa Allāh. Dapat disimpulkan bahwa ayat tersebut  sebagai ajakan kepada 
ahl al-kitab untuk kembali kepada kalimatun sawā’ yang menekankan penyembahan 
tunggal kepada Allah, tanpa menyekutukan-Nya atau menjadikan manusia sebagai 
tuhan. Keseluruhan interpretasi tersebut mendukung pemahaman tentang 
keharmonisan dan kedamaian antara umat beragama dan bernegara, khususnya dalam 
masyarakat majemuk.  

• Q.S Al-Mumtaḥanah ayat 8  

Hubungan kaum muslimin dengan non-muslim dalam hal mu’amalah 
merupakan sebuah rukhsah yang diberikan Allah Swt kepada kaum muslimin, Firman 
Allah SWT: 

َ نَْدِي ارِكمَُْا نَْت ب رَُّلْ  ل مَْيُخْرِجُوْكمَُْم ِ يْنَِو  َل مَْيُق اتلُِوْكمَُْفىَِالد ِ َُع نَِالَّذِيْن  َالْمُقْسِطِيْنَ َي نْهٰىكمَُُاللّٰه َاللّٰه َيُحِبُّ َاِنَّ اَالِ يْهِمٍْۗ تقُْسِطُوْٓٗ وْهمَُْو   



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9), 892-908   eISSN: 3024-8140 

903 
 

“Allah tidak melarang kamu untuk berbuat baik dan berlaku adil terhadap orang-orang 
yang tidak memerangimu karena agama dan tidak (pula) mengusir kamu dari negerimu. 
Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang berlaku adil.” 

Al-Ṭabarī menerangkan bahwa yang dimaksud berbuat baik kepada non-muslim 
adalah orang-orang musyrik dari berbagai kalangan Wahbah alZuḥaylī dalam tafsirnya 
menjelaskan bahwa Allah tidak melarang kaum muslimin untuk bersikap baik kepada 
orang-orang kafir selama mereka tidak memerangi agama Islam, tidak mengusir kaum 
muslimin dari kampung halaman dan rumah-rumah mereka. Berbuat baik kepada 
orangorang kafir seperti menyambung kekerabatan, berbuat baik kepada tetangga, 
menjamu dan menyambut kunjungan dengan baik, berbuat adil, menunaikan hak 
mereka (memenuhi janji, menunaikan amanah, membayar harga barang yang di beli 
tanpa dikurang-kurangi). 

• Q.S Al-Hajj ayat 40  

Ayat ini merupakan bentuk perlindungan Allah terhadap sebagian manusia 
dengan sebagian yang lain agar terhindar dari sikap saling menzalimi. 

َاخُْرِجُوْاَمِنَْدِي ارِهِمَْ الَّذِيْن  مَ ۨ  َلَّهُد ِ هُمَْببِ عْض  َب عْض  َِالنَّاس  َد فْعَُاللّٰه ل وْلْ  َو  ٍُۗ بُّن اَاللّٰه َٓٗا نَْيَّقُوْلُوْاَر  َاِلَّْ ق   بِي عٌَََبِغ يْرَِح  امِعَُو  و  تَْص 

َاَِ ٍۗ نَْيَّنْصُرُه  َُم  َاللّٰه نَّ ل ي نْصُر  َو  َِك ثيِْرًاٍۗ سٰجِدَُيذُْك رَُفِيْه اَاسْمَُاللّٰه م  ل وٰتٌَوَّ ص  َع زِيْزٌَوَّ َاللّٰه َل ق وِيٌّ نَّ  

“(yaitu) orang-orang yang telah diusir dari kampung halaman mereka tanpa alasan yang 
benar, hanya karena mereka berkata, "Tuhan kami hanyalah Allah." Dan sekiranya Allah 
tidak menolak (keganasan) sebagian manusia dengan sebagian yang lain, tentulah telah 
dirobohkan biara-biara Nasrani, gereja-gereja, rumah-rumah ibadah orang Yahudi dan 
masjid-masjid, yang di dalamnya banyak disebut nama Allah. Sesungguhnya Allah pasti 
menolong orang yang menolong (agama)-Nya. Sesungguhnya Allah benar-benar Maha 
Kuat lagi Maha Perkasa”. 

Wahbah Al-Zuhayli menyatakan bahwa ayat ini merupakan awal pensyari’atan 
perang karena disebabkan kaum muslimin diusir dari kampung halaman mereka 
(Makkah ke Madinah) tanpa hak dan alasan yang benar. Allah membela dan menjaga 
kebebasan beribadah di muka bumi serta melindungi tempat-tempat suci (tempat para 
biarawan, tempat ibadah umat Nasrani dan Yahudi, ataupun tempat ibadah kaum 
Muslimin) dan mengukuhkan prinsip kebebasan beribadah. Seandainya tidak karena 
adanya pensyari’atan perang untuk membela dan melindungi eksistensi dan hal-hal 
yang tidak boleh dilanggar, niscaya tempat-tempat ibadah itu telah dihancurkan. 
Demikian itu merupakan sunnah al-tadāfu’ (hukum keseimbangan kekutan alam) untuk 
menjaga keseimbangan diantara umat manusia. 

Prinsip-Prinsip Moderasi Beragama Antar Umat Beragama 

Agama berhasil membuka diri dan menganut wawasan kemanusiaan sesuai 
moderisasi dan globalisasi. Islam telah mumpuni dalam prinsip-prinsip seperti, keadilan 
(al-‘Adālah), keseimbangan (al-Tawāzun), dan toleransi (alTasāmuh). Dalam 
pandangan M. Quraish Shihab, beliau berpendapat bahwa dalam moderasi beragama 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9), 892-908   eISSN: 3024-8140 

904 
 

(wasaṭiyyah) didasari pada pondasi yang kuat seperti keadilan, keseimbangan, dan 
toleransi sehingga menjadikan moderasi dalam beragama bisa berdiri kokoh. Tiga 
prinsip tersebut menjadi sebuah indikator bagi seorang muslim dalam menjalankan 
agamnya terutama dalam mengukuh kerukunan dan kedamaian antar umat beragama. 
Adapun tiga indikator tersebut sebagaimana diberikan penjelasan sebagai berikut: 

• Al-‘Adalah (keadilan) 
Prinsip keadilan harus dijadikan landasan atau dasar yang paling utama 

dalam segala aspek kehidupan beragama dan bermasyarakat. Adil dalam Al-
Qur’an merupakan kata yang masih membutuhkan penjelasan, karena kata adil 
ketika berinteraksi dengan konteks ayat yang berbeda maka akan 
memunculkan makna yang berbeda juga. Berbagai makna yang tercantum dan 
terkandung didalamnya antara lain; 

a) “sama haknya”, maknanya yaitu kesetaraan hak dan perlakuan yang sama bagi 
semua. Prinsip keadilan ini menjadi dasar penting dalam menilai apakah suatu 
tindakan atau keputusan dianggap adil atau tidak. Seperti firman Allah dalam 
surat al-An'ām ayat 70: “Dan jika dia hendak menebus/mengganti (ta’dil) dengan 
segala macam tebusan (‘adl) apapun, niscaya tidak akan diterima itu daripadanya. 
Mereka itulah orangorang yang dijerumuskan ke dalam neraka. Bagi mereka 
(disediakan) munuman dari air yang mendidih dan azah yang pedih disebabkan 
kekafiran mereka terdahulu”. Kata ‘adl atau tebusan dalam ayat tersebut berarti 
mengganti dengan sesuatu lainnya yang sama, setara dan seimbang. Ketika 
seseorang berbuat baik, maka dibalas dengan kebaikan, begitu pula sebaliknya 
apabila berbuat jahat maka dibalas dengan kejahatan pula. 

b) “menempatkan sesuatu pada tempat yang sudah semestinya (tidak zalim)”, 
maknanya yaitu menempatkan sesuatu tindakan pada posisi yang seharusnya, 
tanpa perlakuan yang sebaliknya. Hal ini merupakan salah satu cara untuk 
mencapai keadilan, meskipun dalam situasi ketika kuantitasnya tidak sama di 
beberapa hal. Seperti pergaulan antar umat beragama, Firman Allah dalam 
surat al-Syurā ayat 15:َ “Oleh karena itu, serulah (mereka untuk beriman), 
tetaplah (beriman dan berdakwah) sebagaimana diperintahkan kepadamu (Nabi 
Muḥammad), dan janganlah mengikuti keinginan mereka. Katakanlah, “Aku 
beriman kepada kitab yang diturunkan Allah dan aku diperintahkan agar berlaku 
adil di antara kamu. Allah Tuhan kami dan Tuhan kamu. Bagi kami perbuatan kami 
dan bagimu perbuatanmu. Tidak (perlu) ada pertengkaran di antara kami dan 
kamu. Allah mengumpulkan kita dan kepada-Nyalah (kita) kembali.” Ayat 
mengandung beberapa petintah, diantaranya adalah Allah memerintahkan Nabi 
dan umatnya agar berlaku adil diantara kaum muslimin, juga antara Yahudi dan 
Nasrani. Nabi memutuskan hukum dengan adil dan tidak bertindak zalim serta 
tidak menambah ataupun menguranginya ketika mereka mengajukan perkara. 

c) “memberikan hak kepada pemiliknya secara tepat dan cepat”, maksudnya tidak 
menuntut seseorang atau sebuah kelompok menunda-nunda memberikan hak 
kepada kelompok lain yang padahal merekalah pemilik hak tersebut. Firman 
Allah dalam surat al-Hujurat ayat 9:َ“Jika ada dua golongan orang-orang mukmin 
bertikai, damaikanlah keduanya. Jika salah satu dari keduanya berbuat aniaya 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9), 892-908   eISSN: 3024-8140 

905 
 

terhadap (golongan) yang lain, perangilah (golongan) yang berbuat aniaya itu, 
sehingga golongan itu kembali kepada perintah Allah. Jika golongan itu telah 
kembali (kepada perintah Allah), damaikanlah keduanya dengan adil. Bersikaplah 
adil! Sesungguhnya Allah mencintai orang-orang yang bersikap adil” Firman Allah 
yang lain dalam surat al-Nisā’ ayat 58:َ “Sesungguhnya Allah menyuruh kamu 
menyampaikan amanah kepada pemiliknya. Apabila kamu menetapkan hukum di 
antara manusia, hendaklah kamu tetapkan secara adil. Sesungguhnya Allah 
memberi pengajaran yang paling baik kepadamu. Sesungguhnya Allah Maha 
Mendengar lagi Maha Melihat.” Kedua ayat tersebut diatas mengandung 
perintah untuk berlaku adil dalam setiap urusan serta memberikan ganti rugi 
secara adil dengan mendapatkan haknya masing-masing orang, sehingga tidak 
ada yang dirugikan dari kedua belah pihak. 

d) “moderasi”, maksudnya tidak melebihkan juga tidak mengurangi. “Wahai 
orang-orang yang beriman, apabila kamu berutang piutang untuk waktu yang 
ditentukan, hendaklah kamu mencatatnya. Hendaklah seorang pencatat di antara 
kamu menuliskannya dengan benar”.َ“Apabila kamu berbicara, lakukanlah secara 
adil sekalipun dia kerabat(-mu). Penuhilah pula janji Allah. Demikian itu Dia 
perintahkan kepadamu agar kamu mengambil pelajaran.” Dua ayat diatas 
berkaitan dengan mu’āmalah, satu menyangkut hutang piutang dimana Allah 
memerintahkan untuk mencatat jumlah hutangnya dengan adil, benar sesuai 
dengan fakta tanpa mengurangi atau melebihkan jumlahnya. Begitu juga halnya 
seseorang dalam bertutur kata dalam berbicara agar memperhatikan ucapan 
yang ia keluarkan sesuai dengan fakta, benar adanya tidak menambah dan 
mengurangi apa yang ia bicarakan. Adil berarti mempersamakan sesuatu 
dengan yang lain, baik dari segi nilai maupun dari segi ukuran, sehingga sesuatu 
tidak menjadi berat sebelah dan tidak berbeda satu sama lain. Adil juga berarti 
berpihak atau berpegang pada kebenaran. 

• Al-Tawazun (keseimbangan)  
Keseimbangan dalam konteks ini mengacu pada keseimbangan antara 

urusan yang berkaitan dengan Tuhan dan dunia, di mana tidak menolak 
keduanya namun tidak juga menjadikan kehidupan duniawi sebagai segalanya. 
Konsep ini menekankan pentingnya menjaga keseimbangan antara aspek 
spiritual dan materi dalam kehidupan, sesuai dengan keyakinan umat Muslim 
akan keberadaan di dunia ini dan di akhirat. Keseimbangan adalah prinsip utama 
wasaṭiyyah. Tanpa keseimbangan ini, keadilan tidak dapat dicapai. Firman Allah 
dalam Al-Qur’an tentang keseimbangan fonomena alam dalam surat al-Mulk 
ayat 3 dan surat alRa’du ayat 3:َ "(Dia juga) yang menciptakan tujuh langit 
berlapis-lapis. Kamu tidak akan melihat pada ciptaan Tuhan Yang Maha Pengasih 
ketidakseimbangan sedikit pun. Maka, lihatlah sekali lagi! Adakah kamu melihat 
suatu cela?”َ“Dialah yang menghamparkan bumi dan menjadikan gunung-gunung 
dan sungaisungai padanya. Dia menjadikan padanya (semua) buah-buahan 
berpasangpasangan (dan) menutupkan malam pada siang. Sesungguhnya pada 
yang demikian itu terdapat tanda-tanda (kebesaran Allah) bagi kaum yang 
berpikir”. lebih lanjut lagi bagaimana Allah menciptakan manusia dengan 
sempurna yang tersirat dalam surat al-Infiṭār ayat 7 Allah berfirman:َ“yang telah 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9), 892-908   eISSN: 3024-8140 

906 
 

menciptakanmu lalu menyempurnakan kejadianmu dan menjadikan (susunan 
tubuh)-mu seimbang?” Kata “fa’adalak” bermakna seimbang, memberi ukuran 
yang berpadanan dengan satu dan lainnya. Mengutip nukkilan M. Qurasy 
Shihab dari pendapat Sayyid Quthb mengenai beberapa keistimewaan jasmani 
manusia, diantaranya satu bagian dari telinga manusia (telinga bagian tengah) 
misalnya, merupakan rangkaian dari empat ribu lekukan yang sangat halus dan 
kompleks yang tersusun dalam satu sistem yang sangat rapi dalam kadar dan 
bentuknya.( Mamluatun, 2020) 

• Al-Tasamuh (toleransi) 
Dalam bahasa Arab, istilah "toleransi" diterjemahkan sebagai al-tasāmuh 

yang berarti memudahkan atau bersikap baik. Istilah ini membawa makna saling 
memudahkan dan bersikap terbuka satu sama lain, meskipun dalam AlQur'an 
tidak secara langsung menyebutkan istilah tersebut. Konsep toleransi dalam 
Islam menekankan kebebasan, kesetaraan, dan nilai-nilai yang terkait dengan 
sikap terbuka dan penerimaan terhadap perbedaan, sebagaimana yang 
diajarkan dalam esensi agama Islam. Sikap toleransi merupakan kesadaran dan 
dorongan batin untuk menghargai serta menerima perbedaan tanpa campur 
tangan atau penilaian terhadap pandangan dan sikap orang lain. Dalam hal ini, 
menyoroti pola pemikiran Wahbah Al-Zuhayli terkait kebebasan beragama yang 
dijelaskan dalam al-Qur'an sebagai suatu  keharusan. Kebebasan beragama 
dalam konteks ini bukan berarti setiap yang dilakukan dan dijalankan oleh 
penganut agama lain adalah benar. Namun, kebebasan dalam beragama dan 
menjalankan ajaran agama masing-masing sebagai sebuah pandangan 
bagaimana ajaran Al-Qur’an memberikan kebebasan kepada manusia untuk 
memeluk dan menjalankan ajaran agamanya.  

Peran Tafsir terhadap Moderasi Beragama dalam Menjaga Keharmonisan Antar Umat 
Beragama 

Keragaman agama tidak dapat menghalangi kebutuhan untuk menjalin 
hubungan antar pemeluk agama. Hal ini menunjukkan bahwa meskipun terdapat 
perbedaan keyakinan, penting untuk tetap membangun hubungan yang harmonis dan 
saling menghormati antar individu yang menganut agama yang berbeda. Pengakuan 
eksistensi keberagamaan orang lain secara proporsional dan tidak menghilangkan 
perbedaan-perbedaan yang ada pada agama-agama merupakan sikap yang diperlukan 
masyarakat agama yang majemuk. Pengakuan disini juga berarti menyadari akan 
adanya dimensi-dimensi doktrinal yang berbeda dari masingmasing agama. 
Keniscayaan ini dipengaruhi oleh sifat dasar agama yang universal yaitu kemanusiaan 
(humanity). 

Setiap agama memiliki ajaran-ajaran yang serupa dalam hal menerapkan nilai-
nilai kemanusiaan. Dengan memahami nilai-nilai yang sama, para penganut agama 
dapat menunjukkan tindakan yang serupa berdasarkan pemahaman mereka terhadap 
ajaran kemanusiaan yang berasal dari keyakinan masing-masing agama. Universalitas 
ajaran dalam setiap agama dapat membawa dampak tindakan toleran yang dapat 
mengatasi problem yang muncul dalam relasi antar agama. Sebaliknya, keterbatasan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9), 892-908   eISSN: 3024-8140 

907 
 

pengetahuan tentang nilai-nilai universal dalam setiap agama dapat menyebabkan 
sikap intoleransi. Pengetahuan tersebut sering kali didasarkan pada ajaran-ajaran yang 
terdapat dalam kitab suci masing-masing agama, yang jika tidak dipahami dengan baik, 
dapat memicu sikap tidak toleran terhadap keyakinan dan praktik agama lainnya. 
Memahami Al-Qur’an tidak sebatas pada tekstual, melainkan harus merujuk pada 
penafsiran para ulama yang eksistensinya tidak diragukan, bukan penafsiran dari 
sembarang orang yang tidak memiliki keilmuan agama serta tidak memenuhi syarat 
sebagai mufasir. Tafsir yang mumpuni secara keseluruhan, terperinci dan konseptual 
dapat mengarahkan umatnya pada prinsip ajaran agama yang semestinya. Dalam 
konteks moderasi, tafsir diharapkan dapat memposisikan diri diantara permasalahan-
permasalahan kontemporer yang secara tekstual tidak terdapat dalam Al-Qur’an. 

Penafsiran para ulama terhadap ayat Al-Qur’an bisa menjadi rujukan dalam 
menyikapi permasalah-permasalahan kontemporer dan meluruskan pemahaman yang 
keliru. Tafsir juga memberi wawasan keagamaan yang luas sehingga tidak menjadikan 
seseorang itu merasa paling benar dan mudah menyalahkan orang lain atau kelompok 
tertentu yang berbeda pemahaman dengannya. Pemahaman yang baik terhadap 
penafsiran ayat-ayat Al-Qur’an khususnya berkaitan dengan moderasi dapat mengarah 
pada sikap dan perilaku terpuji yang dapat diimplementasikan dalam masyarakat yang 
beragam secara sosial. Berikut beberapa keutamaan memahami tafsir ayat-ayat 
moderasi beragama; Mengetahui nilai-nilai kemanusiaan, Mengembangkan sikap saling 
menghormati, Menghindari konflik dan kekerasan, Menjaga persatuan dan kesatuan, 
Membangun karakter mulia, Meningkatkan kualitas ibadah. 

Kesimpulan 

Secara keseluruhan, moderasi beragama memiliki peran yang sangat penting 
dalam menjaga keharmonisan di tengah-tengah keberagaman agama dan budaya yang 
ada di masyarakat. Melalui pendekatan tafsir maqashid al-Qur'an, penelitian ini 
mengungkapkan bahwa moderasi beragama bukan hanya soal toleransi, tetapi juga 
mencakup penerapan nilai-nilai utama dalam ajaran Islam, seperti keadilan, 
kemaslahatan, dan keseimbangan sosial. Ayat-ayat yang menekankan prinsip 
moderasi, seperti menghormati perbedaan, menghindari kekerasan, serta membangun 
dialog antar umat beragama, sangat relevan untuk menciptakan iklim damai dalam 
kehidupan sosial. 

Prinsip-prinsip moderasi beragama, yang meliputi al ‘adalah (sikap adil), al 
tawazun (keseimbangan), serta mengedepankan al tasamuh (sikap saling 
menghormati), menjadi landasan penting untuk mengurangi ketegangan dan konflik 
antar kelompok yang berbeda. Tafsir maqashid al-Qur'an memberikan pemahaman 
yang lebih dalam tentang bagaimana syariat Islam bertujuan untuk mencapai 
kesejahteraan umat manusia, bukan hanya dalam konteks pribadi, tetapi juga dalam 
kehidupan sosial yang harmonis. 

Oleh karena itu, penguatan moderasi beragama sangat diperlukan sebagai 
strategi utama dalam menciptakan masyarakat yang inklusif, damai, dan saling 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(9), 892-908   eISSN: 3024-8140 

908 
 

menghormati. Implementasi moderasi beragama dapat menjadi jalan tengah untuk 
meredakan perbedaan, sekaligus memperkuat integrasi sosial di tengah masyarakat 
yang semakin pluralistik. Hal ini juga menunjukkan bahwa moderasi beragama, yang 
berpijak pada prinsip-prinsip maqashid al-Qur'an, dapat menjadi dasar yang kuat bagi 
terciptanya kedamaian dan kesejahteraan bersama dalam kehidupan bermasyarakat. 

Daftar Pustaka 

Ach. Maimun, Fathurrosyid, & A. Tajib. (2024). Moderasi Beragama dalam Al-Qur’an: 
Kontekstualisasi Kisah Nabi Ibrahim dalam Perspektif Tafsir Maqāṣidī. Mutawatir : 
Jurnal Keilmuan Tafsir Hadith, 14(1), 109–140. 
https://doi.org/10.15642/mutawatir.2024.14.1.109-140 

Anam, K., Kadir, A., & Rofiq, A. (2023). INTERPRETATION AND INTERNALIZATION OF 
MODERATION VALUES IN PONDOK MODERN DARUSSALAM GONTOR. MIQOT: 
Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman, 47(2), 238. https://doi.org/10.30821/miqot.v47i2.1081 

Azami, H. T., & Sutriadi, M. R. D. (2022). Reinterpretasi Q.S. Al-Baqarah 142-143 
Perspektif Tafsir Maqashidi. Islamika : Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman, 22(2), 202–217. 
https://doi.org/10.32939/islamika.v22i2.1498 

Najib, M., & Firmansyah, R. (2023). Moderasi Islam dalam Al-Qur’an: Studi Komparatif 
Tafsir Al-Azhar, Al-Misbah dan Kemenag. Jurnal Iman dan Spiritualitas, 3(3), 489–
502. https://doi.org/10.15575/jis.v3i3.22462 

Nurdin, F. (2021). Moderasi Beragama menurut Al-Qur’an dan Hadist. Jurnal Ilmiah Al-
Mu’ashirah, 18(1), 59. https://doi.org/10.22373/jim.v18i1.10525 

Rezi, M. (2020). Moderasi Islam Era Mileneal (Ummatan Wasathan Dalam Moderasi Islam 
Karya Muchlis Hanafi). 2. 

Samsuri, B., & Askar, A. (2024). Moderasi Beragama Dalam Kacamata Islam Dan 
Buddha (Analisis Komparatif). Jurnal Studi Agama, 7(2), 56–67. 
https://doi.org/10.19109/jsa.v7i2.19380 

Yahya, I. (n.d.). MODERASI BERAGAMA DALAM PERSPEKTIF AL-QUR’AN. 
Zamimah, Iffati. ”Moderatisme Islam dalam Konteks Keindonesian”, Jurnal Al-Fanar, 

Vol.1, No.1, Tahun 2018, hlm. 87-88 
 
 
 


