
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 
Volume 3, Issue July, 2025 pp. 25-33   http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Kewarganegaraan global dan tantangannya dalam 
konteks keislaman 

 

Firda Rahmadhania1, Fatimatuz Zuhriyah2  
1,2 Program Studi Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah, Universitas Islam Negeri  Maulana Malik Ibrahim 
Malang 
e-mail:  firdarahmadhania99@gmail.com1 , fatimatuzzuhriyah29@gmail.com2  
 

A B S T R A K 
Konsep kewarganegaraan global muncul sebagai respons terhadap 
meningkatnya interkoneksi antarnegara dalam berbagai aspek 
kehidupan, seperti ekonomi, sosial, budaya, dan lingkungan. Kewargaan 
global menekankan partisipasi aktif individu dalam isu-isu kemanusiaan 
lintas batas negara, serta menanamkan nilai-nilai universal seperti hak 
asasi manusia, toleransi, dan tanggung jawab sosial. Di sisi lain, Islam 
sebagai agama yang universal juga mengusung misi global melalui 
prinsip keadilan, persaudaraan, dan kesejahteraan umat manusia. 
Namun demikian, tantangan muncul ketika sebagian nilai-nilai global 
modern yang berakar dari sekularisme dan liberalisme bertentangan 
dengan prinsip-prinsip syariat Islam. Fenomena krisis identitas, arus 

sekularisasi, relativisme moral, serta pengaruh berlebihan dari nilai-nilai Barat telah memengaruhi pola pikir 
umat Muslim, terutama dalam konteks kehidupan publik dan sosial. Artikel ini membahas bagaimana umat 
Islam menghadapi tantangan tersebut dengan pendekatan kritis berbasis maqashid syariah, penguatan 
pendidikan Islam, serta dialog antarperadaban. Dengan demikian, Islam tidak menolak kewargaan global, 
melainkan menawarkan paradigma alternatif yang berbasis nilai-nilai transendental dan etika universal 
dalam kerangka tauhid 
 
A B S T R A C T 
concept of global citizenship emerged as a response to the increasing interconnection between countries 
in various aspects of life, such as economic, social, cultural, and environmental. Global citizenship 
emphasizes the active participation of individuals in humanitarian issues across national borders, as well 
as instilling universal values such as human rights, tolerance, and social responsibility. On the other hand, 
Islam as a universal religion also carries a global mission through the principles of justice, brotherhood, 
and the welfare of humanity. However, challenges arise when some modern global values rooted in 
secularism and liberalism conflict with the principles of Islamic law. The phenomenon of identity crisis, the 
flow of secularization, moral relativism, and the excessive influence of Western values have influenced 
the mindset of Muslims, especially in the context of public and social life. This article discusses how 
Muslims face these challenges with a critical approach based on maqashid sharia, strengthening Islamic 
education, and dialogue between civilizations. Thus, Islam does not reject global citizenship, but offers an 
alternative paradigm based on transcendental values and universal ethics within the framework of 
monotheism.  
 

Pendahuluan  

Perkembangan globalisasi dalam abad ke-21 telah membawa dampak besar 
terhadap berbagai aspek kehidupan manusia. Dunia kini tidak lagi terbagi secara kaku 
dalam batas-batas teritorial negara, tetapi telah berkembang menjadi sebuah jaringan 

Kata Kunci: 
Kewarganegaraan global, 
islam, nilai barat, tantangan 
keislaman, sosial 
 
Keywords: 
Global citizenship, islam, 
western values, islamic 
challenges, social 
 
 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(7), 25-33  eISSN: 3024-8140 

26 
 

global yang saling terhubung melalui arus informasi, perdagangan, pendidikan, politik, 
budaya, dan teknologi. Globalisasi pada dasarnya merupakan produk dari modemisasi. 
Modemisasi berarti rasionalisasi untuk memperoleh daya guna yang maksimal dalam 
berfikir dan bekerja demi kebahagiaan umat. Oleh karena itu, modemisasi berarti pula 
berfikir dan bekerja menurut fitrah atau sunatullah (hukum Ilahi) yang hak, sebab alam 
adalah hak. Era globalisasi merupakan produk pembangunan yang dimotori oleh Barat 
selaku pemegang konstelasi dunia dalam bidang iptek dan ekonomi. Namun perlu 
disadari pula keberhasilan Barat menjadi pihak yang paling berpengaruh di dunia 
sesungguhnya tidak terlepas dari peran lembaga pendidikannya. Dengan kata lain 
persoalan globalisasi tidak terlepas dari keberadaan lembaga pendidikan selaku 
pencetak sumber daya manusia (SDM). (Munir & Zakiyah, 2017) menegaskan bahwa 
manajemen perubahan pada lembaga pendidikan Islam di era globalisasi menjadi 
kebutuhan mendesak agar lembaga mampu beradaptasi dengan perkembangan zaman. 
Globalisasi melibatkan pembahan dalam bidang ekonomi, sosial, kultural, dan yang 
paling ulama ialah iptek. Era globalisasi memunculkan era kompetensi. Hanya manusia 
yang unggul yang akan survive di dalam kehidupan yang penuh persaingan. Karena itu 
salah satu persoalan yang muncul bagaimana upaya meningkatkan kuaiitas sumber daya 
manusia, membentuk manusia yang unggul secara aktif dalam persaingan yang sehat 
untuk mencari yang terbaik. Jadi globalisasi adalah proses pertumbuhan Negara-negara 
maju dalam bidang iptek, politik, budaya, militer, dan ekonomi. Mereka membawa 
pengaruh terhadap Negara-negara berkembang yang bisa berdampak positif dan 
negative (Arsah, 2015). 

Dalam konteks ini, muncul sebuah gagasan baru yang disebut sebagai 
kewarganegaraan global (global citizenship), yaitu konsep yang menekankan peran 
individu sebagai bagian dari komunitas kemanusiaan global, bukan sekadar warga dari 
suatu negara bangsa. Individu yang memiliki kesadaran global ini diharapkan dapat 
terlibat aktif dalam menangani isu-isu bersama yang bersifat lintas negara seperti 
kemiskinan, perubahan iklim, ketimpangan sosial, hingga krisis kemanusiaan. 
Kewarganegaraan global tidak hanya berorientasi pada hak dan kewajiban formal, 
tetapi lebih kepada sikap, nilai, dan keterlibatan sosial dalam mewujudkan kehidupan 
dunia yang damai, adil, inklusif, dan berkelanjutan. Dalam kerangka ini, nilai-nilai seperti 
hak asasi manusia, demokrasi, toleransi, kesetaraan, dan tanggung jawab sosial menjadi 
landasan utama dalam membentuk karakter warga dunia. Namun demikian, meskipun 
konsep ini membawa semangat kemanusiaan yang luhur, tetap terdapat sejumlah 
tantangan dan ketegangan ketika nilai-nilai global tersebut bersentuhan dengan nilai-
nilai dan prinsip-prinsip keagamaan yang dianut oleh komunitas tertentu, khususnya 
umat Islam. 

Islam sebagai agama universal telah lebih dahulu menegaskan prinsip-prinsip yang 
mendukung kehidupan global yang adil dan damai. Ajaran-ajaran seperti rahmatan lil 
‘alamin (rahmat bagi seluruh alam), al-‘adl (keadilan), al-musawah (kesetaraan), dan 
ukhuwah basyariyah (persaudaraan kemanusiaan) menunjukkan bahwa Islam secara 
prinsipil sangat mendukung terbentuknya tatanan dunia yang berlandaskan 
kemanusiaan dan keadilan. Upaya pengembangan Islam moderat tidak dapat 
dipisahkan dari pengelolaan pendidikan agama yang menekankan pluralitas, moderasi, 
dan nilai rahmatan lil ‘alamin(Walid, 2020). Namun, perlu disadari bahwa sebagian besar 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(7), 25-33  eISSN: 3024-8140 

27 
 

nilai-nilai yang berkembang dalam konsep kewarganegaraan global dewasa ini banyak 
dipengaruhi oleh filsafat sekularisme dan liberalisme Barat. Konsep-konsep seperti 
kebebasan mutlak, relativisme moral, individualisme ekstrem, serta pemisahan antara 
agama dan urusan publik, menjadi bagian dari kerangka nilai dominan yang menyertai 
kewargaan global. Inilah titik kritis yang menimbulkan berbagai tantangan dalam 
konteks keislaman. Umat Islam dihadapkan pada dilema untuk menyesuaikan diri 
dengan tatanan global agar tidak tertinggal dalam percaturan internasional, namun di 
sisi lain tetap menjaga prinsip aqidah dan syariah sebagai identitas dan pedoman hidup. 
Arus globalisasi nilai yang terlalu kuat dapat memicu krisis identitas, sekularisasi 
pemikiran, serta terjadinya penyimpangan moral jika tidak diantisipasi dengan baik. 
Selain itu, umat Islam juga masih menghadapi stigma global seperti islamofobia dan 
diskriminasi, yang menjadi penghalang dalam partisipasi mereka sebagai warga global 
secara setara. 

 Berdasarkan latar belakang tersebut, tulisan ini berupaya mengkaji secara 
komprehensif bagaimana Islam memandang konsep kewarganegaraan global serta 
tantangan-tantangan yang muncul dari interaksi nilai antara Islam dan dunia global 
modern. Kajian ini penting untuk menemukan titik temu antara nilai-nilai global dan nilai-
nilai Islam, sekaligus menggali solusi berbasis maqashid syariah (tujuan syariat Islam), 
pendidikan Islam, serta dialog antar peradaban, agar umat Islam dapat mengambil 
peran aktif dalam dunia global tanpa kehilangan jati dirinya. Dengan demikian, umat 
Islam diharapkan mampu menjadi warga dunia yang kritis, kontributif, dan tetap 
berpegang teguh pada prinsip iman dan moralitas Islam. 

Pembahasan  

Kewarganegaraan Global 

 Menurut studi UNESCO, kewarganegaraan global dipahami sebagai sebuah 
konsep yang mencerminkan kesadaran akan keberadaan dalam komunitas kemanusiaan 
yang lebih luas. Pandangan ini pada dasarnya menyoroti adanya hubungan timbal balik 
dalam aspek politik, ekonomi, sosial, dan budaya, serta keterkaitan antara level lokal, 
nasional, dan global. Hal ini mendorong munculnya rasa memiliki terhadap komunitas 
global yang lebih besar. Walaupun gagasan mengenai kewarganegaraan global semakin 
sering diperbincangkan di berbagai belahan dunia seiring pesatnya arus globalisasi, 
faktanya konsep ini masih dianggap belum memiliki kejelasan yang pasti. UNESCO 
sendiri menyatakan bahwa para pendukung pendidikan kewarganegaraan global 
mengakui belum terdapat definisi baku yang diterima secara universal. Sebaliknya, 
konsep ini lebih sering dipahami sebagai semangat atau metafora, bukan sebagai status 
keanggotaan formal yang terdefinisi secara hukum. Kewarganegaraan global berarti 
memberdayakan individu manusia untuk berpartisipasi dalam keputusan mengenai 
kehidupan mereka, termasuk kondisi politik, ekonomi, sosial, budaya dan lingkungan di 
mana mereka tinggal. Hak ini juga mencakup hak untuk memilih, hak untuk menyatakan 
pendapat dan bergaul dengan orang lain, dan hak untuk menikmati kualitas hidup yang 
layak dan bermartabat. Hal ini diekspresikan melalui keterlibatan dalam berbagai 
komunitas di mana individu menjadi bagiannya, di tingkat lokal, nasional dan global, 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(7), 25-33  eISSN: 3024-8140 

28 
 

termasuk hak untuk menantang otoritas dan struktur kekuasaan yang ada dengan 
tujuan untuk mengubah dunia (Usmi, 2023). 

 Hakikat kewarganegaraan global adalah bentuk kewargaan yang melampaui 
sekat-sekat teritorial suatu negara. Dalam konteks kekinian, konsep ini dapat dimaknai 
sebagai sikap dan cara berpikir yang berwawasan global, yang mendorong individu 
untuk berpartisipasi secara aktif, baik di ranah nasional maupun internasional, dalam 
menghadapi dan mencari solusi atas berbagai persoalan global, seperti kemiskinan, 
ketimpangan sosial, krisis lingkungan, serta isu-isu kemanusiaan lainnya. Tujuan 
utamanya adalah membentuk individu sebagai warga dunia yang mampu berkontribusi 
dalam menciptakan perdamaian, keamanan, keadilan, toleransi, inklusivitas, dan 
keberlanjutan dunia. Dengan demikian, esensi dari kewargaan global terletak pada 
kapasitas individu untuk menjalankan peran sosial yang melintasi batas-batas negara 
dengan menjunjung tinggi nilai-nilai kemanusiaan universal.  

Nilai-nilai Global dan Islam 

 Konsep kewarganegaraan global muncul dari tuntutan dunia yang semakin 
terhubung dalam berbagai aspek kehidupan, seperti ekonomi, pendidikan, budaya, dan 
teknologi (Sofyan & Sanusi, 2020). Dalam kerangka ini, individu tidak lagi dipandang 
hanya sebagai warga negara dari suatu bangsa tertentu, tetapi juga sebagai bagian dari 
komunitas global. Kewarganegaraan global membawa nilai-nilai seperti hak asasi 
manusia, toleransi, demokrasi, pluralisme, dan tanggung jawab bersama atas 
permasalahan global, seperti krisis iklim, kemiskinan, ketidaksetaraan, dan konflik 
internasional. Di sisi lain, Islam sebagai agama yang universal juga membawa misi global. 
Islam mengajarkan nilai-nilai kemanusiaan yang melampaui batas-batas etnis, geografi, 
dan kebangsaan. Ajaran seperti ‘rahmatan lil ‘alamin’ (rahmat bagi seluruh alam), ‘al-
‘adl’ (keadilan), dan ‘al-musawah’ (kesetaraan) menunjukkan bahwa Islam sangat 
terbuka terhadap nilai-nilai global, sejauh nilai-nilai tersebut tidak bertentangan dengan 
prinsip dasar syariat. 

 Secara umum, terdapat titik temu yang kuat antara nilai-nilai kewarganegaraan 
global dan prinsip-prinsip Islam. Keduanya sama-sama menolak diskriminasi, 
mengedepankan perdamaian, mendorong solidaritas antarumat manusia, serta 
mengajarkan pentingnya tanggung jawab sosial. Contohnya, dalam Islam zakat dan 
sedekah merupakan bentuk nyata kontribusi sosial terhadap kesejahteraan masyarakat. 
Ini sejalan dengan prinsip kewarganegaraan global yang menekankan solidaritas lintas 
bangsa. Namun demikian, terdapat pula perbedaan fundamental. Nilai-nilai global 
modern banyak berakar dari pemikiran sekuler Barat yang menjunjung tinggi kebebasan 
individu (liberalisme), relativisme moral, dan pemisahan antara agama dan urusan 
publik. Sementara itu, Islam menempatkan wahyu sebagai sumber nilai tertinggi dan 
menekankan keterikatan manusia kepada hukum ilahi (syariah). Contohnya dapat 
terlihat dalam isu-isu seperti kebebasan berekspresi yang dalam sistem global modern 
bisa sangat luas, namun dalam Islam dibatasi oleh norma dan etika syariat. Selain itu, 
tantangan lainnya muncul dari konsep pluralisme yang cenderung mendekati 
relativisme, yaitu menyamakan semua sistem nilai tanpa mengakui adanya kebenaran 
absolut. Islam mengakui pluralitas (ta‘addudiyyah) dalam arti keberagaman sebagai 
sunnatullah, namun tetap menegaskan bahwa kebenaran tertinggi adalah tauhid. Di 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(7), 25-33  eISSN: 3024-8140 

29 
 

sinilah umat Islam dihadapkan pada dilemma bagaimana menjadi warga dunia yang 
terbuka tanpa kehilangan identitas keislamannya. 

Tantangan Umat Islam dalam Era Global 

Kewarganegaraan global membawa berbagai dinamika yang menuntut 
keterbukaan, fleksibilitas identitas, serta kemampuan untuk berinteraksi secara aktif 
dalam komunitas internasional. Namun, dalam konteks keislaman, keterlibatan umat 
Islam dalam arus globalisasi nilai ini tidaklah tanpa tantangan. Tantangan-tantangan 
tersebut muncul baik dalam aspek ideologis, sosial, maupun kultural. 

1. Krisis Identitas dan Konflik Loyalitas 

Salah satu tantangan terbesar yang dihadapi umat Islam dalam era 
kewarganegaraan global adalah krisis identitas (Alanshori & Zahidi, 2025). Umat 
Islam kerap berada dalam posisi dilema antara mempertahankan identitas 
keislamannya dan menyesuaikan diri dengan norma-norma global yang seringkali 
sekuler. Banyak Muslim, khususnya yang tinggal di negara-negara Barat, harus 
menghadapi tekanan untuk menyesuaikan diri dengan budaya lokal yang tidak 
selalu sejalan dengan nilai-nilai Islam. Hal ini memunculkan pertanyaan tentang 
loyalitas ganda, apakah prioritas utama seorang Muslim adalah kepada negaranya, 
komunitas global, atau agamanya? Islam tidak menolak konsep nasionalisme atau 
kepedulian global, namun tetap menempatkan tauhid dan loyalitas terhadap Allah 
(al-wala' wa al-bara') sebagai landasan utama. Dalam konteks ini, umat Islam perlu 
memahami bahwa menjadi bagian dari komunitas global bukan berarti 
mengorbankan prinsip-prinsip aqidah. 

2. Arus Sekularisme dan Liberalisme Nilai 

Nilai-nilai global dewasa ini banyak dipengaruhi oleh sekularisme, yaitu 
pemisahan antara agama dan kehidupan publik. Akibatnya, dalam banyak kasus, 
nilai-nilai yang berkembang di tingkat global justru bertentangan dengan nilai-nilai 
syariah. Misalnya, dalam isu kebebasan berpendapat, Islam membatasi ekspresi 
yang bertentangan dengan akhlak dan adab. Demikian pula pada isu kesetaraan 
gender, Islam menekankan keadilan proporsional berdasarkan kodrat, bukan 
persamaan absolut sebagaimana dimaknai dalam konteks liberalisme (Mohammad 
& Nurul, 2023). Tantangan ini menjadi semakin kompleks ketika dunia digital turut 
mempercepat penyebaran nilai-nilai global melalui media sosial dan platform 
global lainnya. Anak muda Muslim menjadi kelompok yang paling rentan 
terpengaruh karena paparan tanpa batas terhadap wacana dan budaya global 
yang tidak selalu sesuai dengan nilai-nilai Islam. 

3. Stigma dan Islamofobia di Arena Global 

Tantangan lain yang krusial adalah stigmatisasi terhadap Islam, khususnya 
pasca peristiwa-peristiwa besar seperti 9/11. Umat Islam di banyak negara 
menghadapi diskriminasi dan stereotip negatif, sehingga mereka sulit diterima 
secara utuh sebagai warga global. Di beberapa negara Barat, pemakaian simbol-
simbol Islam seperti jilbab, jenggot, atau ucapan salam Islam dipandang dengan 
kecurigaan (Rifqi et al., 2024). Kondisi ini menciptakan hambatan partisipatif, di 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(7), 25-33  eISSN: 3024-8140 

30 
 

mana umat Islam merasa terpinggirkan dalam diskursus global yang seharusnya 
inklusif. Akibatnya, mereka merasa harus memilih antara berasimilasi secara penuh 
atau menarik diri dari ruang publik internasional. Dilema ini memperparah 
kesenjangan antara umat Islam dan komunitas global lainnya. 

4. Kebutuhan akan Reinterpretasi dan Kontekstualisasi 

Umat Islam juga menghadapi tantangan dari dalam, yakni perlunya 
reinterpretasi ajaran Islam secara kontekstual agar dapat beradaptasi dengan 
dinamika global tanpa mengorbankan esensi ajaran. Tidak semua tantangan global 
bisa dijawab dengan teks literal; dibutuhkan pemikiran kritis dan metode ijtihad 
yang progresif agar umat Islam tidak terjebak pada eksklusivitas atau stagnasi 
pemikiran. Beberapa pemikir kontemporer seperti Tariq Ramadan, Fazlur Rahman, 
dan Yusuf al-Qaradawi telah mendorong pentingnya pendekatan maqashid syariah 
(tujuan-tujuan syariat) dalam merespons realitas global. Ini menunjukkan bahwa 
Islam memiliki fleksibilitas metodologis untuk tetap relevan dan aktif dalam ranah 
global. 

5. Pengadopsian nilai nilai dari barat yang terlalu berlebihan sehingga berpengaruh 
pada pola pikir yang dimiliki muslim saat ini.  

Nilai-nilai Barat seperti kebebasan mutlak, individualisme, sekularisme, serta 
konsumerisme, menjadi sangat dominan dalam memengaruhi pola pikir sebagian 
umat Muslim. Kebebasan mutlak, misalnya, dipahami oleh sebagian orang sebagai 
hak untuk melakukan apa pun tanpa batas, termasuk dalam hal moral dan agama. 
Pandangan ini bertentangan dengan prinsip Islam yang menetapkan batas-batas 
tertentu dalam setiap aspek kehidupan manusia demi menjaga tatanan sosial dan 
moral. Akibat dari pengaruh ini, pola pikir umat Islam mulai bergeser ke arah 
sekularisme. Banyak yang merasa bahwa agama cukup dijalankan dalam ranah 
pribadi saja, sedangkan urusan kehidupan publik seperti politik, ekonomi, dan 
sosial tidak perlu melibatkan nilai-nilai agama. Hal ini menyebabkan terjadinya 
pemisahan antara iman dan praktik kehidupan, yang dalam jangka panjang akan 
melemahkan peran Islam sebagai sistem kehidupan yang holistic (Syahadah et al., 
2023). 

Respon Islam terhadap Tantangan Tersebut 

Menghadapi tantangan nilai dan budaya global, Islam tidak serta-merta menolak 
kewarganegaraan global, tetapi menawarkan paradigma alternatif berbasis nilai-nilai 
transendental. Islam sebagai agama yang universal (syumul) memiliki konsep sosial-
politik dan etika kemanusiaan yang dapat berkontribusi secara aktif dalam wacana 
global tanpa harus kehilangan jati dirinya. 

1. Ukhuwah Islamiyah dan Ukhuwah Basyariyah 

Islam tidak hanya menekankan pentingnya ukhuwah Islamiyah 
(persaudaraan sesama Muslim), tetapi juga ukhuwah basyariyah (persaudaraan 
kemanusiaan). Hal ini menunjukkan bahwa Islam memandang seluruh manusia 
sebagai bagian dari satu keluarga besar yang diciptakan oleh Allah dari satu jiwa 
yang sama (QS. An-Nisa: 1). Dalam konteks kewarganegaraan global, prinsip ini 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(7), 25-33  eISSN: 3024-8140 

31 
 

menegaskan bahwa umat Islam dapat membangun solidaritas dan kerja sama 
lintas negara dan agama dalam semangat kemanusiaan dan keadilan. 

2. Konsep Keadilan dan Tanggung Jawab Sosial 

Islam memerintahkan umatnya untuk menegakkan keadilan (al-‘adl) dan 
menghindari kezaliman (zulm), sebagaimana ditegaskan dalam QS. Al-Ma’idah: 8. 
Keadilan dalam Islam bersifat universal dan tidak memihak pada identitas suku, 
bangsa, atau agama. Oleh karena itu, nilai ini sangat kompatibel dengan tuntutan 
global untuk mewujudkan masyarakat dunia yang adil, setara, dan damai. Islam 
juga menekankan mas’uliyyah ijtima’iyyah (tanggung jawab sosial) yang 
mendorong umat untuk aktif menyelesaikan persoalan-persoalan global seperti 
kemiskinan, krisis lingkungan, dan ketimpangan. 

3. Maqashid Syariah sebagai Panduan Etis Global 

Dalam menghadapi kompleksitas zaman modern dan nilai-nilai global, Islam 
menyediakan pendekatan melalui maqashid syariah (tujuan-tujuan syariat), yakni: 
menjaga agama (din), jiwa (nafs), akal (aql), keturunan (nasl), dan harta (mal). 
Maqashid ini bisa dijadikan landasan untuk menilai dan menyaring nilai-nilai global 
mana yang sesuai dengan Islam dan mana yang bertentangan. Misalnya, jika nilai 
global mendorong kebebasan berekspresi, Islam akan mendukungnya selama 
tidak melanggar prinsip akhlak dan kesucian agama. Demikian pula, ketika 
globalisasi menuntut keterbukaan terhadap perbedaan, Islam mendukung prinsip 
toleransi (tasamuh) selama tidak mengarah pada relativisme nilai yang menafikan 
kebenaran wahyu. 

4. Pendidikan Islam dan Literasi Global 

Strategi pendidikan Islam di Indonesia menghadapi globalisasi harus 
mempertimbangkan beberapa aspek penting. Pertama, penting untuk 
memperkuat pendidikan agama dan nilai nilai Islam. Hal ini dapat dilakukan dengan 
meningkatkan kurikulum pendidikan Islam, meningkatkan kualitas pengajaran dan 
pembelajaran agama Islam, serta memperkuat nilai nilai Islam dalam kehidupan 
masyarakat (Safitri et al., 2023). Pendidikan agama Islam dituntut untuk mampu 
menyesuaikan diri terhadap perubahan dalam struktur sosial yang terjadi di 
masyarakat. Penyesuaian ini sangat krusial dalam membentuk karakter generasi 
muda, di mana nilai-nilai Islam harus menjadi bagian integral dalam proses 
pendidikan. Tujuannya adalah agar generasi muda dapat berperilaku sesuai 
dengan prinsip moral dan etika saat berinteraksi di lingkungan sosial. Pendidikan 
semacam ini tidak hanya mencetak individu yang beriman, tetapi juga mendorong 
terciptanya masyarakat yang adil, makmur, dan bermartabat. Dalam derasnya arus 
informasi serta pengaruh budaya luar yang sering kali bertentangan dengan nilai-
nilai lokal maupun agama, pendidikan agama berperan sebagai penjaga moral. Di 
tengah peningkatan interaksi antarbudaya akibat globalisasi, peran pendidikan 
agama Islam menjadi semakin penting. Nilai-nilai universal dalam Islam seperti 
toleransi, gotong royong, dan perdamaian berkontribusi besar dalam membangun 
hubungan lintas budaya yang harmonis (Rahmayanti et al., 2025). Sejalan dengan 
itu, pengembangan strategi evaluasi pembelajaran yang inovatif dalam pendidikan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(7), 25-33  eISSN: 3024-8140 

32 
 

agama Islam menjadi faktor penting untuk meningkatkan kualitas pendidikan dan 
memastikan bahwa nilai-nilai Islam dapat diinternalisasikan secara efektif(Zubair et 
al., 2024). 

5. Dialog Antar Peradaban (Hiwar al-Hadharat) 

Islam juga mengajarkan pentingnya hiwar al-hadharat (dialog antar 
peradaban), bukan ṣirā‘ al-hadhārāt (benturan peradaban). Dalam konteks ini, 
umat Islam tidak harus memilih antara mengisolasi diri atau larut dalam arus global, 
melainkan dapat berperan sebagai jembatan peradaban yang menyumbangkan 
nilai-nilai universal Islam kepada dunia. Ini sejalan dengan misi Islam sebagai 
“rahmatan lil ‘alamin” sebagaimana yang tercantum dalam QS. Al-Anbiya: 107 

Kesimpulan dan Saran  

Konsep kewarganegaraan global merupakan respons terhadap realitas dunia yang 
semakin terhubung secara sosial, ekonomi, politik, dan budaya. Konsep ini menekankan 
peran aktif individu dalam isu-isu kemanusiaan global dan penguatan nilai-nilai universal 
seperti keadilan, toleransi, dan tanggung jawab sosial. Di satu sisi, nilai-nilai ini memiliki 
titik temu dengan ajaran Islam yang universal dan menjunjung tinggi prinsip 
kemanusiaan, keadilan, dan perdamaian. Namun, di sisi lain, terdapat pula tantangan 
yang tidak kecil ketika nilai-nilai global modern yang dipengaruhi oleh sekularisme dan 
liberalisme bertentangan dengan prinsip-prinsip syariah Islam. Umat Islam saat ini 
menghadapi dilema besar dalam mempertahankan identitas keislaman mereka di 
tengah arus globalisasi yang sangat kuat. Tantangan seperti krisis identitas, tekanan 
untuk menyesuaikan diri dengan budaya sekuler, hingga pengaruh nilai-nilai Barat yang 
berlebihan telah berdampak pada pola pikir dan cara hidup sebagian besar umat Muslim. 
Untuk itu, diperlukan sikap kritis dan selektif terhadap setiap nilai global yang datang, 
dengan menjadikan maqashid syariah sebagai alat ukur dalam menyaring dan 
mengadopsi nilai-nilai yang selaras dengan Islam. Islam tidak menolak konsep 
kewarganegaraan global, namun menawarkan paradigma alternatif berbasis wahyu, 
yang menjunjung tinggi kemanusiaan dalam bingkai tauhid. Dengan memperkuat 
pendidikan Islam, mengedepankan nilai ukhuwah Islamiyah dan basyariyah, serta 
membangun dialog antarperadaban, umat Islam dapat mengambil peran strategis 
dalam membentuk dunia global yang lebih adil dan bermartabat, tanpa kehilangan akar 
keimanan dan identitasnya 

Diperlukan penguatan pendidikan Islam yang tidak hanya fokus pada aspek ritual, 
tetapi juga menyentuh dimensi sosial, budaya, dan global. Pendidikan Islam perlu 
diarahkan agar mampu membekali generasi muda Muslim dengan pemahaman 
keagamaan yang mendalam, berpikir kritis, serta memiliki kecakapan dalam 
menghadapi tantangan nilai-nilai global tanpa kehilangan jati dirinya. Umat Islam juga 
perlu diberikan pemahaman tentang bagaimana menilai dan merespons nilai-nilai global 
menggunakan pendekatan maqashid syariah. Dengan cara ini, umat dapat lebih bijak 
dalam mengadopsi nilai-nilai luar yang selaras dengan prinsip Islam, serta menolak 
secara argumentatif nilai yang bertentangan tanpa terjebak pada sikap eksklusif. Dalam 
era keterbukaan global, penting bagi umat Islam untuk menampilkan identitas 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(7), 25-33  eISSN: 3024-8140 

33 
 

keislaman secara positif di ruang publik. Hal ini dapat dilakukan dengan menampilkan 
etika Islam dalam interaksi sosial, kontribusi dalam aktivitas kemanusiaan global, serta 
menumbuhkan rasa bangga terhadap warisan peradaban Islam. 

Daftar Pustaka  

Alanshori, Z., & Zahidi, S. (2025). Pendidikan Islam Era Globalisasi. TA’LIM: Jurnal Studi 
Pendidikan Islam, 8(1), 80–90. 

Arsah, A. (2015). Pengaruh Globalisasi Terhadap Nilai Agama Islam. Universitas 
Muhammadiyah Palembang, 14–47. 

Mohammad, H., & Nurul, H. (2023). Kesetaraan gender dalam hukum Islam. The 
Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law, 4(1), 1–14. 

Munir, M., & Zakiyah, E. (2017). Manajemen perubahan lembaga pendidikan Islam di era 
globalisasi. J-MPI (Jurnal Manajemen Pendidikan Islam), 2(2), 114. 
http://repository.uin-malang.ac.id/5484/ 

Rahmayanti, N. S., Qurrotu’ain, N., Ramadhani, N., & Azis, A. (2025). Tantangan 
Pendidikan Islam di Era Globalisasi dalam Menjaga Nilai-Nilai Keislaman. 
Qolamuna: Keislaman, Pendidikan, Literasi Dan Humaniora, 2(1), 105–116. 

Safitri, A., Hakimunnisa, A., Pramudita, A. R., Ramadillah, D., Meydista, F. A., Barnie, A. 
P., Putra, N. S., & Yosef, F. (2023). Pendidikan Islam sebagai solusi dalam 
menghadapi tantangan global. Academy of Social Science and Global Citizenship 
Journal, 3(1), 1–8. 

Usmi, R. (2023). Analisis Kewarganegaraan Global dalam Konteks Pendidikan 
Kewarganegaraan. Journal of Civics and Moral Studies, 8(1), 1–9. 

Walid, M. (2020). Mengelola pendidikan agama (Islam) pluralis, moderat dan rahmatan 
lil’alamin. http://repository.uin-malang.ac.id/6119/ 

Zubair, L., Mini, D. A. M., Kurnia, Z. A., & Bashith, A. (2024). Strategi inovatif dalam 
pengembangan evaluasi pembelajaran pendidikan agama Islam untuk 
meningkatkan kualitas pendidikan. Jurnal Pendidikan Indonesia, 5(11), 1217–1227. 
http://repository.uin-malang.ac.id/23133/ 

 
 
 
 


