
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 

Volume 3, Issue Desember, 2025 pp. 1017-1023      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Landasan politik dan hukum dalam pendidikan islam  

 

Rahma Awalina Aulia 
Program Studi Pendidikan Bahasa Arab, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang;  
e-mail: rahmaawalina0710@gmail.com  
 

A B S T R A K 

Pendidikan merupakan aspek fundamental dalam pembangunan 
bangsa, khususnya di Indonesia yang memiliki keragaman budaya 
dan agama. Artikel ini bertujuan untuk menganalisis konsep 
pendidikan Islam serta relevansinya terhadap sistem pendidikan 
nasional. Pendidikan Islam dipahami sebagai proses pembinaan 
manusia yang bersumber dari  Al-Qur’an dan Hadis dengan 
orientasi pembentukan insan kamil yang beriman, berilmu, dan 
berakhlak mulia. Método kajian yang digunakan adalah studi 
literatur dengan menelaah landasan normatif, perkembangan 
historis, serta kebijakan pendidikan di Indonesia. Hasil kajian 
menunjukkan bahwa pendidikan Islam sejak masa pra-
kemerdekaan hingga era reformasi telah berperan signifikan 
dalam mengintegrasikan tradisi pesantren, madrasah, dan 

sekolah umum ke dalam sistem pendidikan nasional. Selain itu, pendidikan Islam terbukti memberikaan 
kontribusi nyata terhadap pembangunan karakter bangsa melalui internalisasi nilai spiritual, moral, dan 
social. Isu moderasi beragama muncul sebagai strategi penting dalam menghadapi tantangan globalisasi dan 
modernisasi yang memengaruhi arah pendidikan. Kesimpulannya, pendidikan Islam bukan hanya menjadi 
pelengkap dalam sistem pendidikan nacional, melainkan fondasi penting dalam membentuk generasi yang 
unggul, moderat, dan berdaya saing global.  

A B S T R A C T 

Education is a fundamental aspect of national development, particularly in Indonesia with its cultural and 
religious diversity. This article aims to analyze the concept of Islamic education and its relevance to the 
national education system. Islamic education is understood as a holistic process of human development 
derived from the Qur’an and Hadith, oriented toward shaping an ideal person (insan kamil) who is faithful, 
knowledgeable, and virtuous. The method employed is a literature review by examining normative 
foundations, historical developments, and educational policies in Indonesia. The findings reveal that 
Islamic education, from the pre-independence era to the reform period, has played a significant role in 
integrating pesantren, madrasah, and public schools into the national education framework. Moreover, 
Islamic education contributes substantially to nation-building through the internalization of spiritual, 
moral, and social values. The discourse on religious moderation emerges as a crucial strategy to address 
the challenges of globalization and modernization that influence the direction of education. In conclusion, 
Islamic education is not merely a complementary element within the national education system but serves 
as a vital foundation for shaping a generation that is excellent, moderate, and globally competitive. 

Pendahuluan  

Pendidikan Islam memiliki posisi strategis dalam kerangka Pendidikan nasional 
dengan tujuan membina pribadi yang beriman, bertakwa, serta berakhlak mulia 
berdasarkan nilai-nilai Islam. Proses pendidikan ini mengintegrasikan pengembangan 

Kata Kunci: 
Pendidikan Islam, Sistem 
Pendidikan Nasional, Al-Qur’an 
dan Hadis, Sejarah Pendidikan, 
Moderasi Beragama 
 
Keywords: 
Islamic Education, National 
Education System , Qur’an and 
Hadith, History of Education, 
Religious Moderation 
 
 
 
 

 

 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:rahmaawalina0710@gmail.com


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 1017-1023   eISSN: 3024-8140 

1018 
 

kecerdasan intelektual dengan aspek spiritual dan etika. Di Indonesia yang mayoritas 
penduduknya Muslim, pendidikan Islam berperan krusial dalam menghasilkan generasi 
yang tidak hanya unggul dalam akademik tetapi juga memiliki pondasi iman yang kokoh. 
Penyelenggaraan Pendidikan Islam memerlukan fondasi yang kuat dari segi ideologi, 
politik, dan hukum. Dasar-dasar ini sangat diperlukan untuk menjamin keberlanjutan, 
legalitas, dan orientasi kebijakan Pendidikan Islam agar sejalan dengan tujuan nasional. 
Dengan demikian, pengkajian dan perumusan landasan politik dan hukum Pendidikan 
islam menjadi hal yang esensial untuk memperkuat posisinya dalam kerangka sistem 
pendidikan nasional.  

Pembahasan  

 Landasan Politik dalam Pendidikan Islam  

Istilah politik berakar dari kata Yunani politikos, kemudian berkembang melalui 
bahasa Latin politicus hingga bahasa Inggris politic. yang memiliki arti "berkaitan 
dengan warga negara." Istilah ini kemudian diadaptasi ke dalam bahasa Indonesia 
menjadi "politik," yang merujuk pada pengetahuan seputar urusan kenegaraan atau 
pemerintahan, termasuk sistem dan dasar pemerintahan. Politik juga mencakup 
berbagai tindakan atau kebijakan yang berkaitan dengan pengelolaan negara, baik 
dalam negeri maupun luar negeri, serta dapat berarti strategi, siasat, atau bahkan 
kelicikan. Selain itu, politik juga dikenal sebagai cabang ilmu yang disebut ilmu politik. 
Sementara itu, Ki Hajar Dewantara mendefinisikan pendidikan sebagai upaya untuk 
mengarahkan perkembangan anak. Pendidikan bertujuan mengembangkan seluruh 
potensi alami yang dimiliki anak agar mereka mampu mencapai kesejahteraan dan 
kebahagiaan setinggi mungkin, baik sebagai individu maupun sebagai anggota 
masyarakat (Zurinal Z & Wahdi Sayuti, 2006: 65).  

Dalam pembahasan mengenai pendidikan Islam, terdapat beberapa istilah yang 
memiliki makna serupa, yaitu ta'lim, ta’dib, dan tarbiyah. Istilah ta’lim berasal dari kata 
‘allama, yang berkaitan dengan proses pembelajaran atau pemindahan ilmu 
pengetahuan. Konsep ta’lim biasanya dimaknai sebagai proses pengajaran yang 
menekankan ranah pengetahuan atau kognitif peserta didik. Sementara itu, ta’dib 
berasal dari kata addaba, yang mengacu pada proses pembinaan yang lebih 
menitikberatkan pada pembentukan mental dan moral, serta memiliki tujuan untuk 
mengangkat dan memuliakan martabat manusia (Mohammad Sholeh, 2020: 19). 
Sementara itu, tarbiyah berasal dari kata rabbaa, yang secara esensial merujuk kepada 
Allah sebagai pendidik atau murabbi bagi seluruh alam semesta. Istilah tarbiyah 
dipahami sebagai proses pendidikan yang dirancang secara terprogram, sistematis, dan 
memiliki tujuan yang jelas. Dibandingkan dengan tarbiyah, proses ta’lim dianggap 
memiliki cakupan yang lebih luas dan bersifat universal. Ta’lim tidak hanya terbatas pada 
penguasaan pengetahuan lahiriah atau sebatas mengikuti pengetahuan secara taklid, 
melainkan juga mencakup pengajaran teori, pengulangan secara lisan, serta dorongan 
untuk mengamalkan ilmu tersebut. Selain itu, ta’lim juga meliputi berbagai bentuk 
pengetahuan dan keterampilan yang dibutuhkan dalam kehidupan sehari-hari (Ahmad 
Tafsir, 1994: 30). Menurut Naquib al-Attas, istilah tarbiyah tidak hanya terbatas pada 
proses mendidik manusia, tetapi juga dapat diterapkan pada makhluk lain seperti 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 1017-1023   eISSN: 3024-8140 

1019 
 

mineral, tumbuhan, dan hewan. Tarbiyah mencakup makna membina, memelihara, 
menanggung, memberi makan, mengembangkan, dan menciptakan. Sementara itu, 
istilah ta’dib menurutnya mencerminkan konsep yang mencakup pemahaman (‘ilm), 
proses pengajaran, serta pengasuhan yang dilakukan secara baik dan benar (Hanif 
Cahyo Adi Kistoro, 2014: 11). 

Beberapa tokoh telah mengemukakan pandangannya mengenai pendidikan Islam. 
Jusuf Amir Feisel, misalnya, menyatakan bahwa secara etimologis, makna pendidikan 
Islam tercermin dalam istilah ta’lim dan tarbiyah. Sementara itu, Ahmad D. Marimba 
berpendapat bahwa pendidikan Islam merupakan proses pembinaan jasmani dan rohani 
yang berlandaskan pada ajaran-ajaran Islam, dengan tujuan membentuk pribadi yang 
ideal sesuai dengan nilai-nilai Islam (A. Marimba, 1989: 19). Jika disimpulkan dari 
berbagai pendapat para tokoh, pendidikan Islam dapat dipahami sebagai suatu upaya 
sadar yang dilakukan oleh pendidik untuk mentransfer pengetahuan dalam aspek 
kognitif guna membentuk perilaku yang baik pada peserta didik (aspek afektif), serta 
mendorong penerapan ilmu tersebut dalam kehidupan nyata (aspek psikomotorik). 
Proses ini pada akhirnya bertujuan untuk membentuk pribadi yang sempurna, atau insan 
kamil (M.S. Hoddin, 2020: 20). Berdasarkan pengertian ini, kebijakan pendidikan (siyâsah 
at-ta’lim) suatu negara sangat dipengaruhi oleh pandangan hidup atau ideologi yang 
dianut oleh negara tersebut. Politik pendidikan merupakan arah atau strategi kebijakan 
yang ditetapkan pemerintah dalam penyelenggaraan pendidikan. Kebijakan ini akan 
menentukan corak dan karakter masyarakat yang dihasilkan. Oleh karena itu, politik 
pendidikan dapat dipahami sebagai strategi yang disusun oleh suatu negara untuk 
mewujudkan sumber daya manusia berkualitas sesuai dengan visi dan tujuan negara 
tersebut (Ahmad Zain Sarnoto, 2012: 33). 

Politik dan pendidikan merupakan dua unsur krusial dalam struktur sosial dan politik 
setiap negara, baik di negara maju maupun negara berkembang. Meskipun sering 
dianggap sebagai dua entitas yang berdiri sendiri tanpa keterkaitan, kenyataannya 
keduanya saling mendukung dalam membentuk karakter dan jati diri masyarakat suatu 
negara. Bahkan, politik dan pendidikan saling melengkapi dan memperkuat satu sama 
lain. Lembaga serta proses pendidikan memiliki peran yang signifikan dalam 
membentuk perilaku politik warga negara. Hubungan antara pendidikan dan politik 
bersifat erat dan dinamis di berbagai negara. Hubungan ini merupakan kenyataan 
empiris yang telah berlangsung sejak awal peradaban manusia dan menjadi objek kajian 
penting di kalangan ilmuwan. Dalam konteks dunia Islam, hubungan antara politik dan 
pendidikan tampak sangat nyata. Sejarah peradaban Islam menunjukkan bahwa para 
ulama dan penguasa (umara) telah memberikan perhatian besar terhadap masalah 
pendidikan sebagai sarana untuk memperkuat posisi sosial dan politik kelompok serta 
pengikut mereka. Analisis mengenai pendidikan pada masa Islam klasik menunjukkan 
bahwa institusi politik memiliki andil besar dalam menentukan arah dan bentuk 
pendidikan yang berkembang saat itu. Menurut Rasyid, keterlibatan para penguasa 
tidak hanya sebatas memberikan dukungan moral kepada para pelajar, tetapi juga 
mencakup aspek administratif, pendanaan, dan pengembangan kurikulum. Tak dapat 
disangkal, lembaga-lembaga pendidikan merupakan bagian dari dinamika politik yang 
berlangsung. Masjid dan madrasah, misalnya, memainkan peran penting dalam 
memperkuat kekuasaan politik para penguasa. Namun, di sisi lain, ketergantungan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 1017-1023   eISSN: 3024-8140 

1020 
 

finansial terhadap bantuan dari penguasa membuat lembaga-lembaga pendidikan 
tersebut harus menyesuaikan diri dengan arah dan kepentingan politik yang tengah 
dominan. 

Peran Landasan Politik dalam Pengembangan Pendidikan Islam di Indonesia  

Istilah “politik” berasal dari Bahasa Yunani polis, yang berarti kota yang memiliki 
status sebagai negara (city-state). Tokoh-tokoh seperti Aristoteles dan Plato 
memandang politik sebagai sesuatu upaya untuk mewujudkan kehidupan bernegara 
yang ideal. Aristoteles sendiri menggunakan istilah zoon politikon untuk 
menggambarkan manusia sebagai makhluk yang pada hakikatnya hidup dalam tatanan 
politik. Istilah ini kemudian berkembang menjadi polites (warga negara), politeia (segala 
sesuatu yang berkaitan dengan negara), politika (pemerintahan negara), dan akhirnya 
menjadi politikos yang berarti kewarganegaraan.Menurut Miriam Budiarjo, politik 
mencakup berbagai aktivitas dalam suatu sistem politik, yang berkaitan dengan proses 
penetapan tujuan system tersebut serta pelaksanaan untuk mencapainya. Dari berbagai 
pandangan tersebut, dapat disimpulkan bahwa politik adalah segala hal yang 
berhubungan dengan negara atau pemerintahan, termasuk proses penentuan dan 
pencapaian tujuan melalui system politik yang ada. 

Sebagai bagian dari aktivitas dalam sistem politik, politik memiliki sejumlah tujuan 
penting. Di Indonesia, tujuan utama dari adanya politik antara lain: pertama, 
memastikan bahwa kekuasaan yang dimiliki baik oleh masyarakat maupun pemerintah 
diperoleh, dijalankan, dan diterapkan sesuai dengan aturan hukum yang berlaku. Kedua, 
politik berperan dalam membangun system kekuasaan yang bersifat demokratis 
ditengah masyarakat dan dalam pemerintahan. Ketiga, politik membantu pelaksanaan 
kekuasaan yang berlandaskan pada prinsip-prinsip Negara Kesatuan Republik Indonesia 
(NKRI). Tujuan politik juga mencakup upaya untuk meningkatkan kesejahteraan seluruh 
rakyat Indonesia, melindungi hak-hak warga negara, serta menjamin pelaksanaan 
kewajiban mereka. Selain itu, politik bertujuan menjaga stabilitas dan kedamaian negara 
serta menciptakan kehidupan social yang harmonis demi kemajuan bangsa. Menurut 
Prof. Sri Sumantri, sistem politik adalah bentuk pelembagaan dari relasi antarmanusia, 
yang terbagi menjadi dua bentuk utama: hubungan suprastruktur dan infrastruktur 
politik. Suprastruktur politik mencakup Lembaga-lembaga resmi negara seperti 
Lembaga legislatif, eksekutif, dan yudikatif. Adapun peran landasan politik dalam 
pengembangan Pendidikan islam di Indonesia yakni:  

Menjamin Legalitas dan Keberlanjutan Pendidikan Islam 

Landasan politik berfungsi sebagai dasar hukum dan legitimasi bagi keberadaan 
Pendidikan Islam di Indonesia. Hal ini tercemin dalam berbagai regulasi, seperti Pasal 31 
UUD 1945 yang menjamin hak setiap warga negara atas Pendidikan. UU No. 20 Tahun 
2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional yang mengakui Pendidikan berbasis agama 
sebagai bagian dari sistem nasional, serta UU NO 12 Tahun 2012 tentang Pendidikan 
Tinggi yang membuka peluang bagi penyelenggaraan Pendidikan tinggi Islam oleh 
pemerintah maupun swasta. Dengan aturan-aturan ini, institusi seperti madrasah, 
pesantren, dan perguruan tinggi Islam memperoleh status legal dan jaminan 
keberlanjutan dari negara. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 1017-1023   eISSN: 3024-8140 

1021 
 

Menentukan Arah dan Kebijakan Pendidikan Islam 

Kebijakan politik memegang peranan penting dalam mengarahkan pengembangan 
Pendidikan Islam, misalnya melalui penyusunan kurikulum yang mengintregasikan nilai-
nilai keislaman dan kebangsaan, penggabungan ilmu agama dan ilmu umum, serta 
mendukung program moderasi beragama dan toleransi. Contohnya adalah program 
nasional ‘Moderasi Beragama” yang dilaksanakan oleh Kementerian Agama. 

Memberikan Dukungan Anggaran dan Infrastruktur  

Keputusan politik menentukan alokasi dana untuk Pendidikan Islam, termasuk dana 
bantuan operasional sekolah (BOS) untuk madrasah, bantuan operasional dan 
pembangunan pesantren, serta beasiswa bagi santri dan mahasiswa perguruan tinggi 
Islam. Tanpa dukungan politik ini, akses terhadap sumber daya tersebut akan sangat 
terbatas.  

Meningkatkan Kualitas dan Akses Pendidikan Islam 

Landasan politik juga mendorong peningkatan mutu Pendidikan Islam melalui 
program sertifikasi guru dan tenaga pendidik madrasah, peningkatan akreditas 
Lembaga Pendidikan Islam, serta membuka akses terhadap teknologi dan digitalisasi 
dalam proses pembelajaran. 

Memperkuat Posisi Pendidikan Islam dalam Sistem Pendidikan Nasional 

Pendidikan Islam dipandang bukan sekedar sebagai Pendidikan nasional. Politik 
Pendidikan yang inklusif menjamin bahwa lulusan madrasah dan pesantren memiliki hak 
yang setara dengan lulusan sekolah umum, sekaligus menjaga agar Pendidikan Islam 
tetap relevan dengan perkembangan zaman dan tantangan global. 

Bentuk Landasan Hukum yang menjadi Dasar Pelaksanaan Pendidikan Islam di 
Indonesia 

 Konstitusi Indonesia melalui UUD 1945 menegaskan bahwa setiap warga negara 
memiliki hak mendasar untuk memilih agama serta melaksanakan ibadah sesuai 
keyakinannya. Prinsip kebebasan beragama ini menjadi fondasi utama bagi pelaksanaan 
pendidikan keagamaan di Indonesia. Hal tersebut diperjelas dalam Undang-Undang No. 
20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional, yang memberikan jaminan bagi 
setiap peserta didik untuk memperoleh pendidikan agama sesuai dengan agama yang 
dianutnya.Ketentuan ini kemudian dipertegas melalui Peraturan Pemerintah No. 55 
Tahun 2007 tentang Pendidikan Agama dan Keagamaan. Regulasi ini memastikan bahwa 
penyelenggaraan pendidikan agama menjadi bagian penting dari sistem pendidikan 
nasional. 

Secara operasional, pelaksanaan pendidikan agama, termasuk Islam, dijabarkan 
dalam Peraturan Menteri Agama No. 16 Tahun 2010 mengenai Pengelolaan Pendidikan 
Agama di Sekolah. Aturan tersebut mengatur mekanisme teknis penyelenggaraan, 
misalnya jika jumlah siswa seagama di suatu kelas memenuhi batas minimal tertentu, 
maka pendidikan agama wajib dilaksanakan. Apabila jumlahnya tidak mencukupi dalam 
satu kelas, penggabungan dengan kelas lain atau kerja sama dengan lembaga 
keagamaan setempat dapat menjadi solusi agar hak peserta didik tetap terpenuhi. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 1017-1023   eISSN: 3024-8140 

1022 
 

Kerangka hukum yang menopang penyelenggaraan pendidikan Islam di Indonesia 
tercermin dalam berbagai regulasi formal. Konstitusi UUD 1945 melalui Pasal 31 ayat (3) 
menegaskan kewajiban negara untuk menyelenggarakan pendidikan nasional yang 
mampu menumbuhkan iman, takwa, serta akhlak mulia. Sementara Pasal 29 ayat (2) 
menjamin setiap warga negara memperoleh kebebasan untuk memeluk dan 
menjalankan agama sesuai keyakinannya.Pengaturan lebih lanjut terdapat dalam 
Undang-Undang No. 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional yang 
menempatkan pendidikan keagamaan sebagai bagian integral dari sistem pendidikan 
nasional. Hal ini memberikan dasar hukum bagi keberadaan madrasah, pesantren, 
maupun sekolah Islam agar sejajar dengan lembaga pendidikan umum. 

Pengakuan lebih spesifik hadir melalui Undang-Undang No. 18 Tahun 2019 tentang 
Pesantren, yang secara tegas mengakui pesantren sebagai lembaga pendidikan formal 
sekaligus pusat dakwah dan pemberdayaan masyarakat. Dukungan tersebut dilengkapi 
dengan Peraturan Pemerintah No. 55 Tahun 2007 yang mengatur mekanisme 
pelaksanaan pendidikan agama di semua jenjang pendidikan.Selain itu, Instruksi 
Presiden No. 1 Tahun 1991 tentang Kompilasi Hukum Islam meskipun tidak berhubungan 
langsung dengan kurikulum, tetap memperkuat kedudukan hukum Islam dalam tatanan 
sosial dan turut menjadi bahan ajar di lingkungan pendidikan hukum Islam. Pada level 
teknis, Keputusan Menteri Agama No. 183 Tahun 2019 menetapkan kurikulum 
Pendidikan Agama Islam dan Bahasa Arab di madrasah, yang menjadi acuan operasional 
bagi satuan pendidikan di bawah Kementerian Agama.Keseluruhan regulasi tersebut 
menunjukkan bahwa pendidikan Islam memiliki legitimasi kuat dalam sistem hukum 
nasional. Dengan adanya payung hukum yang jelas, pendidikan Islam memperoleh 
jaminan keberlanjutan, kesetaraan posisi dengan pendidikan umum, sekaligus relevansi 
dalam menghadapi dinamika sosial dan tuntutan global. 

Kesimpulan dan Saran  

Pendidikan Islam berperan strategis dalam membentuk generasi yang beriman, 
bertakwa, dan berakhlak mulia, sehingga posisinya tidak dapat dipisahkan dari system 
Pendidikan nasional. Agar peran tersebut tetap terjaga, diperlukan dukungan politik dan 
landasan hukum yang jelas. Landasan politik berfungsi mengarahkan, menetapkan 
kebijakan, serta menyediakan dukungan bagi pendidikan Islam di Indonesia. Politik 
pendidikan berperan sebagai alat strategis untuk menanamkan nilai-nilai kebangsaan 
kepada generasi mendatang.  

Kebijakan politik memberikan legitimasi terhadap pendidikan Islam, menetapkan 
kurikulum, serta mengalokasikan dana dan fasilitas yang diperlukan. Posisi pendidikan 
Islam juga diperkuat secara legal dan konstitusional melalui berbagai landasan hukum, 
seperti UUD 1945, Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan 
Nasional, Undang-Undang Nomor 18 Tahun 2019 tentang Pesantren, serta sejumlah 
peraturan pemerintah dan keputusan menteri. Regulasi-regulasi tersebut memastikan 
pendidikan Islam memiliki kedudukan setara dalam sistem pendidikan nasional dan 
menjamin hak peserta didik memperoleh pendidikan agama sesuai keyakinan mereka. 
Dengan demikian, sinergi antara landasan politik dan hukum menjadi fondasi penting 
untuk memperkokoh keberadaan dan mutu pendidikan Islam di Indonesia. Hal ini akan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 1017-1023   eISSN: 3024-8140 

1023 
 

memungkinkan pendidikan Islam tetap relevan menghadapi perkembangan zaman 
sekaligus mendukung pencapaian tujuan pendidikan nasional. 

Daftar Pustaka  

 

Al-Attas, S. M. N. (1991). The Concept of Education in Islam. Kuala Lumpur: ISTAC. (n.d.).  

Budiardjo, Miriam. (2008). Dasar-Dasar Ilmu Politik. Jakarta: Gramedia. 

Dayono, D. (2022). Konsep dan aplikasi landasan Pendidikan dalam sekolah penggerak. 
Pasuruan: Lembaga Academic & Research Institute. 

Hoddin, M. S. (2020). Dinamika Politik Pendidikan Islam di Indonesia: Studi Kebijakan 
Pendidikan Islam pada Masa Pra-Kemerdekaan hingga Reformasi. Jurnal Ilmiah Iqra’, 
14(2), 19–34. 

Ikbal, M. (2023). Peran politik Pendidikan Islam dalam meningkatkan kualitas sumber 
daya manusia. Journal of Education Research, 4(3), 917–923. 

Maghfiroh, N. (2002). Politik Pendidikan Islam di Indonesia. Citra Ilmu, 35(XVIII), 15. 

Marimba, A. D. (1989). Pengantar Filsafat Pendidikan Islam. Bandung: Al-Ma’arif. 

Peraturan Pemerintah Nomor 55 Tahun 2007 tentang Pendidikan Agama dan Pendidikan 
Keagamaan. 

Sujari. (2021). Peran politik dalam pengembangan Pendidikan Islam di Indonesia. Journal 
Literasuologi, 6(2).  

Tafsir, A. (1994). Ilmu Pendidikan dalam Perspektif Islam. Bandung: Remaja Rosdakarya. 

Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945. 

Undang-Undang Nomor 18 Tahun 2019 tentang Pesantren. 

Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional. 

Zurinal, Z., & Sayuti, W. (2006). Ilmu Pendidikan: Perspektif Teoretis dan Praktis. 
Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Peraturan Menteri Agama Nomor 16 Tahun 2010 tentang Pengelolaan Pendidikan 
Agama di Sekolah. 

Keputusan Menteri Agama Nomor 183 Tahun 2019 tentang Kurikulum Pendidikan 
Agama Islam dan Bahasa Arab di Madrasah. 

Instruksi Presiden Republik Indonesia Nomor 1 Tahun 1991 tentang Kompilasi Hukum 
Islam. 

 

 

 
 


