
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 

Volume 3, Issue Desember, 2025 pp. 1149-1161      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Representasi psikologis terhadap kritik sosial dalam 
karikatur palestina dimedia sosial @osamahajjaj dengan 
pendekatan sigmund freud 

 

Diah Ayu Sri Nariyati 
program studi Bahasa dan Sastra Arab, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: rinnaaadsn@gmail.com   
 

A B S T R A K 

Penelitian ini membahas representasi psikologis terhadap kritik 
sosial melalui objek karikatur Palestina. Dengan menggunakan 
metode kualitatif deskriptif dan pendekatan Sigmund Freud, 
penelitian ini menganalisis bagaimana elemen visual dalam 
karikatur merepresentasikan trauma kolektif dan pengalaman 
masyarakat Palestina. Karikatur berfungsi sebagai medium untuk 
menggambarkan keadaan, perasaan, dan pesan sosial di Palestina, 
terutama dalam konteks konflik berkepanjangan. Sebagai alat 
kritik sosial, karikatur mencerminkan emosi masyarakat, seperti 
ketakutan, penderitaan, dan harapan. Metode yang digunakan 
meliputi studi pustaka dan analisis konten terhadap karikatur yang 

dipublikasikan di media sosial @osamahajjaj. Hasil penelitian menunjukkan bahwa karikatur tidak hanya 
menyampaikan kritik sosial dengan cara yang mudah dipahami, tetapi juga menciptakan ruang untuk dialog 
yang mendesak. Penelitian ini menekankan pentingnya memahami konteks budaya dan sosial dalam karya 
seni serta bagaimana karikatur dapat berfungsi sebagai cerminan kondisi sosial dan sarana untuk merespons 
pengalaman traumatis. Temuan ini diharapkan memberikan wawasan baru bagi akademisi, pembuat 
kebijakan, dan aktivis dalam memahami isu-isu kompleks di Palestina. 
A B S T R A C T 

This study discusses the psychological representation of social criticism through caricatures of Palestine. 
Using a descriptive qualitative method and Sigmund Freud’s psychoanalytic approach, the research 
analyzes how visual elements in caricatures represent collective trauma and the lived experiences of the 
Palestinian people. Caricatures function as a medium to depict the conditions, emotions, and social 
messages in Palestine, particularly within the context of prolonged conflict. As a tool of social criticism, 
caricatures reflect public emotions such as fear, suffering, and hope. The methods used include literature 
review and content analysis of caricatures published on the social media account @osamahajjaj. The 
findings show that caricatures not only convey social criticism in an easily understandable way but also 
create space for urgent dialogue. This study emphasizes the importance of understanding the cultural 
and social context in works of art, as well as how caricatures can serve as reflections of social conditions 
and as a means of responding to traumatic experiences. These findings are expected to provide new 
insights for academics, policymakers, and activists in understanding the complex issues in Palestine. 

Pendahuluan  

Fenomena penggunaan karikatur untuk mewakili serta menggambarkan keadaan, 
perasaan, dan pesan sosial telah menjadi praktik yang umum dan penting dalam 
berbagai budaya di seluruh dunia. Karikatur merupakan sebuah bentuk seni visual yang 

Kata Kunci: 
representasi, psikologis, 
karikatur, kritik sosial, Sigmund 
Freud 
Keywords: 
Representation, Psychological, 
Caricature, Social Criticism, 
Sigmund Freud 
 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:rinnaaadsn@gmail.com


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 1149-1161   eISSN: 3024-8140 

1150 
 

tidak hanya berfungsi sebagai alat humor atau hiburan, tetapi juga sebagai medium yang 
efektif untuk menyampaikan kritik, refleksi, dan komentar terhadap isu-isu sosial, 
politik, dan budaya dan dapat ditemukan dalam aktivitas kehidupan manusia. 

Karikatur telah menjadi salah satu sarana penting dalam mengekspresikan kritik 
sosial, terutama di wilayah yang mengalami konflik berkepanjangan seperti yang terjadi 
di Palestina. Dalam konteks Palestina, karikatur tidak hanya berfungsi sebagai alat 
humor atau hiburan, tetapi juga sebagai media untuk menyampaikan pesan-pesan 
politik dan sosial yang mendalam. Karikatur mencerminkan realitas ini dengan cara yang 
simbolik dan sering kali sarkastik, melukiskan kondisi psikologis masyarakat yang 
terjepit di antara harapan dan keputusasaan. Dalam hal ini, pendekatan Sigmund Freud 
menawarkan kerangka kerja psikologis yang dapat digunakan untuk memahami 
bagaimana emosi, ketakutan, dan trauma masyarakat Palestina tercermin dalam 
karikatur mereka.  Sigmund Freud berpendapat bahwa banyak aspek perilaku manusia 
berada di bawah pengaruh ketidaksadaran, di mana pengalaman traumatis dapat 
muncul dalam bentuk simbolik. Dalam karikatur Palestina, banyak elemen yang menjadi 
representasi dari berbagai emosi dan keadaan psikologis masyarakat, seperti ketakutan, 
penderitaan, kehilangan, dan harapan. 

Kajian ini menawarkan sejumlah kemenarikan yang membedakannya dari analisis 
karya sastra seperti novel, cerpen, dan film. Salah satu elemen yang paling menonjol 
adalah kemampuan karikatur sebagai media visual untuk menyampaikan pesan secara 
langsung dan efektif. Karikatur, yang merupakan bentuk seni visual, dapat 
menyampaikan kritik sosial dengan cara yang lebih cepat dipahami dibandingkan teks. 
Melalui simbol-simbol dan humor yang terkandung dalam gambar, karikatur 
menyediakan ruang bagi penonton untuk merenungkan berbagai isu yang pelik dan 
kompleks dalam masyarakat, menciptakan jembatan antara seni dan pemikiran kritis. 

Keunikan karikatur juga terletak pada fleksibilitas dan adaptasinya terhadap isu-isu 
terkini. Karikatur memiliki keunggulan sebagai alat kritik yang responsif. Berbeda 
dengan novel atau cerpen yang memerlukan waktu lebih lama untuk diproduksi, 
karikatur dapat diciptakan dan disebarluaskan dengan cepat, menciptakan ruang untuk 
dialog yang mendesak mengenai kondisi yang sedang dihadapi Masyarakat. Terlebih 
lagi, karikatur memfasilitasi interaksi yang lebih langsung dengan audiens. Dalam 
bentuknya yang mudah diakses, karikatur mengundang partisipasi dan refleksi dari 
berbagai kalangan. Ini menciptakan keterlibatan yang lebih aktif dibandingkan dengan 
novel atau film yang umumnya disajikan dalam konteks yang lebih terstruktur. 

Kajian mengenai teori psikologis Sigmund Freud dalam karya sastra maupun karya 
seni khususnya yang berkaitan dengan konteks sosial sudah banyak yang mengkaji 
bagaimana karya sastra atau karya seni itu juga berfungsi sebagai medium untuk 
menyampaikan kritik sosial, menggambarkan keadaan dan mengungkapkan perasaan 
kolektif  Masyarakat. Beberapa kajian yang mencakup analisis psikologis Sigmund Freud 
seperti (Falah, 2021; Istikawati et al., 2024; Kanzunnudin, 2019; Manam, 2017; Nurul et al., 
2025; Rachman & Wahyuniarti, 2021; Rahmadiyanti, 2020; Syawalrani et al., 2024) dalam 
kajian terdahulu yang ditemukan mengenai teori psikologis Sigmund Freud terhadap 
karya sastra maupun karya seni, terdapat beberapa metode yang sering digunakan dan 
akan diterapkan dalam penelitian ini. Metode studi pustaka, observasi, serta analisis teks 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 1149-1161   eISSN: 3024-8140 

1151 
 

visual dari karikatur menjadi pendekatan utama dalam menggali makna yang 
terkandung dalam karya-karya tersebut. Beberapa artikel yang telah dikumpulkan 
menunjukkan bahwa penggunaan studi pustaka sangat efektif dalam memahami 
konteks sosial dan budaya yang melatarbelakangi setiap karikatur. Observasi terhadap 
karikatur memungkinkan peneliti untuk menganalisis elemen visual, simbolisme, dan 
teknik artistik yang digunakan untuk menyampaikan kritik sosial. 

Kajian ini menyoroti beberapa kebaruan yang penting dalam bidang studi seni dan 
psikologi. Pertama, penelitian ini mengintegrasikan teori psikoanalisis dengan analisis 
visual karikatur, memberikan pemahaman yang lebih dalam mengenai cara simbol dan 
elemen visual menggambarkan pengalaman psikologis serta trauma kolektif 
masyarakat Palestina. Kajian ini juga mengkaji dinamika emosional dan pikiran yang 
mendasari karya, memperkaya diskursus seni dengan sudut pandang psikologis. Kedua, 
fokus pada trauma kolektif sebagai tema sentral menjadikan penelitian ini berbeda dari 
kajian-kajian sebelumnya yang umumnya lebih menekankan aspek politik atau sejarah. 
Dengan mengeksplorasi bagaimana karikatur berfungsi sebagai medium ekspresi untuk 
menyampaikan kritik sosial dan mengolah trauma, penelitian ini menawarkan wawasan 
baru tentang peran seni dalam konteks konflik. Dengan demikian, hasil dari kajian ini 
relevan tidak hanya untuk akademisi, tetapi juga untuk pembuat kebijakan, aktivis, dan 
seniman yang berkepentingan dalam memahami dan mengatasi isu-isu sosial yang 
kompleks di Palestina. 

Tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis representasi psikologis dalam 
karikatur Palestina dan bagaimana bentuk kritik sosial tercermin dari karya-karya 
tersebut. Dalam konteks ini, penelitian bertujuan untuk memahami cara karikatur 
berfungsi sebagai refleksi dari pengalaman kolektif masyarakat Palestina. Dengan 
menganalisis elemen-elemen visual dan simbolis dalam karikatur, penelitian ini berupaya 
mengungkap pesan-pesan mendalam yang disampaikan oleh seniman, serta dampaknya 
terhadap persepsi publik terhadap konflik yang berlangsung.Selanjutnya, penelitian ini 
menggunakan pendekatan Sigmund Freud untuk menggali dinamika ketidaksadaran 
yang ada dalam masyarakat Palestina dan bagaimana hal itu terwujud dalam seni 
karikatur. Pendekatan psikoanalisis memungkinkan peneliti untuk meneliti proses-
proses bawah sadar yang berkontribusi terhadap representasi emosional dan psikologis 
dalam karya seni. Dengan memahami trauma kolektif dan mekanisme pertahanan 
psikologis. 

Pembahasan  

   Penelitian ini berfokus pada konflik sosial yang dilihat pada salah satu karikatur yang 
ada di media sosial Instagram milik @osamahajjaj, bagaimana elemen visual dalam 
karikatur tersebut merepresentasikan trauma kolektif dan pengalaman masyarakat 
Palestina. Dalam teori psikoanalisis, Sigmund Freud membagi dorongan dasar manusia 
menjadi dua yaitu Eros dan Thanatos. Eros merupakan dorongan kehidupan yang 
mencakup kecenderungan untuk mencinta, mencipta, merawat, dan menjaga 
keberlangsungan hidup, baik secara individu maupun sosial. Sebaliknya, Thanatos 
adalah dorongan menuju kematian dan kehancuran, yang terefleksi dalam agresi, 
kekerasan, atau keinginan untuk kembali pada kondisi tanpa rasa atau ketenangan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 1149-1161   eISSN: 3024-8140 

1152 
 

absolut (Straghey et al., 1961). Freud menjelaskan bahwa kehidupan manusia 
merupakan medan konflik antara kedua kekuatan ini. 

Representasi Eros (Insting Kehidupan dan Perlawanan) 

Tindakan penyelamatan oleh dokter 

 

Dalam potongan gambar atau data diatas, Tindakan dokter laki-laki yang 
mengarahkan stetoskop ke puing-puing reruntuhan memperlihatkan ironi tragis, tetapi 
sekaligus menyampaikan makna psikologis yang dalam. Tindakan itu menunjukkan 
bahwa, bahkan ketika kemungkinan menemukan kehidupan sangat kecil, semangat 
untuk mendengar denyut kehidupan tetap dijalankan. Ini adalah bentuk visual dari 
keteguhan dorongan Eros, yaitu keinginan untuk tetap percaya pada kemungkinan 
hidup di tengah kematian.Sementara itu, dokter perempuan yang memegang infus 
seperti sedang berupaya memberi bantuan medis, meski di lingkungan yang mustahil, 
hal tersebut merupakan simbol nyata dari resistensi terhadap Thanatos. Kedua dokter 
ini merepresentasikan harapan yang gigih, bahwa hidup masih pantas dipertahankan, 
dan bahwa merawat adalah bentuk perjuangan eksistensial. Ini menunjukkan 
bagaimana insting Eros tidak hanya hadir dalam situasi normal, tetapi justru semakin 
menguat dalam situasi ekstrem sebagai bentuk perlawanan terhadap kehancuran total. 

Freud menjelaskan bahwa Eros juga bekerja secara simbolis untuk menyatukan, dan 
menciptakan makna. Dalam konteks ini, karikatur menyuarakan bahwa tindakan 
menyelamatkan adalah cara untuk menjaga martabat kemanusiaan, yang terus 
berusaha mencintai dan merawat bahkan dalam kehancuran total. Maka, tindakan para 
dokter tersebut bukan sekadar pertolongan medis, tapi juga tindakan simbolik yang 
penuh makna psikologis, menjaga keberlanjutan hidup dan makna kemanusiaan di 
tengah kehancuran struktural. Kritik sosial yang tersirat dalam potongan gambar ini 
sangat tajam dan menyentuh aspek kemanusiaan yang kerap diabaikan dalam konflik 
bersenjata, khususnya di Palestina. Tindakan dua dokter yang tetap berupaya 
menyelamatkan, satu mendengarkan dengan stetoskop di reruntuhan, dan satu lagi 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 1149-1161   eISSN: 3024-8140 

1153 
 

memberikan infus di tengah kehancuran, ini mengungkap ironi kemanusiaan di tengah 
ketidakpedulian global. Mereka melakukan tindakan medis yang idealnya berlangsung 
di ruang steril dan aman, namun justru dilakukan di atas puing, darah, dan debu. Hal ini 
menyuarakan sindiran terhadap absennya negara-negara besar dan lembaga 
internasional yang seharusnya bertindak untuk melindungi kehidupan, tetapi justru 
memilih diam atau bersikap netral di tengah ketidakadilan. Ini juga menggambarkan 
bahwa beban moral kemanusiaan akhirnya dipikul oleh korban sendiri, bukan oleh 
mereka yang memiliki kekuatan politik dan ekonomi. Dunia digambarkan telah 
kehilangan empati, sehingga rakyat Palestina harus menjadi pendengar dan penyelamat 
atas luka-luka mereka sendiri. Stetoskop dan infus bukan hanya alat medis, tapi juga 
simbol protes diam terhadap tumpulnya nurani dunia internasional, yang melihat 
penderitaan, namun gagal bertindak secara nyata. 

Infus yang tetap di upayakan 

 

 Dari potongan gambar atau data diatas, terlihat seorang dokter perempuan Palestina 
berada di tengah puing-puing bangunan yang hancur total akibat serangan. Ia terlihat 
tetap memegang infus seperti sedang mengupayakan kehidupan, dengan latar 
belakang dipenuhi dengan simbol kehancuran, bangunan runtuh, asap, dan reruntuhan. 
Tindakan dokter perempuan yang tetap memegang dan mengupayakan infus, meskipun 
berada dalam kondisi yang sangat tidak ideal, adalah wujud konkret dari dorongan Eros, 
yakni naluri hidup dan kasih sayang dalam teori Freud. Di tengah situasi yang secara logis 
mendekati keputusasaan, tindakan itu tetap berlangsung. Ini menunjukkan bahwa 
keinginan untuk menjaga kehidupan tidak bergantung pada hasil, tetapi pada komitmen 
untuk terus merawat dan menyayangi. Freud menyatakan bahwa Eros merupakan 
kekuatan psikis yang bertujuan untuk membangun, memelihara, dan melestarikan 
kehidupan manusia (Straghey et al., 1961). 

Dalam konteks ini, infus bukan hanya alat medis, melainkan simbol pengharapan dan 
daya rawat. Dokter perempuan tersebut menjadi figur yang menyuarakan bahwa 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 1149-1161   eISSN: 3024-8140 

1154 
 

kehidupan, sekecil apa pun harapannya, tetap layak diperjuangkan. Tindakan ini juga 
mencerminkan perlawanan terhadap Thanatos, dorongan kematian yang hadir dalam 
bentuk kehancuran perang. Melalui infus, karikatur ini menyuarakan bahwa perempuan, 
tubuh medis, dan empati adalah kekuatan hidup yang mampu menolak dominasi 
kehancuran. 

Kritik sosial yang termuat dalam potongan gambar ini sangat kuat dan simbolik, 
menyentil realitas pahit bahwa di tengah kehancuran sistemik dan kekerasan struktural, 
perempuan Palestina tetap menjadi garda depan dalam mempertahankan kehidupan. 
Tindakan dokter perempuan yang mengupayakan infus di antara reruntuhan bangunan 
mencerminkan bahwa beban merawat kehidupan tidak lagi didukung oleh sistem 
global, tetapi justru dilimpahkan kepada individu yang paling rentan, khususnya 
perempuan. Ketika negara-negara kuat dan lembaga-lembaga internasional gagal 
memberikan perlindungan dan keadilan, karikatur ini mengungkap bahwa tugas 
menyelamatkan hidup menjadi beban kemanusiaan lokal yang dilakukan tanpa alat, 
fasilitas, atau jaminan keselamatan. Gambaran ini menjadi kritik terhadap ketidakadilan 
struktural yang dibiarkan berlangsung oleh dunia internasional, di mana kekuasaan dan 
politik global lebih sibuk mempertahankan narasi ketimbang menghentikan 
pembantaian. Infus yang terus dipegang dalam keadaan mustahil menyindir bagaimana 
dukungan medis dan kemanusiaan untuk Palestina begitu terbatas, bahkan ketika 
nyawa-nyawa terus berguguran. Ini tidak hanya menuntut empati, tetapi juga 
mengecam ketimpangan solidaritas global, di mana penderitaan Palestina seolah tak 
cukup penting untuk direspon dengan aksi nyata. Maka, dokter perempuan itu bukan 
hanya penyelamat pasien, tetapi juga simbol perempuan sebagai penjaga terakhir 
martabat manusia, yang menolak tunduk pada Thanatos, sekaligus menggugat dunia 
yang memilih bisu. 

Stetoskop yang diarahkan ke reruntuhan bangunan 

 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 1149-1161   eISSN: 3024-8140 

1155 
 

Dalam potongan gambar atau data diatas, digambarkan seorang dokter laki-laki 
Palestina sedang membungkuk dan mengarahkan stetoskopnya ke puing-puing 
reruntuhan. Reruntuhan tersebut adalah sisa dari bangunan yang telah hancur lebur 
akibat serangan. Di sekitarnya, tampak suasana yang sunyi dan suram, penuh dengan 
debu dan asap, tanpa tanda-tanda kehidupan yang jelas. Aksinya tampak penuh kehati-
hatian, seakan-akan ia berusaha “mendengarkan” apakah masih ada tanda kehidupan 
yang tersisa di balik kehancuran total. Tindakan mengarahkan stetoskop ke reruntuhan 
mencerminkan naluri Eros dalam bentuk paling simbolis dan filosofis. Dokter tersebut 
bukan sekedar mencari detak jantung, ia sedang mencari harapan, makna, dan 
keberlanjutan hidup dalam puing-puing kematian. Ini adalah manifestasi Eros sebagai 
dorongan untuk memelihara kehidupan meskipun semua tanda kehidupan tampak telah 
sirna. Freud menjelaskan bahwa Eros bukan hanya naluri seksual, tapi kekuatan 
pemersatu dan pembangun eksistensi manusia (Straghey et al., 1961). Maka, tindakan 
ini mencerminkan perlawanan batin terhadap ketidakmungkinan dan 
ketidakberdayaan, serta menunjukkan bahwa bahkan dalam kehancuran total, manusia 
tetap mencoba merawat, mencari, dan mendengarkan kehidupan. 

Potongan gambar ini juga menyampaikan kritik sosial yang sangat kuat dan menyindir, 
mengapa dokter harus menggunakan stetoskop di reruntuhan? Karena dunia telah 
gagal mendengar jeritan korban Palestina dengan telinga dan nurani yang terbuka. 
Potongan gambar ini menyoroti ketidakpekaan komunitas internasional, lembaga 
kemanusiaan, dan media global, yang tampak diam dan tidak responsif terhadap 
penderitaan rakyat Palestina. Tindakan dokter itu mengajukan pertanyaan moral kepada 
dunia: Jika tak ada lagi yang mau mendengar, biarlah dokter kami sendiri mencoba, bahkan 
dari puing-puing. Ini adalah bentuk sindiran terhadap absennya kemanusiaan di tingkat 
global, serta menyuarakan ironi bahwa mereka yang paling menderita justru yang masih 
mencoba mendengar dan menyelamatkan. 

Monitor aktif ditengah-tengah reruntuhan 

 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 1149-1161   eISSN: 3024-8140 

1156 
 

Dalam potongan gambar atau data tersebut, tergambar sebuah layar monitor medis 
sejenis monitor detak jantung yang masih menyala aktif di tengah reruntuhan bangunan 
akibat serangan. Monitor itu menampilkan garis denyut kehidupan (EKG) yang masih 
berjalan normal, padahal di sekitarnya hanya ada puing, debu, dan kehancuran. 
Ketidakhadiran pasien, dokter, atau fasilitas medis lengkap menegaskan kontras yang 
mencolok, kehidupan secara simbolik masih bertahan, meskipun lingkungan fisik dan 
sosialnya telah diluluhlantakkan oleh perang. Secara psikologis, monitor yang tetap aktif 
ini menjadi simbol dorongan Eros yaitu naluri kehidupan dan upaya mempertahankan 
eksistensi. Dalam pandangan Freud (Straghey et al., 1961) Eros tidak hanya mencakup 
cinta atau seksualitas, tetapi juga energi konstruktif yang mendorong manusia untuk 
terus hidup, mencipta, dan terhubung dengan sesama. Monitor itu mencerminkan sisa-
sisa kehidupan yang tidak menyerah, bahkan ketika semua harapan rasional telah 
tergerus. Di tengah ketidakmungkinan reruntuhan, denyut yang konstan pada monitor 
adalah pernyataan bahwa kehidupan belum selesai, bahwa manusia masih memiliki daya 
untuk bertahan dan berjuang. 

 Sementara itu, kritik sosial yang disampaikan lewat potongan gambar ini menjadi 
sindiran terhadap ketidakpekaan dunia internasional dan realitas bahwa kehidupan 
rakyat Palestina hanya “boleh” bertahan secara simbolis, bukan secara nyata. Monitor 
itu menjadi representasi dari bagaimana dukungan terhadap Palestina sering kali 
sebatas citra atau simbol, bukan bantuan konkret yang menyelamatkan. Kehidupan 
terus dipantau dan disorot, tapi tidak diselamatkan. Monitor ini adalah teguran visual 
bagi dunia bahwa kehidupan Palestina masih berdetak, tetapi dunia lebih sibuk 
mengamati daripada bertindak. 

Seragam medis 

 

Dalam potongan gambar karikatur tersebut, dua dokter Palestina digambarkan 
mengenakan seragam medis, biasanya hijau atau biru untuk medis. Warna-warna ini 
dalam dunia nyata berfungsi sebagai penanda identitas dan perlindungan, agar tenaga 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 1149-1161   eISSN: 3024-8140 

1157 
 

medis dapat dikenali dengan jelas dan dilindungi selama menjalankan tugasnya, 
terutama di wilayah konflik atau bencana. Namun, dalam konteks karikatur yang 
memperlihatkan reruntuhan dan kehancuran akibat agresi militer, warna-warna cerah 
tersebut justru tampil kontras dan ironis, mereka mencolok, tetapi tidak cukup kuat 
untuk menyelamatkan atau melindungi para pemakainya dari kekerasan yang menyasar 
siapa pun, termasuk tenaga medis. 

Dari sudut pandang psikologi Freud, seragam medis ini dapat dikaitkan dengan fungsi 
simbolik Eros, yaitu semangat untuk menyembuhkan, merawat, dan menyelamatkan 
kehidupan. Pakaian itu bukan sekadar pelindung tubuh, tetapi juga simbol dari nilai-nilai 
kemanusiaan yang dijunjung oleh profesi medis, seperti kasih sayang, pertolongan, dan 
penyembuhan. Di tengah reruntuhan, pakaian tersebut tampak seperti “pernyataan 
diam” bahwa kehidupan tetap harus diperjuangkan, bahkan ketika semua sistem telah 
gagal. Keberadaan warna cerah juga bisa dimaknai sebagai pengingat visual bahwa 
tenaga medis hadir sebagai cahaya dan harapan, sekalipun dalam kondisi gelap dan 
penuh ancaman.Namun, secara sosial politik, karikatur ini menyampaikan kritik yang 
keras dan getir, bahwa simbol perlindungan tidak lagi dihormati dalam konflik yang 
brutal dan tidak manusiawi. Pakaian medis, yang seharusnya menjadi garansi 
perlindungan menurut hukum internasional, justru menjadi target atau tidak dihiraukan. 
Karikatur ini menyuarakan bahwa identitas medis tidak lagi menjadi tameng, karena 
agresi militer yang membabi buta tidak membedakan warga sipil, anak-anak, atau 
tenaga kesehatan. Ini adalah sindiran terhadap kegagalan sistem hukum dan 
kemanusiaan internasional, serta memperlihatkan betapa dalam konflik ini, bahkan 
simbol-simbol paling suci kemanusiaan telah kehilangan kekuatannya untuk dihormati. 
Maka, warna cerah di tubuh tenaga medis bukan lagi jaminan keselamatan, melainkan 
cermin dari dunia yang gelap dan kehilangan moralitas. 

Representasi Thanatos (Insting Kematian) 

Reruntuhan dan puing-puing bangunan 

 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 1149-1161   eISSN: 3024-8140 

1158 
 

Dalam potongan karikatur diatas, menggambarkan situasi di Palestina, reruntuhan 
dan puing-puing bangunan menjadi elemen visual yang dominan dan simbolik. 
Reruntuhan ini merepresentasikan Thanatos dalam teori psikoanalisis Freud, yakni 
dorongan destruktif, kehendak untuk kembali ke keadaan tak hidup, serta impuls 
menuju kehancuran dan kematian (Straghey et al., 1961). Thanatos di sini tidak hanya 
tampil sebagai kondisi fisik akibat serangan militer, melainkan juga sebagai manifestasi 
kolektif dari kekerasan sistemik yang merusak tatanan sosial, psikologis, dan eksistensial 
masyarakat Palestina. Puing-puing itu tidak hanya menandakan bangunan yang hancur, 
tetapi juga kerapuhan perlindungan, hilangnya rasa aman, dan rusaknya struktur 
kehidupan sehari-hari. 

Reruntuhan secara simbolik adalah wujud kemenangan sesaat dari Thanatos atas 
Eros, ketika naluri hidup, cinta, dan perawatan dikalahkan oleh bom, peluru, dan 
pengabaian. Gambaran ini secara psikologis memunculkan trauma, perasaan 
kehilangan, dan ketidakberdayaan. Namun karikatur ini menyampaikan kritik sosial yang 
tajam terhadap kekuatan global yang membiarkan kehancuran berlangsung. 
Reruntuhan menjadi simbol kegagalan komunitas internasional, serta bukti bisu dari 
ketidakadilan yang berulang. Palestina telah lama menjadi medan Thanatos yang 
dilegalkan, tempat di mana kematian massal, penghancuran, dan penderitaan dapat 
terjadi tanpa konsekuensi yang setara secara hukum atau moral. Dengan menampilkan 
puing-puing sebagai latar utama, karikatur ini menggugat normalisasi kekerasan 
terhadap Palestina dan mengajak penonton untuk tidak lagi memaklumi kebisuan dunia. 
Reruntuhan itu menjerit dalam diam, mengabarkan bahwa kehancuran bukan hanya 
realitas material, tetapi juga luka psikologis dan etika yang mendalam dalam sejarah 
kemanusiaan. 

Ambulans rusak 

 

Gambar ambulans yang rusak dalam potongan gambar karikatur diatas merupakan 
simbol kuat dari dorongan Thanatos dalam teori Freud yang mencerminkan hasrat 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 1149-1161   eISSN: 3024-8140 

1159 
 

menuju kematian, kehancuran, dan kehampaan (Straghey et al., 1961). Ambulans, yang 
semestinya menjadi simbol harapan dan penyelamatan, justru tampil dalam kondisi 
hancur, tidak lagi mampu bergerak atau berfungsi. Ini menunjukkan kemenangan 
kekuatan destruktif atas upaya kehidupan, ketika alat-alat medis, representasi Eros 
dihancurkan oleh kekuatan yang menolak keberlanjutan hidup. Kerusakan pada 
ambulans mengisyaratkan runtuhnya jalur penyelamatan, yang secara psikologis 
menciptakan rasa kehilangan, kepanikan, dan keputusasaan kolektif.Ambulans yang 
rusak menyuarakan kritik sosial yang sangat keras terhadap serangan yang tidak 
menghargai hukum kemanusiaan internasional, yang seharusnya melindungi fasilitas 
dan petugas medis dalam konflik. Karikatur ini menunjukkan bahwa bahkan simbol 
netral dan vital seperti ambulans tidak lagi memiliki kekuatan perlindungan, karena 
perang telah berubah menjadi aksi tanpa batas moral. Ini merupakan cerminan brutal 
dari hilangnya empati dan kegagalan global dalam menjaga nilai-nilai dasar 
kemanusiaan. Ambulans yang hancur juga mengkritik minimnya akses terhadap bantuan 
medis di wilayah konflik seperti Palestina, serta tumpulnya reaksi komunitas 
internasional terhadap penderitaan rakyat yang seharusnya dibantu, bukan 
ditinggalkan. Ketika kendaraan yang membawa harapan hidup justru menjadi korban, 
maka dunia telah menyaksikan Thanatos beroperasi secara terang-terangan dan 
memilih diam. 

Tangan korban yang tertimbun reruntuhan 

 

Tangan korban yang menjulur dari balik reruntuhan dalam potongan gambar karikatur 
diatas adalah representasi paling sunyi namun paling kuat dari dorongan Thanatos 
dalam psikoanalisis Freud. Thanatos merupakan insting menuju kematian, kehancuran, 
dan kehampaan yang berlawanan dengan Eros sebagai naluri kehidupan (Straghey et 
al., 1961) . Tangan tersebut, terjebak di antara bongkahan puing, menjadi metafora visual 
dari hidup yang dipaksa untuk menyerah, simbol individu yang tenggelam dalam 
ketidakberdayaan karena kekuatan eksternal yang menghancurkan. Ia tidak lagi dapat 
bergerak, berbicara, ataupun meminta tolong,menandakan telah terputusnya 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 1149-1161   eISSN: 3024-8140 

1160 
 

kemungkinan hidup, terputusnya hubungan sosial, serta matinya akses terhadap 
perlindungan dan keadilan. 

Secara sosial, gambar ini menyampaikan kritik tajam terhadap dunia yang memilih 
tidak melihat. Tangan yang tertimbun bukan hanya milik satu korban, tetapi mewakili 
ribuan yang tidak tercatat, yang tidak mendapat perhatian media, tidak tertolong oleh 
lembaga internasional, dan tidak diberi ruang untuk bersuara. Karikatur ini 
mengingatkan bahwa kehancuran yang terjadi bukan sekadar kerusakan fisik, tetapi 
juga penghilangan eksistensi manusia yang perlahan dan sistematis.Tangan itu juga 
menyindir bagaimana dalam konflik seperti di Palestina, korban sering kali hanya muncul 
dalam tayangan sekilas, tanpa perhatian nyata terhadap penderitaan mereka. Dengan 
menampilkan tangan korban yang tertimbun, karikatur ini menjadi seruan diam namun 
menggugah, yang mempertanyakan: sampai kapan tangan-tangan yang tertimbun akan 
terus diabaikan, dan siapa yang akan menggenggamnya sebelum semuanya benar-benar 
membusuk dalam sejarah?. 

Kesimpulan dan Saran 

Penelitian ini menunjukkan bahwa karikatur karya Osama Hajjaj mampu 
merepresentasikan konflik psikologis dan kritik sosial yang mendalam melalui simbol-
simbol visual. Dengan menggunakan pendekatan psikoanalisis Sigmund Freud, 
khususnya konsep Eros dan Thanatos, karikatur tersebut tidak hanya menampilkan 
peristiwa visual tentang perang dan penderitaan, tetapi juga mengungkapkan 
mekanisme bawah sadar kolektif masyarakat Palestina, yang terus berjuang di antara 
harapan hidup dan ancaman kematian. Representasi Eros tampak dalam aksi medis yang 
menyelamatkan nyawa di tengah reruntuhan, sementara Thanatos hadir melalui simbol 
kehancuran, luka, dan kematian yang tidak terhindarkan. 

Karikatur sebagai karya seni visual telah terbukti efektif menjadi media kritik sosial 
yang menyentuh secara emosional dan langsung. Melalui simbol seperti infus, 
stetoskop, tangan korban, ambulans rusak, hingga monitor aktif, ini menyampaikan 
pesan bahwa meskipun kehidupan terus dihancurkan secara sistematis, dorongan untuk 
bertahan dan merawat tetap hidup. Elemen-elemen ini menjadi medium untuk 
menyoroti kebisuan dunia internasional, tumpulnya hukum kemanusiaan, serta 
absennya keadilan bagi rakyat Palestina. Dengan demikian, karikatur tidak hanya 
berfungsi sebagai alat kritik, tetapi juga alat perlawanan batin yang menggugah 
kesadaran moral global.Melalui analisis visual yang berpijak pada teori psikoanalisis 
Freud, penelitian ini memperkaya pemahaman terhadap seni sebagai refleksi trauma 
kolektif dan perlawanan psikologis dalam masyarakat yang tertindas. Temuan ini tidak 
hanya relevan untuk bidang akademik, tetapi juga penting bagi aktivis, pembuat 
kebijakan, dan dalam memetakan bagaimana seni visual dapat menjadi ruang artikulasi 
penderitaan sekaligus harapan. Dengan demikian, karikatur Palestina tidak sekadar 
gambar, melainkan narasi psikologis yang menolak untuk dilupakan. 

 

 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 1149-1161   eISSN: 3024-8140 

1161 
 

Daftar Pustaka  

Falah, F. (2021). Godaan Versus Integritas Seorang Hakim dalam Cerpen “Yang Mulia” 
Karya Insan Budi Maulana. Nusa, 16(1), 88–99. 

Istikawati, I., Pertiwi, R. A., Saputri, P. Y., & Nugroho, A. (2024). Konflik Batin Dalam Film 
Ngenest Karya Ernest Prakasa: Kajian Psikoanalisis Sigmund Freud. Lingua Rima: 
Jurnal Pendidikan Bahasa Dan Sastra Indonesia, 13(1), 55. 
https://doi.org/10.31000/lgrm.v13i1.11035  

Kanzunnudin, M. (2019). Analisis “Sajak Putih” Karya Chairil Anwar Melalui Pendekatan 
Psikoanalisa Sigmund Freud. Journal of Chemical Information and Modeling, 53(9), 
1689–1699. 

Manam, A. (2017). Analisis Elemen-Elemen Nafsu Dalam Teori Psikoanalisis Sigmund 
Freud Dan Kitab Penawar Bagi Hati Al-Mandili. Jurnal Islam Dan Masyarakat 
Kontemporari, 14(1), 51–67. 

Marcuse, H., & Kellner, D. (2023). Eros and Civilization. Eros and Civilization, 1–224. 
https://doi.org/10.4324/9781003411819  

Nurul, W., Nasution, A., Mizkat, E., & Asahan, U. (2025). ANALISIS KARAKTER TOKOH 
UTAMA DALAM NOVEL PASUNG. 4307(1), 491–500. 

Rachman, A. K., & Wahyuniarti, F. R. (2021). Struktur kepribadian tokoh Lilian dalam 
novel Pink Cupcake karya Ramya Hayasrestha Sukardi (Sastra anak dalam 
perspektif psikoanalisis Sigmund Freud). KEMBARA Journal of Scientific Language 
Literature and Teaching, 7(2), 490–507. https://doi.org/10.22219/kembara.v7i2.17625  

Rahmadiyanti, R. V. (2020). Tokoh Sari dalam Novel Perempuan Bersampur Merah Karya 
Intan Andaru: Kajian Psikoanalisis Sigmund Freud. Bapala, 7(3), 1–13. 
https://ejournal.unesa.ac.id/index.php/bapala/article/view/34715  

Straghey, J., Norton, W. W., & Strachby, J. (1961). Beyond the Pleasure Principle SIGMUND 
FREUD Translated and Newly Edited. 1–64. 

Syawalrani, P. A., Studi, P., Bahasa, P., Sastra, D. A. N., Keguruan, F., Ilmu, D. A. N., & 
Kuningan, U. (2024). Kecemasan Dan Insting Tokoh Dalam Novel Jalan Tak Ada Ujung 
Karya Mochtar Lubis ( Kajian Psikologi sastra pendekatan Sigmund Freud ). 

https://doi.org/10.31000/lgrm.v13i1.11035
https://doi.org/10.4324/9781003411819
https://doi.org/10.22219/kembara.v7i2.17625
https://ejournal.unesa.ac.id/index.php/bapala/article/view/34715

