Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elISSN: 3024-8140
Volume 3, Issue Desember, 2025 pp. 1149-1161 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Representasi psikologis terhadap kritik sosial dalam
karikatur palestina dimedia sosial @osamahajjaj dengan
pendekatan sigmund freud

Diah Ayu Sri Nariyati
program studi Bahasa dan Sastra Arab, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: rinnaaadsn@gmail.com

Kata Kunci: ABSTRAK

representasi, psikologis, Penelitian ini membahas representasi psikologis terhadap kritik
karikatur, kritik sosial, Sigmund sosial melalui objek karikatur Palestina. Dengan menggunakan
Freud metode kualitatif deskriptif dan pendekatan Sigmund Freud,
Keywords: penelitian ini menganalisis bagaimana elemen visual dalam
Representation, Psychological, karikatur merepresentasikan trauma kolektif dan pengalaman
Caricature, Social Criticism, masyarakat Palestina. Karikatur berfungsi sebagai medium untuk
Sigmund Freud menggambarkan keadaan, perasaan, dan pesan sosial di Palestina,

terutama dalam konteks konflik berkepanjangan. Sebagai alat
kritik sosial, karikatur mencerminkan emosi masyarakat, seperti
ketakutan, penderitaan, dan harapan. Metode yang digunakan
meliputi studi pustaka dan analisis konten terhadap karikatur yang
dipublikasikan di media sosial @osamahajjaj. Hasil penelitian menunjukkan bahwa karikatur tidak hanya
menyampaikan kritik sosial dengan cara yang mudah dipahami, tetapi juga menciptakan ruang untuk dialog
yang mendesak. Penelitian ini menekankan pentingnya memahami konteks budaya dan sosial dalam karya
seni serta bagaimana karikatur dapat berfungsi sebagai cerminan kondisi sosial dan sarana untuk merespons
pengalaman traumatis. Temuan ini diharapkan memberikan wawasan baru bagi akademisi, pembuat
kebijakan, dan aktivis dalam memahami isu-isu kompleks di Palestina.
ABSTRACT

This study discusses the psychological representation of social criticism through caricatures of Palestine.
Using a descriptive qualitative method and Sigmund Freud’s psychoanalytic approach, the research
analyzes how visual elements in caricatures represent collective trauma and the lived experiences of the
Palestinian people. Caricatures function as a medium to depict the conditions, emotions, and social
messages in Palestine, particularly within the context of prolonged conflict. As a tool of social criticism,
caricatures reflect public emotions such as fear, suffering, and hope. The methods used include literature
review and content analysis of caricatures published on the social media account @osamahajjaj. The
findings show that caricatures not only convey social criticism in an easily understandable way but also
create space for urgent dialogue. This study emphasizes the importance of understanding the cultural
and social context in works of art, as well as how caricatures can serve as reflections of social conditions
and as a means of responding to traumatic experiences. These findings are expected to provide new
insights for academics, policymakers, and activists in understanding the complex issues in Palestine.

Pendahuluan

Fenomena penggunaan karikatur untuk mewakili serta menggambarkan keadaan,
perasaan, dan pesan sosial telah menjadi praktik yang umum dan penting dalam
berbagai budaya di seluruh dunia. Karikatur merupakan sebuah bentuk seni visual yang

@ ®® @ This is an open access article under the CC BY-INC-S.A license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maunlana Malik 1brahin: Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:rinnaaadsn@gmail.com

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(12), 1149-1161 elSSN: 3024-8140

tidak hanya berfungsi sebagai alat humor atau hiburan, tetapijuga sebagai medium yang
efektif untuk menyampaikan kritik, refleksi, dan komentar terhadap isu-isu sosial,
politik, dan budaya dan dapat ditemukan dalam aktivitas kehidupan manusia.

Karikatur telah menjadi salah satu sarana penting dalam mengekspresikan kritik
sosial, terutama di wilayah yang mengalami konflik berkepanjangan seperti yang terjadi
di Palestina. Dalam konteks Palestina, karikatur tidak hanya berfungsi sebagai alat
humor atau hiburan, tetapi juga sebagai media untuk menyampaikan pesan-pesan
politik dan sosial yang mendalam. Karikatur mencerminkan realitas ini dengan cara yang
simbolik dan sering kali sarkastik, melukiskan kondisi psikologis masyarakat yang
terjepit di antara harapan dan keputusasaan. Dalam hal ini, pendekatan Sigmund Freud
menawarkan kerangka kerja psikologis yang dapat digunakan untuk memahami
bagaimana emosi, ketakutan, dan trauma masyarakat Palestina tercermin dalam
karikatur mereka. Sigmund Freud berpendapat bahwa banyak aspek perilaku manusia
berada di bawah pengaruh ketidaksadaran, di mana pengalaman traumatis dapat
muncul dalam bentuk simbolik. Dalam karikatur Palestina, banyak elemen yang menjadi
representasi dari berbagai emosi dan keadaan psikologis masyarakat, seperti ketakutan,
penderitaan, kehilangan, dan harapan.

Kajian ini menawarkan sejumlah kemenarikan yang membedakannya dari analisis
karya sastra seperti novel, cerpen, dan film. Salah satu elemen yang paling menonjol
adalah kemampuan karikatur sebagai media visual untuk menyampaikan pesan secara
langsung dan efektif. Karikatur, yang merupakan bentuk seni visual, dapat
menyampaikan kritik sosial dengan cara yang lebih cepat dipahami dibandingkan teks.
Melalui simbol-simbol dan humor yang terkandung dalam gambar, karikatur
menyediakan ruang bagi penonton untuk merenungkan berbagai isu yang pelik dan
kompleks dalam masyarakat, menciptakan jembatan antara seni dan pemikiran kritis.

Keunikan karikatur juga terletak pada fleksibilitas dan adaptasinya terhadap isu-isu
terkini. Karikatur memiliki keunggulan sebagai alat kritik yang responsif. Berbeda
dengan novel atau cerpen yang memerlukan waktu lebih lama untuk diproduksi,
karikatur dapat diciptakan dan disebarluaskan dengan cepat, menciptakan ruang untuk
dialog yang mendesak mengenai kondisi yang sedang dihadapi Masyarakat. Terlebih
lagi, karikatur memfasilitasi interaksi yang lebih langsung dengan audiens. Dalam
bentuknya yang mudah diakses, karikatur mengundang partisipasi dan refleksi dari
berbagai kalangan. Ini menciptakan keterlibatan yang lebih aktif dibandingkan dengan
novel atau film yang umumnya disajikan dalam konteks yang lebih terstruktur.

Kajian mengenai teori psikologis Sigmund Freud dalam karya sastra maupun karya
seni khususnya yang berkaitan dengan konteks sosial sudah banyak yang mengkaji
bagaimana karya sastra atau karya seni itu juga berfungsi sebagai medium untuk
menyampaikan kritik sosial, menggambarkan keadaan dan mengungkapkan perasaan
kolektif Masyarakat. Beberapa kajian yang mencakup analisis psikologis Sigmund Freud
seperti (Falah, 2021; Istikawati et al., 2024; Kanzunnudin, 2019; Manam, 2017; Nurul et al.,
2025; Rachman & Wahyuniarti, 2021; Rahmadiyanti, 2020; Syawalrani et al., 2024) dalam
kajian terdahulu yang ditemukan mengenai teori psikologis Sigmund Freud terhadap
karya sastra maupun karya seni, terdapat beberapa metode yang sering digunakan dan
akan diterapkan dalam penelitian ini. Metode studi pustaka, observasi, serta analisis teks

1150



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(12), 1149-1161 elSSN: 3024-8140

visual dari karikatur menjadi pendekatan utama dalam menggali makna yang
terkandung dalam karya-karya tersebut. Beberapa artikel yang telah dikumpulkan
menunjukkan bahwa penggunaan studi pustaka sangat efektif dalam memahami
konteks sosial dan budaya yang melatarbelakangi setiap karikatur. Observasi terhadap
karikatur memungkinkan peneliti untuk menganalisis elemen visual, simbolisme, dan
teknik artistik yang digunakan untuk menyampaikan kritik sosial.

Kajian ini menyoroti beberapa kebaruan yang penting dalam bidang studi seni dan
psikologi. Pertama, penelitian ini mengintegrasikan teori psikoanalisis dengan analisis
visual karikatur, memberikan pemahaman yang lebih dalam mengenai cara simbol dan
elemen visual menggambarkan pengalaman psikologis serta trauma kolektif
masyarakat Palestina. Kajian ini juga mengkaji dinamika emosional dan pikiran yang
mendasari karya, memperkaya diskursus seni dengan sudut pandang psikologis. Kedua,
fokus pada trauma kolektif sebagai tema sentral menjadikan penelitian ini berbeda dari
kajian-kajian sebelumnya yang umumnya lebih menekankan aspek politik atau sejarah.
Dengan mengeksplorasi bagaimana karikatur berfungsi sebagai medium ekspresi untuk
menyampaikan kritik sosial dan mengolah trauma, penelitian ini menawarkan wawasan
baru tentang peran seni dalam konteks konflik. Dengan demikian, hasil dari kajian ini
relevan tidak hanya untuk akademisi, tetapi juga untuk pembuat kebijakan, aktivis, dan
seniman yang berkepentingan dalam memahami dan mengatasi isu-isu sosial yang
kompleks di Palestina.

Tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis representasi psikologis dalam
karikatur Palestina dan bagaimana bentuk kritik sosial tercermin dari karya-karya
tersebut. Dalam konteks ini, penelitian bertujuan untuk memahami cara karikatur
berfungsi sebagai refleksi dari pengalaman kolektif masyarakat Palestina. Dengan
menganalisis elemen-elemen visual dan simbolis dalam karikatur, penelitian ini berupaya
mengungkap pesan-pesan mendalam yang disampaikan oleh seniman, serta dampaknya
terhadap persepsi publik terhadap konflik yang berlangsung.Selanjutnya, penelitian ini
menggunakan pendekatan Sigmund Freud untuk menggali dinamika ketidaksadaran
yang ada dalam masyarakat Palestina dan bagaimana hal itu terwujud dalam seni
karikatur. Pendekatan psikoanalisis memungkinkan peneliti untuk meneliti proses-
proses bawah sadar yang berkontribusi terhadap representasi emosional dan psikologis
dalam karya seni. Dengan memahami trauma kolektif dan mekanisme pertahanan
psikologis.

Pembahasan

Penelitian ini berfokus pada konflik sosial yang dilihat pada salah satu karikatur yang
ada di media sosial Instagram milik @osamahajjaj, bagaimana elemen visual dalam
karikatur tersebut merepresentasikan trauma kolektif dan pengalaman masyarakat
Palestina. Dalam teori psikoanalisis, Sigmund Freud membagi dorongan dasar manusia
menjadi dua yaitu Eros dan Thanatos. Eros merupakan dorongan kehidupan yang
mencakup kecenderungan untuk mencinta, mencipta, merawat, dan menjaga
keberlangsungan hidup, baik secara individu maupun sosial. Sebaliknya, Thanatos
adalah dorongan menuju kematian dan kehancuran, yang terefleksi dalam agresi,
kekerasan, atau keinginan untuk kembali pada kondisi tanpa rasa atau ketenangan

1151



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(12), 1149-1161 elSSN: 3024-8140

absolut (Straghey et al., 1961). Freud menjelaskan bahwa kehidupan manusia
merupakan medan konflik antara kedua kekuatan ini.

Representasi Eros (Insting Kehidupan dan Perlawanan)

Tindakan penyelamatan oleh dokter

Dalam potongan gambar atau data diatas, Tindakan dokter laki-laki yang
mengarahkan stetoskop ke puing-puing reruntuhan memperlihatkan ironi tragis, tetapi
sekaligus menyampaikan makna psikologis yang dalam. Tindakan itu menunjukkan
bahwa, bahkan ketika kemungkinan menemukan kehidupan sangat kecil, semangat
untuk mendengar denyut kehidupan tetap dijalankan. Ini adalah bentuk visual dari
keteguhan dorongan Eros, yaitu keinginan untuk tetap percaya pada kemungkinan
hidup di tengah kematian.Sementara itu, dokter perempuan yang memegang infus
seperti sedang berupaya memberi bantuan medis, meski di lingkungan yang mustahil,
hal tersebut merupakan simbol nyata dari resistensi terhadap Thanatos. Kedua dokter
ini merepresentasikan harapan yang gigih, bahwa hidup masih pantas dipertahankan,
dan bahwa merawat adalah bentuk perjuangan eksistensial. Ini menunjukkan
bagaimana insting Eros tidak hanya hadir dalam situasi normal, tetapi justru semakin
menguat dalam situasi ekstrem sebagai bentuk perlawanan terhadap kehancuran total.

Freud menjelaskan bahwa Eros juga bekerja secara simbolis untuk menyatukan, dan
menciptakan makna. Dalam konteks ini, karikatur menyuarakan bahwa tindakan
menyelamatkan adalah cara untuk menjaga martabat kemanusiaan, yang terus
berusaha mencintai dan merawat bahkan dalam kehancuran total. Maka, tindakan para
dokter tersebut bukan sekadar pertolongan medis, tapi juga tindakan simbolik yang
penuh makna psikologis, menjaga keberlanjutan hidup dan makna kemanusiaan di
tengah kehancuran struktural. Kritik sosial yang tersirat dalam potongan gambar ini
sangat tajam dan menyentuh aspek kemanusiaan yang kerap diabaikan dalam konflik
bersenjata, khususnya di Palestina. Tindakan dua dokter yang tetap berupaya
menyelamatkan, satu mendengarkan dengan stetoskop di reruntuhan, dan satu lagi

1152



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(12), 1149-1161 elSSN: 3024-8140

memberikan infus di tengah kehancuran, ini mengungkap ironi kemanusiaan di tengah
ketidakpedulian global. Mereka melakukan tindakan medis yang idealnya berlangsung
di ruang steril dan aman, namun justru dilakukan di atas puing, darah, dan debu. Hal ini
menyuarakan sindiran terhadap absennya negara-negara besar dan lembaga
internasional yang seharusnya bertindak untuk melindungi kehidupan, tetapi justru
memilih diam atau bersikap netral di tengah ketidakadilan. Ini juga menggambarkan
bahwa beban moral kemanusiaan akhirnya dipikul oleh korban sendiri, bukan oleh
mereka yang memiliki kekuatan politik dan ekonomi. Dunia digambarkan telah
kehilangan empati, sehingga rakyat Palestina harus menjadi pendengar dan penyelamat
atas luka-luka mereka sendiri. Stetoskop dan infus bukan hanya alat medis, tapi juga
simbol protes diam terhadap tumpulnya nurani dunia internasional, yang melihat
penderitaan, namun gagal bertindak secara nyata.

Infus yang tetap di upayakan

Dari potongan gambar atau data diatas, terlihat seorang dokter perempuan Palestina
berada di tengah puing-puing bangunan yang hancur total akibat serangan. la terlihat
tetap memegang infus seperti sedang mengupayakan kehidupan, dengan latar
belakang dipenuhi dengan simbol kehancuran, bangunan runtuh, asap, dan reruntuhan.
Tindakan dokter perempuan yang tetap memegang dan mengupayakan infus, meskipun
berada dalam kondisi yang sangat tidak ideal, adalah wujud konkret dari dorongan Eros,
yakni naluri hidup dan kasih sayang dalam teori Freud. Di tengah situasi yang secara logis
mendekati keputusasaan, tindakan itu tetap berlangsung. Ini menunjukkan bahwa
keinginan untuk menjaga kehidupan tidak bergantung pada hasil, tetapi pada komitmen
untuk terus merawat dan menyayangi. Freud menyatakan bahwa Eros merupakan
kekuatan psikis yang bertujuan untuk membangun, memelihara, dan melestarikan
kehidupan manusia (Straghey et al., 1961).

Dalam konteks ini, infus bukan hanya alat medis, melainkan simbol pengharapan dan
daya rawat. Dokter perempuan tersebut menjadi figur yang menyuarakan bahwa

1153



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(12), 1149-1161 elSSN: 3024-8140

kehidupan, sekecil apa pun harapannya, tetap layak diperjuangkan. Tindakan ini juga
mencerminkan perlawanan terhadap Thanatos, dorongan kematian yang hadir dalam
bentuk kehancuran perang. Melalui infus, karikatur ini menyuarakan bahwa perempuan,
tubuh medis, dan empati adalah kekuatan hidup yang mampu menolak dominasi
kehancuran.

Kritik sosial yang termuat dalam potongan gambar ini sangat kuat dan simbolik,
menyentil realitas pahit bahwa di tengah kehancuran sistemik dan kekerasan struktural,
perempuan Palestina tetap menjadi garda depan dalam mempertahankan kehidupan.
Tindakan dokter perempuan yang mengupayakan infus di antara reruntuhan bangunan
mencerminkan bahwa beban merawat kehidupan tidak lagi didukung oleh sistem
global, tetapi justru dilimpahkan kepada individu yang paling rentan, khususnya
perempuan. Ketika negara-negara kuat dan lembaga-lembaga internasional gagal
memberikan perlindungan dan keadilan, karikatur ini mengungkap bahwa tugas
menyelamatkan hidup menjadi beban kemanusiaan lokal yang dilakukan tanpa alat,
fasilitas, atau jaminan keselamatan. Gambaran ini menjadi kritik terhadap ketidakadilan
struktural yang dibiarkan berlangsung oleh dunia internasional, di mana kekuasaan dan
politik global lebih sibuk mempertahankan narasi ketimbang menghentikan
pembantaian. Infus yang terus dipegang dalam keadaan mustahil menyindir bagaimana
dukungan medis dan kemanusiaan untuk Palestina begitu terbatas, bahkan ketika
nyawa-nyawa terus berguguran. Ini tidak hanya menuntut empati, tetapi juga
mengecam ketimpangan solidaritas global, di mana penderitaan Palestina seolah tak
cukup penting untuk direspon dengan aksi nyata. Maka, dokter perempuan itu bukan
hanya penyelamat pasien, tetapi juga simbol perempuan sebagai penjaga terakhir
martabat manusia, yang menolak tunduk pada Thanatos, sekaligus menggugat dunia
yang memilih bisu.

Stetoskop yang diarahkan ke reruntuhan bangunan

1154



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(12), 1149-1161 elSSN: 3024-8140

Dalam potongan gambar atau data diatas, digambarkan seorang dokter laki-laki
Palestina sedang membungkuk dan mengarahkan stetoskopnya ke puing-puing
reruntuhan. Reruntuhan tersebut adalah sisa dari bangunan yang telah hancur lebur
akibat serangan. Di sekitarnya, tampak suasana yang sunyi dan suram, penuh dengan
debu dan asap, tanpa tanda-tanda kehidupan yang jelas. Aksinya tampak penuh kehati-
hatian, seakan-akan ia berusaha “mendengarkan’ apakah masih ada tanda kehidupan
yang tersisa di balik kehancuran total. Tindakan mengarahkan stetoskop ke reruntuhan
mencerminkan naluri Eros dalam bentuk paling simbolis dan filosofis. Dokter tersebut
bukan sekedar mencari detak jantung, ia sedang mencari harapan, makna, dan
keberlanjutan hidup dalam puing-puing kematian. Ini adalah manifestasi Eros sebagai
dorongan untuk memelihara kehidupan meskipun semua tanda kehidupan tampak telah
sirna. Freud menjelaskan bahwa Eros bukan hanya naluri seksual, tapi kekuatan
pemersatu dan pembangun eksistensi manusia (Straghey et al., 1961). Maka, tindakan
ini  mencerminkan  perlawanan  batin  terhadap  ketidakmungkinan  dan
ketidakberdayaan, serta menunjukkan bahwa bahkan dalam kehancuran total, manusia
tetap mencoba merawat, mencari, dan mendengarkan kehidupan.

Potongan gambar ini juga menyampaikan kritik sosial yang sangat kuat dan menyindir,
mengapa dokter harus menggunakan stetoskop di reruntuhan? Karena dunia telah
gagal mendengar jeritan korban Palestina dengan telinga dan nurani yang terbuka.
Potongan gambar ini menyoroti ketidakpekaan komunitas internasional, lembaga
kemanusiaan, dan media global, yang tampak diam dan tidak responsif terhadap
penderitaan rakyat Palestina. Tindakan dokter itu mengajukan pertanyaan moral kepada
dunia: Jika tak ada lagi yang mau mendengar, biarlah dokter kami sendiri mencoba, bahkan
dari puing-puing. Ini adalah bentuk sindiran terhadap absennya kemanusiaan di tingkat
global, serta menyuarakan ironi bahwa mereka yang paling menderita justru yang masih
mencoba mendengar dan menyelamatkan.

Monitor aktif ditengah-tengah reruntuhan

1155



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(12), 1149-1161 elSSN: 3024-8140

Dalam potongan gambar atau data tersebut, tergambar sebuah layar monitor medis
sejenis monitor detak jantung yang masih menyala aktif di tengah reruntuhan bangunan
akibat serangan. Monitor itu menampilkan garis denyut kehidupan (EKG) yang masih
berjalan normal, padahal di sekitarnya hanya ada puing, debu, dan kehancuran.
Ketidakhadiran pasien, dokter, atau fasilitas medis lengkap menegaskan kontras yang
mencolok, kehidupan secara simbolik masih bertahan, meskipun lingkungan fisik dan
sosialnya telah diluluhlantakkan oleh perang. Secara psikologis, monitor yang tetap aktif
ini menjadi simbol dorongan Eros yaitu naluri kehidupan dan upaya mempertahankan
eksistensi. Dalam pandangan Freud (Straghey et al., 1961) Eros tidak hanya mencakup
cinta atau seksualitas, tetapi juga energi konstruktif yang mendorong manusia untuk
terus hidup, mencipta, dan terhubung dengan sesama. Monitor itu mencerminkan sisa-
sisa kehidupan yang tidak menyerah, bahkan ketika semua harapan rasional telah
tergerus. Di tengah ketidakmungkinan reruntuhan, denyut yang konstan pada monitor
adalah pernyataan bahwa kehidupan belum selesai, bahwa manusia masih memiliki daya
untuk bertahan dan berjuang.

Sementara itu, kritik sosial yang disampaikan lewat potongan gambar ini menjadi
sindiran terhadap ketidakpekaan dunia internasional dan realitas bahwa kehidupan
rakyat Palestina hanya “boleh” bertahan secara simbolis, bukan secara nyata. Monitor
itu menjadi representasi dari bagaimana dukungan terhadap Palestina sering kali
sebatas citra atau simbol, bukan bantuan konkret yang menyelamatkan. Kehidupan
terus dipantau dan disorot, tapi tidak diselamatkan. Monitor ini adalah teguran visual
bagi dunia bahwa kehidupan Palestina masih berdetak, tetapi dunia lebih sibuk
mengamati daripada bertindak.

Seragam medis

Dalam potongan gambar karikatur tersebut, dua dokter Palestina digambarkan
mengenakan seragam medis, biasanya hijau atau biru untuk medis. Warna-warna ini
dalam dunia nyata berfungsi sebagai penanda identitas dan perlindungan, agar tenaga

1156



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(12), 1149-1161 elSSN: 3024-8140

medis dapat dikenali dengan jelas dan dilindungi selama menjalankan tugasnya,
terutama di wilayah konflik atau bencana. Namun, dalam konteks karikatur yang
memperlihatkan reruntuhan dan kehancuran akibat agresi militer, warna-warna cerah
tersebut justru tampil kontras dan ironis, mereka mencolok, tetapi tidak cukup kuat
untuk menyelamatkan atau melindungi para pemakainya dari kekerasan yang menyasar
siapa pun, termasuk tenaga medis.

Dari sudut pandang psikologi Freud, seragam medis ini dapat dikaitkan dengan fungsi
simbolik Eros, yaitu semangat untuk menyembuhkan, merawat, dan menyelamatkan
kehidupan. Pakaian itu bukan sekadar pelindung tubuh, tetapijuga simbol dari nilai-nilai
kemanusiaan yang dijunjung oleh profesi medis, seperti kasih sayang, pertolongan, dan
penyembuhan. Di tengah reruntuhan, pakaian tersebut tampak seperti “pernyataan
diam” bahwa kehidupan tetap harus diperjuangkan, bahkan ketika semua sistem telah
gagal. Keberadaan warna cerah juga bisa dimaknai sebagai pengingat visual bahwa
tenaga medis hadir sebagai cahaya dan harapan, sekalipun dalam kondisi gelap dan
penuh ancaman.Namun, secara sosial politik, karikatur ini menyampaikan kritik yang
keras dan getir, bahwa simbol perlindungan tidak lagi dihormati dalam konflik yang
brutal dan tidak manusiawi. Pakaian medis, yang seharusnya menjadi garansi
perlindungan menurut hukum internasional, justru menjadi target atau tidak dihiraukan.
Karikatur ini menyuarakan bahwa identitas medis tidak lagi menjadi tameng, karena
agresi militer yang membabi buta tidak membedakan warga sipil, anak-anak, atau
tenaga kesehatan. Ini adalah sindiran terhadap kegagalan sistem hukum dan
kemanusiaan internasional, serta memperlihatkan betapa dalam konflik ini, bahkan
simbol-simbol paling suci kemanusiaan telah kehilangan kekuatannya untuk dihormati.
Maka, warna cerah di tubuh tenaga medis bukan lagi jaminan keselamatan, melainkan
cermin dari dunia yang gelap dan kehilangan moralitas.

Representasi Thanatos (Insting Kematian)

Reruntuhan dan puing-puing bangunan

1157



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(12), 1149-1161 elSSN: 3024-8140

Dalam potongan karikatur diatas, menggambarkan situasi di Palestina, reruntuhan
dan puing-puing bangunan menjadi elemen visual yang dominan dan simbolik.
Reruntuhan ini merepresentasikan Thanatos dalam teori psikoanalisis Freud, yakni
dorongan destruktif, kehendak untuk kembali ke keadaan tak hidup, serta impuls
menuju kehancuran dan kematian (Straghey et al., 1961). Thanatos di sini tidak hanya
tampil sebagai kondisi fisik akibat serangan militer, melainkan juga sebagai manifestasi
kolektif dari kekerasan sistemik yang merusak tatanan sosial, psikologis, dan eksistensial
masyarakat Palestina. Puing-puing itu tidak hanya menandakan bangunan yang hancur,
tetapi juga kerapuhan perlindungan, hilangnya rasa aman, dan rusaknya struktur
kehidupan sehari-hari.

Reruntuhan secara simbolik adalah wujud kemenangan sesaat dari Thanatos atas
Eros, ketika naluri hidup, cinta, dan perawatan dikalahkan oleh bom, peluru, dan
pengabaian. Gambaran ini secara psikologis memunculkan trauma, perasaan
kehilangan, dan ketidakberdayaan. Namun karikatur ini menyampaikan kritik sosial yang
tajam terhadap kekuatan global yang membiarkan kehancuran berlangsung.
Reruntuhan menjadi simbol kegagalan komunitas internasional, serta bukti bisu dari
ketidakadilan yang berulang. Palestina telah lama menjadi medan Thanatos yang
dilegalkan, tempat di mana kematian massal, penghancuran, dan penderitaan dapat
terjadi tanpa konsekuensi yang setara secara hukum atau moral. Dengan menampilkan
puing-puing sebagai latar utama, karikatur ini menggugat normalisasi kekerasan
terhadap Palestina dan mengajak penonton untuk tidak lagi memaklumi kebisuan dunia.
Reruntuhan itu menjerit dalam diam, mengabarkan bahwa kehancuran bukan hanya
realitas material, tetapi juga luka psikologis dan etika yang mendalam dalam sejarah
kemanusiaan.

Ambulans rusak

Gambar ambulans yang rusak dalam potongan gambar karikatur diatas merupakan
simbol kuat dari dorongan Thanatos dalam teori Freud yang mencerminkan hasrat

1158



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(12), 1149-1161 elSSN: 3024-8140

menuju kematian, kehancuran, dan kehampaan (Straghey et al., 1961). Ambulans, yang
semestinya menjadi simbol harapan dan penyelamatan, justru tampil dalam kondisi
hancur, tidak lagi mampu bergerak atau berfungsi. Ini menunjukkan kemenangan
kekuatan destruktif atas upaya kehidupan, ketika alat-alat medis, representasi Eros
dihancurkan oleh kekuatan yang menolak keberlanjutan hidup. Kerusakan pada
ambulans mengisyaratkan runtuhnya jalur penyelamatan, yang secara psikologis
menciptakan rasa kehilangan, kepanikan, dan keputusasaan kolektif.Ambulans yang
rusak menyuarakan kritik sosial yang sangat keras terhadap serangan yang tidak
menghargai hukum kemanusiaan internasional, yang seharusnya melindungi fasilitas
dan petugas medis dalam konflik. Karikatur ini menunjukkan bahwa bahkan simbol
netral dan vital seperti ambulans tidak lagi memiliki kekuatan perlindungan, karena
perang telah berubah menjadi aksi tanpa batas moral. Ini merupakan cerminan brutal
dari hilangnya empati dan kegagalan global dalam menjaga nilai-nilai dasar
kemanusiaan. Ambulans yang hancur juga mengkritik minimnya akses terhadap bantuan
medis di wilayah konflik seperti Palestina, serta tumpulnya reaksi komunitas
internasional terhadap penderitaan rakyat yang seharusnya dibantu, bukan
ditinggalkan. Ketika kendaraan yang membawa harapan hidup justru menjadi korban,
maka dunia telah menyaksikan Thanatos beroperasi secara terang-terangan dan
memilih diam.

Tangan korban yang tertimbun reruntuhan

Tangan korban yang menjulur dari balik reruntuhan dalam potongan gambar karikatur
diatas adalah representasi paling sunyi namun paling kuat dari dorongan Thanatos
dalam psikoanalisis Freud. Thanatos merupakan insting menuju kematian, kehancuran,
dan kehampaan yang berlawanan dengan Eros sebagai naluri kehidupan (Straghey et
al., 1961) . Tangan tersebut, terjebak di antara bongkahan puing, menjadi metafora visual
dari hidup yang dipaksa untuk menyerah, simbol individu yang tenggelam dalam
ketidakberdayaan karena kekuatan eksternal yang menghancurkan. la tidak lagi dapat
bergerak, berbicara, ataupun meminta tolong,menandakan telah terputusnya

1159



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(12), 1149-1161 elSSN: 3024-8140

kemungkinan hidup, terputusnya hubungan sosial, serta matinya akses terhadap
perlindungan dan keadilan.

Secara sosial, gambar ini menyampaikan kritik tajam terhadap dunia yang memilih
tidak melihat. Tangan yang tertimbun bukan hanya milik satu korban, tetapi mewakili
ribuan yang tidak tercatat, yang tidak mendapat perhatian media, tidak tertolong oleh
lembaga internasional, dan tidak diberi ruang untuk bersuara. Karikatur ini
mengingatkan bahwa kehancuran yang terjadi bukan sekadar kerusakan fisik, tetapi
juga penghilangan eksistensi manusia yang perlahan dan sistematis.Tangan itu juga
menyindir bagaimana dalam konflik seperti di Palestina, korban sering kali hanya muncul
dalam tayangan sekilas, tanpa perhatian nyata terhadap penderitaan mereka. Dengan
menampilkan tangan korban yang tertimbun, karikatur ini menjadi seruan diam namun
menggugah, yang mempertanyakan: sampai kapan tangan-tangan yang tertimbun akan
terus diabaikan, dan siapa yang akan menggenggamnya sebelum semuanya benar-benar
membusuk dalam sejarah?.

Kesimpulan dan Saran

Penelitian ini menunjukkan bahwa karikatur karya Osama Hajjaj mampu
merepresentasikan konflik psikologis dan kritik sosial yang mendalam melalui simbol-
simbol visual. Dengan menggunakan pendekatan psikoanalisis Sigmund Freud,
khususnya konsep Eros dan Thanatos, karikatur tersebut tidak hanya menampilkan
peristiwa visual tentang perang dan penderitaan, tetapi juga mengungkapkan
mekanisme bawah sadar kolektif masyarakat Palestina, yang terus berjuang di antara
harapan hidup dan ancaman kematian. Representasi Eros tampak dalam aksi medis yang
menyelamatkan nyawa di tengah reruntuhan, sementara Thanatos hadir melalui simbol
kehancuran, luka, dan kematian yang tidak terhindarkan.

Karikatur sebagai karya seni visual telah terbukti efektif menjadi media kritik sosial
yang menyentuh secara emosional dan langsung. Melalui simbol seperti infus,
stetoskop, tangan korban, ambulans rusak, hingga monitor aktif, ini menyampaikan
pesan bahwa meskipun kehidupan terus dihancurkan secara sistematis, dorongan untuk
bertahan dan merawat tetap hidup. Elemen-elemen ini menjadi medium untuk
menyoroti kebisuan dunia internasional, tumpulnya hukum kemanusiaan, serta
absennya keadilan bagi rakyat Palestina. Dengan demikian, karikatur tidak hanya
berfungsi sebagai alat kritik, tetapi juga alat perlawanan batin yang menggugah
kesadaran moral global.Melalui analisis visual yang berpijak pada teori psikoanalisis
Freud, penelitian ini memperkaya pemahaman terhadap seni sebagai refleksi trauma
kolektif dan perlawanan psikologis dalam masyarakat yang tertindas. Temuan ini tidak
hanya relevan untuk bidang akademik, tetapi juga penting bagi aktivis, pembuat
kebijakan, dan dalam memetakan bagaimana seni visual dapat menjadi ruang artikulasi
penderitaan sekaligus harapan. Dengan demikian, karikatur Palestina tidak sekadar
gambar, melainkan narasi psikologis yang menolak untuk dilupakan.

1160



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(12), 1149-1161 elSSN: 3024-8140

Daftar Pustaka

Falah, F. (2021). Godaan Versus Integritas Seorang Hakim dalam Cerpen “Yang Mulia”
Karya Insan Budi Maulana. Nusa, 16(1), 88-99.

Istikawati, I., Pertiwi, R. A., Saputri, P. Y., & Nugroho, A. (2024). Konflik Batin Dalam Film
Ngenest Karya Ernest Prakasa: Kajian Psikoanalisis Sigmund Freud. Lingua Rima:
Jurnal Pendidikan Bahasa Dan Sastra Indonesia, 13(1), 55.
https://doi.org/10.31000/lgrm.v13i1.11035

Kanzunnudin, M. (2019). Analisis “Sajak Putih” Karya Chairil Anwar Melalui Pendekatan
Psikoanalisa Sigmund Freud. Journal of Chemical Information and Modeling, 53(9),
1689-1699.

Manam, A. (2017). Analisis Elemen-Elemen Nafsu Dalam Teori Psikoanalisis Sigmund
Freud Dan Kitab Penawar Bagi Hati Al-Mandili. Jurnal Islam Dan Masyarakat
Kontemporari, 14(1), 51-67.

Marcuse, H., & Kellner, D. (2023). Eros and Civilization. Eros and Civilization, 1-224.
https://doi.org/10.4324/9781003411819

Nurul, W., Nasution, A., Mizkat, E., & Asahan, U. (2025). ANALISIS KARAKTER TOKOH
UTAMA DALAM NOVEL PASUNG. 4307(1), 491-500.

Rachman, A. K., & Wahyuniarti, F. R. (2021). Struktur kepribadian tokoh Lilian dalam
novel Pink Cupcake karya Ramya Hayasrestha Sukardi (Sastra anak dalam
perspektif psikoanalisis Sigmund Freud). KEMBARA Journal of Scientific Language
Literature and Teaching, 7(2), 490-507. https://doi.org/10.22219/kembara.v7i2.17625

Rahmadiyanti, R. V. (2020). Tokoh Sari dalam Novel Perempuan Bersampur Merah Karya
Intan Andaru: Kajian Psikoanalisis Sigmund Freud. Bapala, 7(3), 1-13.
https://ejournal.unesa.ac.id/index.php/bapala/article/view/34715

Straghey, J., Norton, W. W., & Strachby, J. (1961). Beyond the Pleasure Principle SIGMUND
FREUD Translated and Newly Edited. 1-64.

Syawalrani, P. A,, Studi, P., Bahasa, P., Sastra, D. A. N., Keguruan, F., Iimu, D. A. N,, &
Kuningan, U. (2024). Kecemasan Dan Insting Tokoh Dalam Novel Jalan Tak Ada Ujung
Karya Mochtar Lubis ( Kajian Psikologi sastra pendekatan Sigmund Freud ).

1161


https://doi.org/10.31000/lgrm.v13i1.11035
https://doi.org/10.4324/9781003411819
https://doi.org/10.22219/kembara.v7i2.17625
https://ejournal.unesa.ac.id/index.php/bapala/article/view/34715

