
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 
Volume 3, Issue November, 2025 pp. 2190-2199     http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Dari puisi ke layar: Kritik sosial dalam film seribu kunang 
kunang di Jakarta 
 

Akhmad Firmansyah 
Rogram Studi Bahasa dan Sastra Arab, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: 220301110084@student.uin-malang.ac.id 
 

A B S T R A K 
Film pendek “Seribu Kunang-Kunang di Jakarta” merupakan 
adaptasi dari puisi Joko Pinurbo yang memvisualisasikan 
gagasan puitik mejadi ruang kritik sosial. Penelitian ini bertujuan 
mengidentifikasi bentuk kritik sosial dalam film tersebut, 
penyebab munculnya permasalahan, serta dampaknya bagi 
masyarakat. Analisis dilakukan menggunakan pendekatan 
sosiologi sastra Alan Swingewood yang menekankan bahwa 
karya sastra merupakan praktik sosial aktif yang merefleksikan 
sekaligus membentuk realitas. Hasil penelitian menunjukkan 
tiga temuan utama: pertama, film ini merepresentasikan 
memori kekerasan Mei 1998 melalui simbol-simbol trauma 

seperti payung hitam dan bulan dalam keranjang; kedua, simbolisme puitik berupa bulan, kunang-kunang, 
dan warna hitam menjadi perangkat estetis sekaligus ideologis yang menyuarakan ingatan kolektif; ketiga, 
konflik antara penyair dan gadis kecil keturunan Tionghoa menggambarkan relasi kuasa antara wacana 
dominan dan suara subaltern. Film ini pada akhirnya berfungsi tidak hanya sebagai karya estetika, melainkan 
juga sebagai ruang perlawanan simbolik, arsip visual, serta media penyembuhan sosial bagi ingatan sejarah 
yang dibungkam. 

A B S T R A C T 
The short film Seribu Kunang-Kunang di Jakarta is an adaptation of Joko Pinurbo’s poem, transforming 
poetic ideas into a visual space of social critique. This study aims to identify the forms of social criticism in 
the film, the underlying causes of the issues depicted, and their broader social impacts. The analysis 
employs Alan Swingewood’s sociology of literature, which emphasizes that literary works are active social 
practices that both reflect and shape reality. The findings highlight three main points: first, the film 
represents the memory of the 1998 May tragedy through symbolic elements of trauma such as the black 
umbrella and the moon in the basket; second, poetic symbolism—such as the moon, fireflies, and the 
color black—serves as both aesthetic and ideological tools to articulate collective memory; third, the 
conflict between the poet and the Chinese-Indonesian girl illustrates the tension between dominant 
discourse and subaltern voices. Ultimately, the film functions not only as an aesthetic work but also as a 
symbolic resistance space, a visual archive, and a medium of social healing for silenced historical 
memories. 
 

Pendahuluan  

Karya sastra dan film merupakan media ekspresi budaya yang memiliki kekuatan 
untuk merepresentasikan realitas sosial. Lebih dari sekadar menyajikan estetika, 
keduanya berfungsi sebagai sarana kritik sosial yang mampu menyingkap persoalan 
ketidakadilan, diskriminasi, hingga trauma kolektif masyarakat (Swingewood & 
Laurenson, 1972). Dalam konteks Indonesia, karya sastra dan film seringkali lahir dari 

Kata Kunci: 
Kritik sosial; sosiologi sastra; Alan 
Swingewood; film pendek; seribu 
kunang-kunang di jakarta 
 
Keywords: 
Social criticism; sociology of 
literature; Alan Swingewood; 
short film; seribu kunang-kunang 
di jakarta 

 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2190-2199 eISSN: 3024-8140 
 

2191 
 

pergulatan sejarah yang penuh dengan konflik politik, perubahan rezim, dan peristiwa 
kekerasan sosial. Sejalan dengan itu, karya sastra juga kerap mengungkap fenomena 
demoralisasi dalam pendidikan, sekaligus menjadi refleksi sosial yang memperlihatkan 
dampaknya terhadap masyarakat(Wargadinata & Maulida, n.d.) 

Film pendek Seribu Kunang-Kunang di Jakarta karya Batara Goempar yang 
diadaptasi dari puisi Joko Pinurbo adalah salah satu contoh bagaimana karya puitik 
diterjemahkan ke dalam ruang visual yang sarat makna simbolik. Film ini mengisahkan 
pertemuan seorang penyair dengan gadis kecil keturunan Tionghoa yang membawa 
“bulan” dalam keranjang. Meski narasinya sederhana, film ini mengandung lapisan kritik 
sosial yang kuat terkait tragedi Mei 1998, yaitu peristiwa kekerasan massal terhadap 
etnis Tionghoa yang menyisakan trauma panjang dalam sejarah Indonesia (Wikipedia, 
2025). Simbol-simbol seperti payung hitam, bulan yang pecah, dan seribu kunang-
kunang menjadi metafora bagi memori kolektif, trauma, dan perlawanan terhadap 
amnesia sejarah (Batam, 2020). 

Melalui pendekatan ini, film bukan hanya hadir sebagai hiburan, tetapi juga 
sebagai arsip visual yang menyimpan memori kekerasan, serta medium bagi kelompok 
marginal untuk bersuara. Hal ini sejalan dengan pandangan Alan Swingewood bahwa 
karya sastra dan film adalah praktik sosial aktif yang tidak bisa dilepaskan dari konteks 
historis, politik, dan kultural yang melingkupinya (Swingewood, 1998). 

Kajian sosiologi sastra di Indonesia sebagian besar masih berfokus pada analisis 
karya sastra tertulis, seperti novel dan cerpen. Misalnya, Hasdar, Muslimat, & Tamin 
(Hasdar et al., 2023) menganalisis kritik pendidikan dalam novel Orang-Orang Oetimu 
karya Felix K. Nesi; Dewi & Sugiarti (Dewi & Sugiarti, 2025) menelaah konflik sosial dalam 
novel Bagaimana Cara Mengurangi Berat Badan karya Amalia Yunus; Khalim, Salsabila, 
& Wahidah (Khalim et al., 2024) menyoroti refleksi sosial dalam cerpen Peradilan Rakyat 
karya Putu Wijaya; serta (Hasyim & Habibah, 2021)  menyoroti tentang Konflik sosial 
dalam film "2014: Siapa di Atas President” yang disutradarai oleh Rahabi Mandra dan 
Hanung Bramantyo berdasarkan perspektif Max Weber. Temuan-temuan ini 
memperlihatkan relevansi teori Swingewood untuk membaca realitas sosial dalam teks 
sastra. 

Namun, penelitian terhadap film, khususnya film pendek adaptasi puisi, masih 
sangat terbatas. Padahal, film sebagai medium visual memiliki kekuatan tambahan 
berupa simbol, warna, dan imaji puitik yang memperluas dimensi kritik sosial. Studi 
Oktafianti & Shofiyuddin (Oktafianti & Shofiyuddin, 2024) memang telah membahas 
konflik sosial dalam film Ipar Adalah Maut, tetapi fokusnya masih pada konflik domestik, 
bukan pada memori historis atau trauma kolektif. Dengan demikian, penelitian terhadap 
film Seribu Kunang-Kunang di Jakarta menawarkan kontribusi baru dalam kajian sosiologi 
sastra, karena menggabungkan estetika puisi dengan media visual dalam menyoroti 
tragedi Mei 1998. 

Tujuan utama penelitian ini adalah untuk mengidentifikasi bentuk-bentuk kritik 
sosial yang muncul dalam film pendek Seribu Kunang-Kunang di Jakarta sebagai 
representasi simbolik dari realitas sosial. Selain itu, penelitian ini juga berupaya 
mengungkap penyebab munculnya berbagai permasalahan yang direpresentasikan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2190-2199 eISSN: 3024-8140 
 

2192 
 

melalui simbol dan narasi film, khususnya terkait diskriminasi dan trauma kolektif etnis 
Tionghoa pasca peristiwa Mei 1998. Lebih jauh, penelitian ini bertujuan menganalisis 
dampak dari permasalahan tersebut terhadap masyarakat Indonesia dalam konteks 
sosial-budaya pasca-Reformasi. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya menyoroti 
film sebagai karya estetis, tetapi juga sebagai ruang kritik sosial, arsip visual, dan 
medium resistensi terhadap hegemoni sejarah. 

Penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi dalam dua ranah. Pertama, 
secara teoretis, penelitian memperkaya kajian sosiologi sastra dengan menghadirkan 
film pendek adaptasi puisi sebagai objek kajian yang masih jarang disentuh. Kedua, 
secara praktis, penelitian ini memberi pemahaman kritis tentang bagaimana karya seni 
dapat berfungsi sebagai arsip visual untuk menjaga memori kolektif, sekaligus sebagai 
ruang resistensi simbolik terhadap hegemoni budaya dan sejarah yang menindas 
(Sutandio et al., 2024). 

Pembahasan  

Kritik Sosial dan Memori Kekerasan 1998 

Film pendek Seribu Kunang-Kunang di Jakarta merepresentasikan lapisan memori 
historis yang erat kaitannya dengan tragedi Mei 1998, ketika etnis Tionghoa menjadi 
korban kekerasan, diskriminasi, dan pelanggaran hak asasi manusia di berbagai wilayah 
Indonesia (Wikipedia, 2025b). Peristiwa ini meninggalkan trauma kolektif yang panjang, 
namun dalam banyak kasus tidak tercatat secara utuh dalam narasi sejarah resmi. 
Melalui medium film, sutradara berusaha menghidupkan kembali memori yang 
cenderung dibungkam, menjadikan film sebagai arsip visual yang mengingatkan 
masyarakat akan luka sejarah tersebut. 

Tokoh gadis kecil keturunan Tionghoa yang berjalan seorang diri di Jakarta 
membawa keranjang berisi bulan merupakan simbol sentral dalam representasi ini. 
Kehadirannya dapat dibaca sebagai representasi kelompok subaltern yang mengalami 
keterasingan dan penyingkiran dalam masyarakat. Bulan yang dibawanya 
melambangkan kenangan, harapan, dan identitas yang rapuh, sementara jalan sunyi 
yang ia lalui menandakan kesepian sekaligus keterpinggiran sosial (Batam, 2020). Simbol 
ini selaras dengan pandangan Swingewood (Swingewood, 1998), bahwa karya sastra 
maupun film lahir dari situasi historis konkret dan mencerminkan dinamika sosial yang 
melingkupinya. 

Selain bulan, penggunaan payung hitam juga sarat makna ideologis. Payung hitam 
merujuk pada aksi Kamisan, yaitu protes diam keluarga korban pelanggaran HAM berat 
yang rutin dilakukan di depan Istana Negara sejak 2007 (Wikipedia, 2025). Kehadirannya 
dalam film menegaskan bahwa karya seni dapat menjadi ruang resistensi simbolik 
terhadap amnesia kolektif. Dengan kata lain, film ini tidak hanya menghadirkan 
kenangan trauma, tetapi juga mengajak penonton untuk terlibat dalam refleksi kritis 
atas sejarah bangsa. 

Dalam perspektif sosiologi sastra Alan Swingewood, simbol-simbol tersebut 
menegaskan fungsi karya sastra dan film sebagai representasi sosial yang aktif. 
Swingewood (Swingewood, 1991) menyatakan bahwa karya sastra mereproduksi 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2190-2199 eISSN: 3024-8140 
 

2193 
 

hubungan sosial, konflik kelas, dan ideologi yang berkembang dalam masyarakat. 
Dengan menghadirkan ingatan tentang kekerasan 1998, film Seribu Kunang-Kunang di 
Jakarta memperlihatkan bagaimana praktik seni berperan dalam mempertahankan 
memori kolektif sekaligus menolak upaya penghapusan sejarah. 

Lebih jauh, film ini juga menampilkan bagaimana trauma historis diturunkan lintas 
generasi. Tokoh gadis kecil berperan sebagai perantara simbolik yang membawa 
warisan trauma kepada generasi berikutnya. Hal ini menunjukkan bahwa memori sosial 
bukan sekadar catatan masa lalu, melainkan realitas yang masih hidup dan 
memengaruhi identitas masyarakat masa kini (Carvalho, 2025). Dengan demikian, film 
ini meneguhkan posisi karya seni sebagai ruang penyembuhan psikologis dan sosial, 
sekaligus sebagai kritik atas lemahnya negara dalam menyelesaikan kasus pelanggaran 
HAM masa lalu. 

Simbolisme dan Imaji Puitik 

Sebagai adaptasi dari puisi Joko Pinurbo, film Seribu Kunang-Kunang di Jakarta 
tetap menjaga kekuatan metaforis dan imaji puitik sebagai inti narasi. Simbol-simbol 
visual yang dihadirkan tidak sekadar memperindah tampilan estetis, melainkan 
mengandung lapisan makna sosial, kultural, dan ideologis yang mendalam. Hal ini 
sejalan dengan pandangan Frye dalam (Wiyatmi, 2013) bahwa metafora bukan hanya 
elemen estetika, melainkan struktur dasar pemaknaan dalam dunia simbolik sastra. 

Simbol bulan dalam keranjang menjadi salah satu perangkat puitik paling 
dominan. Dalam tradisi puisi, bulan sering kali dihubungkan dengan harapan, kerinduan, 
dan ingatan. Dalam film ini, bulan yang dibawa oleh gadis kecil merepresentasikan 
kenangan traumatis yang rapuh namun tetap dijaga. Ketika bulan jatuh dan pecah, 
muncul seribu kunang-kunang yang justru menerangi kegelapan. Adegan ini 
melambangkan fragmentasi harapan dan memori yang meskipun tercerai-berai, tetap 
menyala sebagai cahaya perlawanan (Batam, 2020). Dengan demikian, film ini 
menunjukkan bagaimana kehancuran dapat melahirkan bentuk baru dari ingatan 
kolektif yang tidak pernah benar-benar padam. 

Simbol lain yang dominan adalah kunang-kunang. Dalam tradisi simbolik, cahaya 
kunang-kunang sering dikaitkan dengan keabadian kecil, kehidupan yang sederhana 
namun gigih melawan kegelapan. Kehadirannya dalam film menjadi representasi dari 
suara-suara kecil yang tersebar namun saling menguatkan. Hal ini dapat dipahami 
sebagai metafora bagi kelompok minoritas yang meskipun terpinggirkan, tetap menjaga 
eksistensinya melalui memori kolektif (Chatterjee, 2025). 

Selain itu, dominasi warna hitam dalam kostum dan setting film memperkuat 
atmosfer kesedihan dan trauma. Hitam tidak hanya merepresentasikan duka, tetapi juga 
simbol pembungkaman terhadap sejarah. Menurut Swingewood (Swingewood, 1977b), 
estetika dalam karya seni tidak pernah netral, melainkan selalu mengandung muatan 
ideologis. Dengan demikian, penggunaan warna hitam secara konsisten menunjukkan 
upaya membangkitkan kesadaran akan masa lalu yang berusaha dilupakan. 

Minimnya dialog verbal dalam film juga menjadi strategi puitik yang signifikan. 
Narasi lebih banyak disampaikan melalui visual dan musik, menekankan kekuatan simbol 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2190-2199 eISSN: 3024-8140 
 

2194 
 

daripada kata-kata. Hal ini selaras dengan pandangan Swingewood (Swingewood, 1986) 
bahwa karya seni tidak hanya menyampaikan makna melalui bahasa verbal, tetapi juga 
melalui struktur estetika dan simbol yang membentuk pengalaman emosional 
penonton. Dengan kata lain, film ini menegaskan bahwa keheningan pun bisa menjadi 
bentuk kritik sosial yang kuat. 

Keseluruhan imaji puitik dalam film memperlihatkan bagaimana adaptasi dari 
karya sastra tidak sekadar memindahkan teks ke medium baru, tetapi juga menciptakan 
dunia simbolik yang kaya. Joko Pinurbo, yang dikenal dengan gaya ironi dan liris, berhasil 
dijaga ruh puitiknya dalam film ini. Adaptasi tersebut menunjukkan bahwa simbolisme 
bukan hanya strategi estetis, melainkan juga perangkat ideologis untuk menyuarakan 
trauma, resistensi, dan harapan (Oktafianti & Shofiyuddin, 2024). 

Relasi Kuasa dan Bahasa Puisi sebagai Tindakan 

Film Seribu Kunang-Kunang di Jakarta tidak hanya menawarkan simbolisme puitik, 
tetapi juga membuka ruang pembacaan atas dinamika relasi kuasa yang subtil namun 
sarat makna. Relasi kuasa tersebut tampak jelas dalam interaksi antara tokoh penyair 
dan gadis kecil keturunan Tionghoa yang membawa bulan dalam keranjang. Adegan 
ketika penyair berusaha mengambil bulan, namun ditolak oleh sang gadis, merupakan 
representasi simbolik perebutan otoritas tafsir, dominasi makna, serta resistensi 
subaltern terhadap hegemoni budaya. 

Tokoh penyair dapat dimaknai sebagai representasi pengetahuan dominan, yakni 
otoritas intelektual dan budaya yang kerap mengklaim hak untuk menafsirkan 
pengalaman kolektif. Penyair membawa wibawa simbolik sebagai figur yang dianggap 
berwenang untuk memberi makna atas realitas sosial, sehingga tindakannya 
mencerminkan hegemoni narasi besar yang menyingkirkan suara-suara minoritas. 
Sebaliknya, tokoh gadis kecil Tionghoa menjadi simbol suara subaltern yang selama ini 
terpinggirkan dalam struktur sosial Indonesia, khususnya pasca peristiwa Mei 1998. 
Penolakannya atas klaim penyair menandai perlawanan terhadap dominasi tafsir, serta 
upaya menegaskan hak untuk menentukan makna atas trauma yang dialami. Adegan ini 
merefleksikan gagasan Gayatri Spivak dalam Can the Subaltern Speak?, bahwa 
kelompok marginal sering kali kehilangan ruang untuk berbicara karena narasi mereka 
ditelan oleh suara dominan (Spivak, dikutip dalam (Wiyatmi, 2013)). Namun, melalui film 
ini, suara subaltern justru dipulihkan: ia bukan hanya bisa berbicara, melainkan juga 
mampu menolak dan menegaskan dirinya. 

Dalam kerangka teori sosiologi sastra Alan Swingewood, relasi kuasa dalam karya 
seni selalu terikat pada medan ideologi dan hegemoni. Swingewood (Swingewood, 
1977a) menekankan bahwa karya sastra tidak semata menjadi refleksi sosial, melainkan 
juga arena pertarungan makna, tempat ideologi dominan berusaha mereproduksi diri 
sekaligus dihadang oleh resistensi ideologi tandingan. Film ini menggambarkan 
bagaimana upaya hegemonik penyair untuk menguasai tafsir atas pengalaman 
minoritas justru gagal, sebab simbol bulan tetap berada di tangan gadis kecil. Hal ini 
menunjukkan bahwa karya seni dapat berfungsi ganda: di satu sisi sebagai instrumen 
reproduksi ideologi, di sisi lain sebagai sarana perlawanan simbolik terhadap dominasi. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2190-2199 eISSN: 3024-8140 
 

2195 
 

Bahasa puisi yang dihadirkan dalam film ini tidak hadir semata sebagai ornamen 
estetis, melainkan sebagai tindakan performatif. Minimnya dialog verbal digantikan 
dengan kekuatan bahasa visual, musik, dan simbol, yang justru menegaskan intensitas 
kritik sosial. Menurut Swingewood (Swingewood, 1975), bahasa dan estetika dalam 
karya seni tidak pernah netral, tetapi selalu merupakan konstruksi sosial yang sarat 
dengan ideologi. Dengan demikian, penggunaan bahasa puitik dalam film ini dapat 
dipahami sebagai praktik pembebasan, sebuah cara untuk mengartikulasikan 
pengalaman traumatis yang tak terucapkan sekaligus membangun kesadaran kritis pada 
penonton. 

Konflik antara penyair dan gadis kecil pada akhirnya berakhir dengan kegagalan 
penyair untuk membawa bulan tersebut. Yang tersisa hanyalah pantulan, bukan 
substansi, yang secara simbolis menunjukkan ketidakmampuan ideologi hegemonik 
merebut makna autentik dari pengalaman minoritas. Adegan ini menegaskan bahwa 
makna sejati hanya dapat dihidupi melalui pengalaman subaltern itu sendiri, bukan 
dipaksakan melalui tafsir dari luar. Dengan demikian, film ini menghadirkan sebuah 
pembalikan relasi kuasa: dari dominasi tafsir menuju afirmasi suara yang selama ini 
dibungkam. Dalam perspektif Gramsci, hal ini merupakan bukti bahwa hegemoni selalu 
rapuh, sebab selalu ada celah resistensi yang dimanfaatkan kelompok terpinggirkan 
untuk mempertahankan identitas dan memori mereka (Oktafianti & Shofiyuddin, 2024). 

Melalui lapisan simbolik ini, film Seribu Kunang-Kunang di Jakarta tidak hanya 
membicarakan trauma masa lalu, tetapi juga mengartikulasikan politik representasi 
kontemporer. Ia memberi panggung pada suara-suara yang diabaikan sejarah resmi, 
menghadirkan bahasa puisi sebagai tindakan politik, serta menunjukkan bagaimana 
karya seni dapat menjadi arena perlawanan terhadap kuasa yang menindas. Dengan 
demikian, film ini meneguhkan posisi seni bukan hanya sebagai cermin realitas, 
melainkan juga sebagai medium transformasi sosial dan pembebasan ideologis. 

Analisis dengan Teori Alan Swingewood 

Alan Swingewood menegaskan bahwa karya sastra, termasuk film sebagai 
turunan praktik kultural, tidak dapat dilepaskan dari struktur sosial yang melahirkannya. 
Ia memandang sastra sebagai praktik sosial aktif yang merefleksikan sekaligus 
membentuk realitas (Swingewood & Laurenson, 1972). Dalam kerangka ini, film Seribu 
Kunang-Kunang di Jakarta dapat dibaca melalui tiga pendekatan utama Swingewood: 
refleksi sosial, ideologi dan hegemoni, serta produksi budaya. 

Refleksi Sosial 

Pendekatan refleksi sosial berangkat dari gagasan bahwa karya seni 
merepresentasikan kondisi historis tertentu. Film ini jelas merefleksikan tragedi Mei 
1998 yang menimpa etnis Tionghoa di Indonesia. Simbol payung hitam, bulan dalam 
keranjang, dan kunang-kunang merupakan tanda-tanda yang memanggil kembali 
memori kekerasan serta diskriminasi etnis (Wikipedia, 2025). Dalam pandangan 
Swingewood (Swingewood, 1991), karya semacam ini bukan sekadar cermin pasif, 
melainkan arsip kultural yang menjaga keberlangsungan ingatan kolektif. Dengan 
demikian, film ini berfungsi sebagai pengingat historis sekaligus kritik atas gagalnya 
negara menuntaskan kasus pelanggaran HAM. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2190-2199 eISSN: 3024-8140 
 

2196 
 

Ideologi dan Hegemoni 

Pendekatan kedua, ideologi dan hegemoni, menekankan bahwa karya seni adalah 
arena perebutan makna antara ideologi dominan dan alternatif (Swingewood, 1975). 
Dalam film ini, tokoh penyair yang mencoba mengambil bulan melambangkan upaya 
pengetahuan hegemonik untuk mengklaim tafsir atas pengalaman minoritas. Namun, 
penolakan tokoh gadis kecil justru menandai resistensi ideologi subaltern terhadap 
dominasi. Hal ini sejalan dengan pandangan Gramsci tentang budaya sebagai arena 
hegemonik, di mana dominasi tidak pernah mutlak karena selalu ada celah bagi 
perlawanan (Oktafianti & Shofiyuddin, 2024). Dengan demikian, film ini menunjukkan 
bahwa karya seni dapat menjadi instrumen kritik terhadap hegemoni sejarah resmi yang 
sering mengabaikan suara kelompok marginal. 

Produksi Budaya 

Pendekatan ketiga adalah produksi budaya, yang menyoroti bagaimana karya seni 
lahir dari relasi antara penulis, penerbit, pasar, dan institusi budaya (Swingewood, 
1977a). Film Seribu Kunang-Kunang di Jakarta diproduksi dalam konteks pasca-
Reformasi, ketika ruang kebebasan berekspresi mulai terbuka lebih luas. Namun, film ini 
juga menantang budaya massa yang cenderung melupakan sejarah melalui hiburan 
popular (Sukmono & Agustin, 2019). Sebagai karya seni independen, film ini hadir 
sebagai komoditas simbolik yang tidak hanya menawarkan estetika, tetapi juga kritik 
sosial yang menantang arus dominan. Dalam kerangka Bourdieu, film ini dapat dipahami 
sebagai bentuk modal kultural yang berusaha mengintervensi kesadaran publik melalui 
bahasa simbolik (MacKenzie et al., 2023). 

Dengan ketiga pendekatan ini, terlihat jelas bahwa film Seribu Kunang-Kunang di 
Jakarta berfungsi ganda: sebagai refleksi historis, sebagai medan ideologis, dan sebagai 
produk budaya. Analisis ini menegaskan relevansi teori Swingewood dalam membaca 
karya sastra maupun film, sebab teori ini memungkinkan pembacaan yang 
komprehensif atas simbol, relasi kuasa, dan konteks produksi yang melingkupi sebuah 
karya. 

Analisis simbol dan perangkat puitik  

Karya sastra dapat menjadi ruang artikulasi kritik sosial melalui tanda dan simbol 
yang menyiratkan perlawanan terhadap struktur sosial yang menindas(Fitriani, 2024). 
Analisis terhadap film Seribu Kunang-Kunang di Jakarta menemukan sejumlah simbol 
dan perangkat puitik yang menjadi sarana utama penyampaian kritik sosial. Simbol-
simbol ini tidak berdiri sendiri, melainkan terkait erat dengan konteks sosial-historis dan 
kerangka sosiologi sastra Alan Swingewood.  

Simbol payung hitam 

Dalam film, gadis kecil membawa payung hitam sepanjang perjalanan. Simbol ini 
tidak hanya berfungsi sebagai pelindung fisik, tetapi juga merujuk pada Aksi Kamisan, 
yaitu protes diam keluarga korban pelanggaran HAM berat di Indonesia, termasuk 
tragedi Mei 1998 (Wikipedia, 2025). Dalam kerangka Swingewood, payung hitam dapat 
dipahami sebagai arsip kultural yang melawan amnesia sejarah. Ia menjadi tanda 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2190-2199 eISSN: 3024-8140 
 

2197 
 

resistensi terhadap pelupaan kolektif, sekaligus mengingatkan bahwa keadilan belum 
sepenuhnya ditegakkan. 

Simbol bulan dalam keranjang 

Bulan dalam tradisi puitik kerap dikaitkan dengan harapan, ingatan, dan identitas. 
Dalam film ini, bulan yang dibawa gadis kecil melambangkan kenangan traumatis yang 
diwariskan lintas generasi. Ketika bulan jatuh dan pecah, lalu berubah menjadi seribu 
kunang-kunang, hal ini menggambarkan fragmentasi ingatan yang tidak pernah benar-
benar padam. Fragmentasi tersebut justru memperkuat daya hidup memori kolektif 
(Batam, 2020). Pemaknaan ini sejalan dengan pandangan Frye bahwa metafora adalah 
struktur dasar pemaknaan simbolik dalam sastra (Wiyatmi, 2013). 

Konflik antara penyair dan gadis kecil 

Adegan ketika penyair berusaha mengambil bulan dari tangan si gadis, tetapi 
ditolak, mengandung makna simbolik yang dalam. Penyair melambangkan otoritas tafsir 
hegemonik, sementara gadis kecil mewakili suara subaltern yang menolak klaim atas 
pengalamannya. Dalam kerangka ideologi Swingewood (Swingewood, 1975), konflik ini 
mencerminkan pertarungan makna dalam karya seni: apakah pengalaman minoritas 
akan diambil alih oleh narasi dominan, ataukah tetap berada di tangan subjek yang 
mengalaminya. 

Dominasi warna hitam 

Latar visual film yang banyak menggunakan nuansa hitam menegaskan atmosfer 
trauma, duka, dan pembungkaman. Warna hitam dalam hal ini tidak sekadar pilihan 
estetis, melainkan simbol ideologis yang mencerminkan trauma kolektif masyarakat. 
Swingewood (Swingewood, 1998) menekankan bahwa estetika dalam karya seni selalu 
sarat ideologi; dalam konteks ini, hitam berfungsi sebagai pengingat kesedihan 
sekaligus ajakan untuk refleksi kritis. 

Minimnya dialog verbal  

Film ini lebih mengandalkan kekuatan visual dan musik daripada kata-kata. 
Keheningan ini justru mempertegas kritik sosial yang ingin disampaikan: bahwa ada 
pengalaman traumatis yang terlalu besar untuk diucapkan. Dalam perspektif 
Swingewood (Swingewood, 1986), bentuk estetis semacam ini menunjukkan bahwa 
karya seni tidak hanya berkomunikasi melalui bahasa verbal, tetapi juga melalui struktur 
simbolik yang mampu menyampaikan makna lebih dalam. 

Dengan kelima contoh data tersebut, dapat ditegaskan bahwa film Seribu Kunang-
Kunang di Jakarta bukan sekadar karya adaptasi puisi, tetapi juga arena kritik sosial yang 
kompleks. Ia berfungsi sebagai refleksi historis, ruang resistensi ideologis, sekaligus 
sarana penyembuhan simbolik bagi memori kolektif bangsa. 

Kesimpulan dan Saran  

Film pendek Seribu Kunang-Kunang di Jakarta merupakan karya adaptasi puisi 
yang berhasil menghadirkan kritik sosial melalui simbol, imaji puitik, dan narasi visual 
yang mendalam. Berdasarkan analisis sosiologi sastra Alan Swingewood, terdapat tiga 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2190-2199 eISSN: 3024-8140 
 

2198 
 

kesimpulan utama. Pertama, film ini menampilkan kritik sosial terhadap memori 
kekerasan Mei 1998 melalui simbol-simbol seperti payung hitam, bulan, dan warna hitam 
yang merepresentasikan trauma kolektif dan perlawanan terhadap amnesia sejarah. 
Kedua, film menggunakan simbolisme puitik seperti bulan yang pecah dan kunang-
kunang sebagai perangkat ideologis untuk menegaskan bahwa ingatan dan harapan 
tidak pernah padam, meskipun tercerai-berai. Ketiga, film ini memperlihatkan relasi 
kuasa melalui konflik antara penyair dan gadis kecil, yang menggambarkan pertarungan 
antara tafsir hegemonik dan suara subaltern. Dengan demikian, film ini berfungsi bukan 
hanya sebagai karya estetis, tetapi juga sebagai arsip visual, ruang resistensi, dan 
medium penyembuhan sosial. 

Daftar Pustaka  

Batam, T. (2020). Seribu Kunang-Kunang Di Jakarta [Video recording]. In Youtube. 
Youtube. 

Carvalho, A. S. (2025). Human nature and therapeutic forms in B. Mandeville. Studies in 
History and Philosophy of Science, 110(3), 76–87. 
https://doi.org/10.1016/j.shpsa.2025.03.002 

Chatterjee, A. (2025). Sir William Jones ’ s Indian botany: Visual archive , natural history 
collections , and worldmaking in the British empire. Journal of Historical 
Geography, 88, 132–145. https://doi.org/10.1016/j.jhg.2025.05.003 

Dewi, P. C., & Sugiarti. (2025). Representasi Konflik Sosial d alam Novel “ Bagaimana 
Cara Mengurangi Berat Badan ” Karya Amalia Yunus. Jurnal Onoma: Pendidikan, 
Bahasa Dan Sastra, 11(1), 696–706. https://doi.org/10.30605/onoma.v11i1.5061 

Fitriani, L. (2024). Kritik sosial dalam puisi-puisi Al-Sha’alik masa jahiliyah dan umawiyah: 
Kajian semiotik Roland Barthes. https://repository.uin-malang.ac.id/22926/ 

Hasdar, W., Muslimat, & Tamin, H. (2023). Kritik terhadap Pendidikan dalam Novel 
Orang-Orang Oetimu Karya Felix K. Nesi. Jurnal Onoma: Pendidikan, Bahasa Dan 
Sastra, 9(2), 11–13. https://doi.org/10.30605/onoma.v9i2.2814 

Hasyim, M., & Habibah, S. U. (2021). Konflik sosial dalam film" 2014: Siapa di Atas 
President” yang disutradarai oleh Rahabi Mandra dan Hanung Bramantyo 
berdasarkan perspektif Max Weber. http://repository.uin-malang.ac.id/12667/ 

Khalim, A., Salsabila, T., & Wahidah Salamah, S. P. (2024). Refleksi Sosial dalam Cerpen 
Peradilan Rakyat Karya Putu Wijaya: Pendekatan Sosiologi Sastra. Literature 
Research Journal, 2(2), 76–85. https://doi.org/10.51817/lrj.v2i2.898 

MacKenzie, A., Chiang, T. H., & Thurston, A. (2023). The human development and 
capability approach: A counter theory to human capital discourse in promoting 
low SES students’ agency in education. International Journal of Educational 
Research, 117(December 2022), 102121. https://doi.org/10.1016/j.ijer.2022.102121 

Oktafianti, R. D., & Shofiyuddin, H. (2024). Konflik Sosial dalam Ruang Domestik pada 
Film Ipar Adalah Maut: Sosiologi Sastra Alan Swingewood. KONASINDO: 
Konferensi Nasional Mahasiswa Sastra Indonesia, 772–800. 

Sukmono, F. G., & Agustin, H. (2019). The Characteristics of Indonesian Multicultural 
Movie Audiences in Post-1998: A Study of the Yogyakarta Movie Community. 
Jurnal Komunikasi: Malaysian Journal of Communication, 35(3), 108–124. 
https://doi.org/10.1016/j.jhg.2025.05.003 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2190-2199 eISSN: 3024-8140 
 

2199 
 

Sutandio, A., Siregar, F. L., Kosasih, M. M., Angjaya, S., Muljadi, H., & Deborah, J. (2024). 
Chinese Indonesians in Action: Political Identity Representation in Contemporary 
Indonesian Popular Films نيينيصلا يف لامعلأا :ليثمت ةيوهلا  ةيسايسلا يف ملافلأا ةيبعشلا ةيسينودنلإا 
 .Dirasat: Human and Social Sciences, 51(6), 255–266 .ةرصاعلما نييسينودنلإا
https://doi.org/10.35516/hum.v51i6.3136 

Swingewood, A. (1975). Marx and Modern Social Theory. In Marx and Modern Social 
Theory. https://doi.org/10.1007/978-1-349-15571-2 

Swingewood, A. (1977a). The Myth Of Mass Culture (1st ed.). The Macmillan Press LTD. 
Swingewood, A. (1977b). The Novel and Revolution. In The British Journal of Sociology 

(1st ed., Vol. 28, Issue 1). The Macmillan Press LTD. https://doi.org/10.2307/589717 
Swingewood, A. (1986). A Short History of Sociological Thought. In Canadian Journal of 

Sociology / Cahiers canadiens de sociologie (2nd ed., Vol. 11, Issue 3). St. Martin’s 
Press. https://doi.org/10.2307/3341117 

Swingewood, A. (1991). A Short History of Sociological Thought. In A Short History of 
Sociological Thought. https://doi.org/10.1007/978-1-349-21642-0 

Swingewood, A. (1998). Cultural theory and the problem of modernity (1st ed., Vol. 11, 
Issue 1). St. Martin’s Press. https://doi.org/10.1007/978-1-349-26830-6 

Swingewood, A., & Laurenson, Diana. T. (1972). The Sociology of Literature. In The 
Sociology of Literature-Schocken Books Inc. (1972) (1st ed.). Schocken Books Inc. 

Wargadinata, W., & Maulida, A. (n.d.). Demoralisasi Pendidikan Dalam Karya Sastra 
(Studi Sosiologi Sastra). Research Report. Fakultas Humaniora UIN Maulana Malik 
Ibrahim Malang, Malang. https://repository.uin-malang.ac.id/3306/ 

Wikipedia. (2025). Kerusuhan Mei 1998. Wikipedia. 
https://id.wikipedia.org/wiki/Kerusuhan_Mei_1998 

Wiyatmi. (2013). SOSIOLOGI SASTRA. Kanwa Publisher. 
 
 


