Maliki Interdisciplinary Journal (ML) elSSN: 3024-8140
Volume 3, Issue November, 2025 pp. 2190-2199 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Dari puisi ke layar: Kritik sosial dalam film seribu kunang
kunang di Jakarta

Akhmad Firmansyah
Rogram Studi Bahasa dan Sastra Arab, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: 220301110084 @student.uin-malang.ac.id

Kata Kunci: ABSTRAK
Kritik sosial; sosiologi sastra; Alan Film pendek “Seribu Kunang-Kunang di Jakarta” merupakan
Swingewood; film pendek; seribu adaptasi dari puisi Joko Pinurbo yang memvisualisasikan
kunang-kunang di jakarta gagasan puitik mejadi ruang kritik sosial. Penelitian ini bertujuan
mengidentifikasi bentuk kritik sosial dalam film tersebut,
Keywords: penyebab munculnya permasalahan, serta dampaknya bagi
Social criticism; sociology of masyarakat. Analisis dilakukan menggunakan pendekatan
literature; Alan Swingewood; sosiologi sastra Alan Swingewood yang menekankan bahwa
short film; seribu kunang-kunang karya sastra merupakan praktik sosial aktif yang merefleksikan
dijakarta sekaligus membentuk realitas. Hasil penelitian menunjukkan

tiga temuan utama: pertama, film ini merepresentasikan

memori kekerasan Mei 1998 melalui simbol-simbol trauma
seperti payung hitam dan bulan dalam keranjang; kedua, simbolisme puitik berupa bulan, kunang-kunang,
dan warna hitam menjadi perangkat estetis sekaligus ideologis yang menyuarakan ingatan kolektif; ketiga,
konflik antara penyair dan gadis kecil keturunan Tionghoa menggambarkan relasi kuasa antara wacana
dominan dan suara subaltern. Film ini pada akhirnya berfungsi tidak hanya sebagai karya estetika, melainkan
juga sebagai ruang perlawanan simbolik, arsip visual, serta media penyembuhan sosial bagi ingatan sejarah
yang dibungkam.

ABSTRACT

The short film Seribu Kunang-Kunang di Jakarta is an adaptation of Joko Pinurbo’s poem, transforming
poetic ideas into a visual space of social critique. This study aims to identify the forms of social criticism in
the film, the underlying causes of the issues depicted, and their broader social impacts. The analysis
employs Alan Swingewood’s sociology of literature, which emphasizes that literary works are active social
practices that both reflect and shape reality. The findings highlight three main points: first, the film
represents the memory of the 1998 May tragedy through symbolic elements of trauma such as the black
umbrella and the moon in the basket; second, poetic symbolism—such as the moon, fireflies, and the
color black—serves as both aesthetic and ideological tools to articulate collective memory; third, the
conflict between the poet and the Chinese-Indonesian girl illustrates the tension between dominant
discourse and subaltern voices. Ultimately, the film functions not only as an aesthetic work but also as a
symbolic resistance space, a visual archive, and a medium of social healing for silenced historical
memories.

Pendahuluan

Karya sastra dan film merupakan media ekspresi budaya yang memiliki kekuatan
untuk merepresentasikan realitas sosial. Lebih dari sekadar menyajikan estetika,
keduanya berfungsi sebagai sarana kritik sosial yang mampu menyingkap persoalan
ketidakadilan, diskriminasi, hingga trauma kolektif masyarakat (Swingewood &
Laurenson, 1972). Dalam konteks Indonesia, karya sastra dan film seringkali lahir dari

@ ® @ @ This is an open access article under the CC BY-NC-SA license.
BY NC SA Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrabin Malang.




Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2190-2199 eISSN: 3024-8140

pergulatan sejarah yang penuh dengan konflik politik, perubahan rezim, dan peristiwa
kekerasan sosial. Sejalan dengan itu, karya sastra juga kerap mengungkap fenomena
demoralisasi dalam pendidikan, sekaligus menjadi refleksi sosial yang memperlihatkan
dampaknya terhadap masyarakat(Wargadinata & Maulida, n.d.)

Film pendek Seribu Kunang-Kunang di Jakarta karya Batara Goempar yang
diadaptasi dari puisi Joko Pinurbo adalah salah satu contoh bagaimana karya puitik
diterjemahkan ke dalam ruang visual yang sarat makna simbolik. Film ini mengisahkan
pertemuan seorang penyair dengan gadis kecil keturunan Tionghoa yang membawa
“bulan” dalam keranjang. Meski narasinya sederhana, film ini mengandung lapisan kritik
sosial yang kuat terkait tragedi Mei 1998, yaitu peristiwa kekerasan massal terhadap
etnis Tionghoa yang menyisakan trauma panjang dalam sejarah Indonesia (Wikipedia,
2025). Simbol-simbol seperti payung hitam, bulan yang pecah, dan seribu kunang-
kunang menjadi metafora bagi memori kolektif, trauma, dan perlawanan terhadap
amnesia sejarah (Batam, 2020).

Melalui pendekatan ini, film bukan hanya hadir sebagai hiburan, tetapi juga
sebagai arsip visual yang menyimpan memori kekerasan, serta medium bagi kelompok
marginal untuk bersuara. Hal ini sejalan dengan pandangan Alan Swingewood bahwa
karya sastra dan film adalah praktik sosial aktif yang tidak bisa dilepaskan dari konteks
historis, politik, dan kultural yang melingkupinya (Swingewood, 1998).

Kajian sosiologi sastra di Indonesia sebagian besar masih berfokus pada analisis
karya sastra tertulis, seperti novel dan cerpen. Misalnya, Hasdar, Muslimat, & Tamin
(Hasdar et al., 2023) menganalisis kritik pendidikan dalam novel Orang-Orang Oetimu
karya Felix K. Nesi; Dewi & Sugiarti (Dewi & Sugiarti, 2025) menelaah konflik sosial dalam
novel Bagaimana Cara Mengurangi Berat Badan karya Amalia Yunus; Khalim, Salsabila,
& Wahidah (Khalim et al., 2024) menyoroti refleksi sosial dalam cerpen Peradilan Rakyat
karya Putu Wijaya; serta (Hasyim & Habibah, 2021) menyoroti tentang Konflik sosial
dalam film "2014: Siapa di Atas President” yang disutradarai oleh Rahabi Mandra dan
Hanung Bramantyo berdasarkan perspektif Max Weber. Temuan-temuan ini
memperlihatkan relevansi teori Swingewood untuk membaca realitas sosial dalam teks
sastra.

Namun, penelitian terhadap film, khususnya film pendek adaptasi puisi, masih
sangat terbatas. Padahal, film sebagai medium visual memiliki kekuatan tambahan
berupa simbol, warna, dan imaji puitik yang memperluas dimensi kritik sosial. Studi
Oktafianti & Shofiyuddin (Oktafianti & Shofiyuddin, 2024) memang telah membahas
konflik sosial dalam film Ipar Adalah Maut, tetapi fokusnya masih pada konflik domestik,
bukan pada memori historis atau trauma kolektif. Dengan demikian, penelitian terhadap
film Seribu Kunang-Kunang di Jakarta menawarkan kontribusi baru dalam kajian sosiologi
sastra, karena menggabungkan estetika puisi dengan media visual dalam menyoroti
tragedi Mei1998.

Tujuan utama penelitian ini adalah untuk mengidentifikasi bentuk-bentuk kritik
sosial yang muncul dalam film pendek Seribu Kunang-Kunang di Jakarta sebagai
representasi simbolik dari realitas sosial. Selain itu, penelitian ini juga berupaya
mengungkap penyebab munculnya berbagai permasalahan yang direpresentasikan

2191



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2190-2199 eISSN: 3024-8140

melalui simbol dan narasi film, khususnya terkait diskriminasi dan trauma kolektif etnis
Tionghoa pasca peristiwa Mei 1998. Lebih jauh, penelitian ini bertujuan menganalisis
dampak dari permasalahan tersebut terhadap masyarakat Indonesia dalam konteks
sosial-budaya pasca-Reformasi. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya menyoroti
film sebagai karya estetis, tetapi juga sebagai ruang kritik sosial, arsip visual, dan
medium resistensi terhadap hegemoni sejarah.

Penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi dalam dua ranah. Pertama,
secara teoretis, penelitian memperkaya kajian sosiologi sastra dengan menghadirkan
film pendek adaptasi puisi sebagai objek kajian yang masih jarang disentuh. Kedua,
secara praktis, penelitian ini memberi pemahaman kritis tentang bagaimana karya seni
dapat berfungsi sebagai arsip visual untuk menjaga memori kolektif, sekaligus sebagai
ruang resistensi simbolik terhadap hegemoni budaya dan sejarah yang menindas
(Sutandio et al., 2024).

Pembahasan

Kritik Sosial dan Memori Kekerasan 1998

Film pendek Seribu Kunang-Kunang di Jakarta merepresentasikan lapisan memori
historis yang erat kaitannya dengan tragedi Mei 1998, ketika etnis Tionghoa menjadi
korban kekerasan, diskriminasi, dan pelanggaran hak asasi manusia di berbagai wilayah
Indonesia (Wikipedia, 2025b). Peristiwa ini meninggalkan trauma kolektif yang panjang,
namun dalam banyak kasus tidak tercatat secara utuh dalam narasi sejarah resmi.
Melalui medium film, sutradara berusaha menghidupkan kembali memori yang
cenderung dibungkam, menjadikan film sebagai arsip visual yang mengingatkan
masyarakat akan luka sejarah tersebut.

Tokoh gadis kecil keturunan Tionghoa yang berjalan seorang diri di Jakarta
membawa keranjang berisi bulan merupakan simbol sentral dalam representasi ini.
Kehadirannya dapat dibaca sebagai representasi kelompok subaltern yang mengalami
keterasingan dan penyingkiran dalam masyarakat. Bulan yang dibawanya
melambangkan kenangan, harapan, dan identitas yang rapuh, sementara jalan sunyi
yang ia lalui menandakan kesepian sekaligus keterpinggiran sosial (Batam, 2020). Simbol
ini selaras dengan pandangan Swingewood (Swingewood, 1998), bahwa karya sastra
maupun film lahir dari situasi historis konkret dan mencerminkan dinamika sosial yang
melingkupinya.

Selain bulan, penggunaan payung hitam juga sarat makna ideologis. Payung hitam
merujuk pada aksi Kamisan, yaitu protes diam keluarga korban pelanggaran HAM berat
yang rutin dilakukan di depan Istana Negara sejak 2007 (Wikipedia, 2025). Kehadirannya
dalam film menegaskan bahwa karya seni dapat menjadi ruang resistensi simbolik
terhadap amnesia kolektif. Dengan kata lain, film ini tidak hanya menghadirkan
kenangan trauma, tetapi juga mengajak penonton untuk terlibat dalam refleksi kritis
atas sejarah bangsa.

Dalam perspektif sosiologi sastra Alan Swingewood, simbol-simbol tersebut
menegaskan fungsi karya sastra dan film sebagai representasi sosial yang aktif.
Swingewood (Swingewood, 1991) menyatakan bahwa karya sastra mereproduksi

2192



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2190-2199 eISSN: 3024-8140

hubungan sosial, konflik kelas, dan ideologi yang berkembang dalam masyarakat.
Dengan menghadirkan ingatan tentang kekerasan 1998, film Seribu Kunang-Kunang di
Jakarta memperlihatkan bagaimana praktik seni berperan dalam mempertahankan
memori kolektif sekaligus menolak upaya penghapusan sejarah.

Lebih jauh, film ini juga menampilkan bagaimana trauma historis diturunkan lintas
generasi. Tokoh gadis kecil berperan sebagai perantara simbolik yang membawa
warisan trauma kepada generasi berikutnya. Hal ini menunjukkan bahwa memori sosial
bukan sekadar catatan masa lalu, melainkan realitas yang masih hidup dan
memengaruhi identitas masyarakat masa kini (Carvalho, 2025). Dengan demikian, film
ini meneguhkan posisi karya seni sebagai ruang penyembuhan psikologis dan sosial,
sekaligus sebagai kritik atas lemahnya negara dalam menyelesaikan kasus pelanggaran
HAM masa lalu.

Simbolisme dan Imaji Puitik

Sebagai adaptasi dari puisi Joko Pinurbo, film Seribu Kunang-Kunang di Jakarta
tetap menjaga kekuatan metaforis dan imaji puitik sebagai inti narasi. Simbol-simbol
visual yang dihadirkan tidak sekadar memperindah tampilan estetis, melainkan
mengandung lapisan makna sosial, kultural, dan ideologis yang mendalam. Hal ini
sejalan dengan pandangan Frye dalam (Wiyatmi, 2013) bahwa metafora bukan hanya
elemen estetika, melainkan struktur dasar pemaknaan dalam dunia simbolik sastra.

Simbol bulan dalam keranjang menjadi salah satu perangkat puitik paling
dominan. Dalam tradisi puisi, bulan sering kali dihubungkan dengan harapan, kerinduan,
dan ingatan. Dalam film ini, bulan yang dibawa oleh gadis kecil merepresentasikan
kenangan traumatis yang rapuh namun tetap dijaga. Ketika bulan jatuh dan pecah,
muncul seribu kunang-kunang yang justru menerangi kegelapan. Adegan ini
melambangkan fragmentasi harapan dan memori yang meskipun tercerai-berai, tetap
menyala sebagai cahaya perlawanan (Batam, 2020). Dengan demikian, film ini
menunjukkan bagaimana kehancuran dapat melahirkan bentuk baru dari ingatan
kolektif yang tidak pernah benar-benar padam.

Simbol lain yang dominan adalah kunang-kunang. Dalam tradisi simbolik, cahaya
kunang-kunang sering dikaitkan dengan keabadian kecil, kehidupan yang sederhana
namun gigih melawan kegelapan. Kehadirannya dalam film menjadi representasi dari
suara-suara kecil yang tersebar namun saling menguatkan. Hal ini dapat dipahami
sebagai metafora bagi kelompok minoritas yang meskipun terpinggirkan, tetap menjaga
eksistensinya melalui memori kolektif (Chatterjee, 2025).

Selain itu, dominasi warna hitam dalam kostum dan setting film memperkuat
atmosfer kesedihan dan trauma. Hitam tidak hanya merepresentasikan duka, tetapijuga
simbol pembungkaman terhadap sejarah. Menurut Swingewood (Swingewood, 1977b),
estetika dalam karya seni tidak pernah netral, melainkan selalu mengandung muatan
ideologis. Dengan demikian, penggunaan warna hitam secara konsisten menunjukkan
upaya membangkitkan kesadaran akan masa lalu yang berusaha dilupakan.

Minimnya dialog verbal dalam film juga menjadi strategi puitik yang signifikan.
Narasi lebih banyak disampaikan melalui visual dan musik, menekankan kekuatan simbol

2193



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2190-2199 eISSN: 3024-8140

daripada kata-kata. Hal ini selaras dengan pandangan Swingewood (Swingewood, 1986)
bahwa karya seni tidak hanya menyampaikan makna melalui bahasa verbal, tetapi juga
melalui struktur estetika dan simbol yang membentuk pengalaman emosional
penonton. Dengan kata lain, film ini menegaskan bahwa keheningan pun bisa menjadi
bentuk kritik sosial yang kuat.

Keseluruhan imaji puitik dalam film memperlihatkan bagaimana adaptasi dari
karya sastra tidak sekadar memindahkan teks ke medium baru, tetapijuga menciptakan
dunia simbolik yang kaya. Joko Pinurbo, yang dikenal dengan gaya ironi dan liris, berhasil
dijaga ruh puitiknya dalam film ini. Adaptasi tersebut menunjukkan bahwa simbolisme
bukan hanya strategi estetis, melainkan juga perangkat ideologis untuk menyuarakan
trauma, resistensi, dan harapan (Oktafianti & Shofiyuddin, 2024).

Relasi Kuasa dan Bahasa Puisi sebagai Tindakan

Film Seribu Kunang-Kunang di Jakarta tidak hanya menawarkan simbolisme puitik,
tetapi juga membuka ruang pembacaan atas dinamika relasi kuasa yang subtil namun
sarat makna. Relasi kuasa tersebut tampak jelas dalam interaksi antara tokoh penyair
dan gadis kecil keturunan Tionghoa yang membawa bulan dalam keranjang. Adegan
ketika penyair berusaha mengambil bulan, namun ditolak oleh sang gadis, merupakan
representasi simbolik perebutan otoritas tafsir, dominasi makna, serta resistensi
subaltern terhadap hegemoni budaya.

Tokoh penyair dapat dimaknai sebagai representasi pengetahuan dominan, yakni
otoritas intelektual dan budaya yang kerap mengklaim hak untuk menafsirkan
pengalaman kolektif. Penyair membawa wibawa simbolik sebagai figur yang dianggap
berwenang untuk memberi makna atas realitas sosial, sehingga tindakannya
mencerminkan hegemoni narasi besar yang menyingkirkan suara-suara minoritas.
Sebaliknya, tokoh gadis kecil Tionghoa menjadi simbol suara subaltern yang selama ini
terpinggirkan dalam struktur sosial Indonesia, khususnya pasca peristiwva Mei 1998.
Penolakannya atas klaim penyair menandai perlawanan terhadap dominasi tafsir, serta
upaya menegaskan hak untuk menentukan makna atas trauma yang dialami. Adegan ini
merefleksikan gagasan Gayatri Spivak dalam Can the Subaltern Speak?, bahwa
kelompok marginal sering kali kehilangan ruang untuk berbicara karena narasi mereka
ditelan oleh suara dominan (Spivak, dikutip dalam (Wiyatmi, 2013)). Namun, melalui film
ini, suara subaltern justru dipulihkan: ia bukan hanya bisa berbicara, melainkan juga
mampu menolak dan menegaskan dirinya.

Dalam kerangka teori sosiologi sastra Alan Swingewood, relasi kuasa dalam karya
seni selalu terikat pada medan ideologi dan hegemoni. Swingewood (Swingewood,
1977a) menekankan bahwa karya sastra tidak semata menjadi refleksi sosial, melainkan
juga arena pertarungan makna, tempat ideologi dominan berusaha mereproduksi diri
sekaligus dihadang oleh resistensi ideologi tandingan. Film ini menggambarkan
bagaimana upaya hegemonik penyair untuk menguasai tafsir atas pengalaman
minoritas justru gagal, sebab simbol bulan tetap berada di tangan gadis kecil. Hal ini
menunjukkan bahwa karya seni dapat berfungsi ganda: di satu sisi sebagai instrumen
reproduksi ideologi, di sisi lain sebagai sarana perlawanan simbolik terhadap dominasi.

2194



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2190-2199 eISSN: 3024-8140

Bahasa puisi yang dihadirkan dalam film ini tidak hadir semata sebagai ornamen
estetis, melainkan sebagai tindakan performatif. Minimnya dialog verbal digantikan
dengan kekuatan bahasa visual, musik, dan simbol, yang justru menegaskan intensitas
kritik sosial. Menurut Swingewood (Swingewood, 1975), bahasa dan estetika dalam
karya seni tidak pernah netral, tetapi selalu merupakan konstruksi sosial yang sarat
dengan ideologi. Dengan demikian, penggunaan bahasa puitik dalam film ini dapat
dipahami sebagai praktik pembebasan, sebuah cara untuk mengartikulasikan
pengalaman traumatis yang tak terucapkan sekaligus membangun kesadaran kritis pada
penonton.

Konflik antara penyair dan gadis kecil pada akhirnya berakhir dengan kegagalan
penyair untuk membawa bulan tersebut. Yang tersisa hanyalah pantulan, bukan
substansi, yang secara simbolis menunjukkan ketidakmampuan ideologi hegemonik
merebut makna autentik dari pengalaman minoritas. Adegan ini menegaskan bahwa
makna sejati hanya dapat dihidupi melalui pengalaman subaltern itu sendiri, bukan
dipaksakan melalui tafsir dari luar. Dengan demikian, film ini menghadirkan sebuah
pembalikan relasi kuasa: dari dominasi tafsir menuju afirmasi suara yang selama ini
dibungkam. Dalam perspektif Gramsci, hal ini merupakan bukti bahwa hegemoni selalu
rapuh, sebab selalu ada celah resistensi yang dimanfaatkan kelompok terpinggirkan
untuk mempertahankan identitas dan memori mereka (Oktafianti & Shofiyuddin, 2024).

Melalui lapisan simbolik ini, film Seribu Kunang-Kunang di Jakarta tidak hanya
membicarakan trauma masa lalu, tetapi juga mengartikulasikan politik representasi
kontemporer. la memberi panggung pada suara-suara yang diabaikan sejarah resmi,
menghadirkan bahasa puisi sebagai tindakan politik, serta menunjukkan bagaimana
karya seni dapat menjadi arena perlawanan terhadap kuasa yang menindas. Dengan
demikian, film ini meneguhkan posisi seni bukan hanya sebagai cermin realitas,
melainkan juga sebagai medium transformasi sosial dan pembebasan ideologis.

Analisis dengan Teori Alan Swingewood

Alan Swingewood menegaskan bahwa karya sastra, termasuk film sebagai
turunan praktik kultural, tidak dapat dilepaskan dari struktur sosial yang melahirkannya.
la memandang sastra sebagai praktik sosial aktif yang merefleksikan sekaligus
membentuk realitas (Swingewood & Laurenson, 1972). Dalam kerangka ini, film Seribu
Kunang-Kunang di Jakarta dapat dibaca melalui tiga pendekatan utama Swingewood:
refleksi sosial, ideologi dan hegemoni, serta produksi budaya.

Refleksi Sosial

Pendekatan refleksi sosial berangkat dari gagasan bahwa karya seni
merepresentasikan kondisi historis tertentu. Film ini jelas merefleksikan tragedi Mei
1998 yang menimpa etnis Tionghoa di Indonesia. Simbol payung hitam, bulan dalam
keranjang, dan kunang-kunang merupakan tanda-tanda yang memanggil kembali
memori kekerasan serta diskriminasi etnis (Wikipedia, 2025). Dalam pandangan
Swingewood (Swingewood, 1991), karya semacam ini bukan sekadar cermin pasif,
melainkan arsip kultural yang menjaga keberlangsungan ingatan kolektif. Dengan
demikian, film ini berfungsi sebagai pengingat historis sekaligus kritik atas gagalnya
negara menuntaskan kasus pelanggaran HAM.

2195



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2190-2199 eISSN: 3024-8140

Ideologi dan Hegemoni

Pendekatan kedua, ideologi dan hegemoni, menekankan bahwa karya seni adalah
arena perebutan makna antara ideologi dominan dan alternatif (Swingewood, 1975).
Dalam film ini, tokoh penyair yang mencoba mengambil bulan melambangkan upaya
pengetahuan hegemonik untuk mengklaim tafsir atas pengalaman minoritas. Namun,
penolakan tokoh gadis kecil justru menandai resistensi ideologi subaltern terhadap
dominasi. Hal ini sejalan dengan pandangan Gramsci tentang budaya sebagai arena
hegemonik, di mana dominasi tidak pernah mutlak karena selalu ada celah bagi
perlawanan (Oktafianti & Shofiyuddin, 2024). Dengan demikian, film ini menunjukkan
bahwa karya seni dapat menjadi instrumen kritik terhadap hegemoni sejarah resmi yang
sering mengabaikan suara kelompok marginal.

Produksi Budaya

Pendekatan ketiga adalah produksi budaya, yang menyoroti bagaimana karya seni
lahir dari relasi antara penulis, penerbit, pasar, dan institusi budaya (Swingewood,
1977a). Film Seribu Kunang-Kunang di Jakarta diproduksi dalam konteks pasca-
Reformasi, ketika ruang kebebasan berekspresi mulai terbuka lebih luas. Namun, film ini
juga menantang budaya massa yang cenderung melupakan sejarah melalui hiburan
popular (Sukmono & Agustin, 2019). Sebagai karya seni independen, film ini hadir
sebagai komoditas simbolik yang tidak hanya menawarkan estetika, tetapi juga kritik
sosial yang menantang arus dominan. Dalam kerangka Bourdieu, film ini dapat dipahami
sebagai bentuk modal kultural yang berusaha mengintervensi kesadaran publik melalui
bahasa simbolik (MacKenzie et al., 2023).

Dengan ketiga pendekatan ini, terlihat jelas bahwa film Seribu Kunang-Kunang di
Jakarta berfungsi ganda: sebagai refleksi historis, sebagai medan ideologis, dan sebagai
produk budaya. Analisis ini menegaskan relevansi teori Swingewood dalam membaca
karya sastra maupun film, sebab teori ini memungkinkan pembacaan yang
komprehensif atas simbol, relasi kuasa, dan konteks produksi yang melingkupi sebuah
karya.

Analisis simbol dan perangkat puitik

Karya sastra dapat menjadi ruang artikulasi kritik sosial melalui tanda dan simbol
yang menyiratkan perlawanan terhadap struktur sosial yang menindas(Fitriani, 2024).
Analisis terhadap film Seribu Kunang-Kunang di Jakarta menemukan sejumlah simbol
dan perangkat puitik yang menjadi sarana utama penyampaian kritik sosial. Simbol-
simbol ini tidak berdiri sendiri, melainkan terkait erat dengan konteks sosial-historis dan
kerangka sosiologi sastra Alan Swingewood.

Simbol payung hitam

Dalam film, gadis kecil membawa payung hitam sepanjang perjalanan. Simbol ini
tidak hanya berfungsi sebagai pelindung fisik, tetapi juga merujuk pada Aksi Kamisan,
yaitu protes diam keluarga korban pelanggaran HAM berat di Indonesia, termasuk
tragedi Mei 1998 (Wikipedia, 2025). Dalam kerangka Swingewood, payung hitam dapat
dipahami sebagai arsip kultural yang melawan amnesia sejarah. la menjadi tanda

2196



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2190-2199 eISSN: 3024-8140

resistensi terhadap pelupaan kolektif, sekaligus mengingatkan bahwa keadilan belum
sepenuhnya ditegakkan.

Simbol bulan dalam keranjang

Bulan dalam tradisi puitik kerap dikaitkan dengan harapan, ingatan, dan identitas.
Dalam film ini, bulan yang dibawa gadis kecil melambangkan kenangan traumatis yang
diwariskan lintas generasi. Ketika bulan jatuh dan pecah, lalu berubah menjadi seribu
kunang-kunang, hal ini menggambarkan fragmentasi ingatan yang tidak pernah benar-
benar padam. Fragmentasi tersebut justru memperkuat daya hidup memori kolektif
(Batam, 2020). Pemaknaan ini sejalan dengan pandangan Frye bahwa metafora adalah
struktur dasar pemaknaan simbolik dalam sastra (Wiyatmi, 2013).

Konflik antara penyair dan gadis kecil

Adegan ketika penyair berusaha mengambil bulan dari tangan si gadis, tetapi
ditolak, mengandung makna simbolik yang dalam. Penyair melambangkan otoritas tafsir
hegemonik, sementara gadis kecil mewakili suara subaltern yang menolak klaim atas
pengalamannya. Dalam kerangka ideologi Swingewood (Swingewood, 1975), konflik ini
mencerminkan pertarungan makna dalam karya seni: apakah pengalaman minoritas
akan diambil alih oleh narasi dominan, ataukah tetap berada di tangan subjek yang
mengalaminya.

Dominasi warna hitam

Latar visual film yang banyak menggunakan nuansa hitam menegaskan atmosfer
trauma, duka, dan pembungkaman. Warna hitam dalam hal ini tidak sekadar pilihan
estetis, melainkan simbol ideologis yang mencerminkan trauma kolektif masyarakat.
Swingewood (Swingewood, 1998) menekankan bahwa estetika dalam karya seni selalu
sarat ideologi; dalam konteks ini, hitam berfungsi sebagai pengingat kesedihan
sekaligus ajakan untuk refleksi kritis.

Minimnya dialog verbal

Film ini lebih mengandalkan kekuatan visual dan musik daripada kata-kata.
Keheningan ini justru mempertegas kritik sosial yang ingin disampaikan: bahwa ada
pengalaman traumatis yang terlalu besar untuk diucapkan. Dalam perspektif
Swingewood (Swingewood, 1986), bentuk estetis semacam ini menunjukkan bahwa
karya seni tidak hanya berkomunikasi melalui bahasa verbal, tetapi juga melalui struktur
simbolik yang mampu menyampaikan makna lebih dalam.

Dengan kelima contoh data tersebut, dapat ditegaskan bahwa film Seribu Kunang-
Kunang diJakarta bukan sekadar karya adaptasi puisi, tetapi juga arena kritik sosial yang
kompleks. la berfungsi sebagai refleksi historis, ruang resistensi ideologis, sekaligus
sarana penyembuhan simbolik bagi memori kolektif bangsa.

Kesimpulan dan Saran
Film pendek Seribu Kunang-Kunang di Jakarta merupakan karya adaptasi puisi

yang berhasil menghadirkan kritik sosial melalui simbol, imaji puitik, dan narasi visual
yang mendalam. Berdasarkan analisis sosiologi sastra Alan Swingewood, terdapat tiga

2197



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2190-2199 eISSN: 3024-8140

kesimpulan utama. Pertama, film ini menampilkan kritik sosial terhadap memori
kekerasan Mei1998 melalui simbol-simbol seperti payung hitam, bulan, dan warna hitam
yang merepresentasikan trauma kolektif dan perlawanan terhadap amnesia sejarah.
Kedua, film menggunakan simbolisme puitik seperti bulan yang pecah dan kunang-
kunang sebagai perangkat ideologis untuk menegaskan bahwa ingatan dan harapan
tidak pernah padam, meskipun tercerai-berai. Ketiga, film ini memperlihatkan relasi
kuasa melalui konflik antara penyair dan gadis kecil, yang menggambarkan pertarungan
antara tafsir hegemonik dan suara subaltern. Dengan demikian, film ini berfungsi bukan
hanya sebagai karya estetis, tetapi juga sebagai arsip visual, ruang resistensi, dan
medium penyembuhan sosial.

Daftar Pustaka

Batam, T. (2020). Seribu Kunang-Kunang Di Jakarta [Video recording]. In Youtube.
Youtube.

Carvalho, A. S. (2025). Human nature and therapeutic forms in B. Mandeville. Studies in
History and Philosophy of Science, 110(3), 76-87.
https://doi.org/10.1016/j.shpsa.2025.03.002

Chatterjee, A. (2025). Sir William Jones ’ s Indian botany: Visual archive , natural history
collections , and worldmaking in the British empire. Journal of Historical
Geography, 88, 132-145. https://doi.org/10.1016/j.jhg.2025.05.003

Dewi, P. C., & Sugiarti. (2025). Representasi Konflik Sosial d alam Novel “ Bagaimana
Cara Mengurangi Berat Badan ” Karya Amalia Yunus. Jurnal Onoma: Pendidikan,
Bahasa Dan Sastra, 11(1), 696-706. https://doi.org/10.30605/onoma.v11i1.5061

Fitriani, L. (2024). Kritik sosial dalam puisi-puisi Al-Sha’alik masa jahiliyah dan umawiyah:
Kajian semiotik Roland Barthes. https:/[repository.uin-malang.ac.id/22926/

Hasdar, W., Muslimat, & Tamin, H. (2023). Kritik terhadap Pendidikan dalam Novel
Orang-Orang Oetimu Karya Felix K. Nesi. Jurnal Onoma: Pendidikan, Bahasa Dan
Sastra, 9(2), 11-13. https://doi.org/10.30605/0noma.v9i2.2814

Hasyim, M., & Habibah, S. U. (2021). Konflik sosial dalam film" 2014: Siapa di Atas
President” yang disutradarai oleh Rahabi Mandra dan Hanung Bramantyo
berdasarkan perspektif Max Weber. http://repository.uin-malang.ac.id/12667/

Khalim, A., Salsabila, T., & Wahidah Salamah, S. P. (2024). Refleksi Sosial dalam Cerpen
Peradilan Rakyat Karya Putu Wijaya: Pendekatan Sosiologi Sastra. Literature
Research Journal, 2(2), 76-85. https://doi.org/10.51817/Irj.v2i2.898

MacKenzie, A., Chiang, T. H., & Thurston, A. (2023). The human development and
capability approach: A counter theory to human capital discourse in promoting
low SES students’ agency in education. International Journal of Educational
Research, 117(December 2022), 102121. https://doi.org/10.1016/j.ijer.2022.102121

Oktafianti, R. D., & Shofiyuddin, H. (2024). Konflik Sosial dalam Ruang Domestik pada
Film Ipar Adalah Maut: Sosiologi Sastra Alan Swingewood. KONASINDO:
Konferensi Nasional Mahasiswa Sastra Indonesia, 772-800.

Sukmono, F. G., & Agustin, H. (2019). The Characteristics of Indonesian Multicultural
Movie Audiences in Post-1998: A Study of the Yogyakarta Movie Community.
Jurnal Komunikasi: Malaysian Journal of Communication, 35(3), 108-124.
https://doi.org/10.1016/j.jhg.2025.05.003

2198



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2190-2199 eISSN: 3024-8140

Sutandio, A., Siregar, F. L., Kosasih, M. M., Angjaya, S., Muljadi, H., & Deborah, J. (2024).
Chinese Indonesians in Action: Political Identity Representation in Contemporary
Indonesian Popular Films 1253 siu Siiia s 1565k Cay Sl M s Caaly 1DlaeY iy Siasian
https://doi.org/10.35516/hum.v51i6.3136

Swingewood, A. (1975). Marx and Modern Social Theory. In Marx and Modern Social
Theory. https://doi.org[10.1007/978-1-349-15571-2

Swingewood, A. (1977a). The Myth Of Mass Culture (1st ed.). The Macmillan Press LTD.

Swingewood, A. (1977b). The Novel and Revolution. In The British Journal of Sociology
(1st ed., Vol. 28, Issue 1). The Macmillan Press LTD. https://doi.org/10.2307/589717

Swingewood, A. (1986). A Short History of Sociological Thought. In Canadian Journal of
Sociology / Cahiers canadiens de sociologie (2nd ed., Vol. 11, Issue 3). St. Martin’s
Press. https://doi.org/10.2307/3341117

Swingewood, A. (1991). A Short History of Sociological Thought. In A Short History of
Sociological Thought. https://doi.org/10.1007/978-1-349-21642-0

Swingewood, A. (1998). Cultural theory and the problem of modernity (1st ed., Vol. 11,
Issue 1). St. Martin’s Press. https://doi.org/10.1007/978-1-349-26830-6

Swingewood, A., & Laurenson, Diana. T. (1972). The Sociology of Literature. In The
Sociology of Literature-Schocken Books Inc. (1972) (1st ed.). Schocken Books Inc.

Wargadinata, W., & Maulida, A. (n.d.). Demoralisasi Pendidikan Dalam Karya Sastra
(Studi Sosiologi Sastra). Research Report. Fakultas Humaniora UIN Maulana Malik
Ibrahim Malang, Malang. https:/[repository.uin-malang.ac.id/3306/

Wikipedia. (2025). Kerusuhan Mei 1998. Wikipedia.
https://id.wikipedia.org/wiki/Kerusuhan_Mei_1998

Wiyatmi. (2013). SOSIOLOGI SASTRA. Kanwa Publisher.

2199



