
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)             eISSN: 3024-8140 
Volume 3, Issue November, 2025 pp. 417-423      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Kata Kunci: 
Amar ma’ruf, nahi munkar, 
moralitas, keadilan sosial, 
toleransi. 
 
Keywords: 
amar ma'ruf, nahi munkar, 
morality, social justice, 
tolerance. 
 
 

Moralitas dalam praktik amar ma'ruf nahi munkar : 
Menciptakan keadilan sosial dalam masyarakat yang toleran 
 
Baiq Aziza Suci Ramadhania 
Program Studi Hukum Tata Negara, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang  
e-mail: bqziza@gmail.com 
 
 

A B S T R A K 
Artikel ini membahas peran moralitas dalam praktik amar ma’ruf nahi 
munkar sebagai instrumen pembentukan keadilan sosial di masyarakat 
majemuk dan toleran. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif 
melalui studi pustaka dan analisis kritis terhadap literatur utama seperti karya 
Hamka serta kajian kontemporer tentang kebebasan beragama dan 
pluralisme. Amar ma’ruf nahi munkar tidak hanya merupakan seruan 
moral, tetapi juga mekanisme struktural untuk memperbaiki tatanan 
sosial dan menegakkan nilai-nilai keadilan universal. Moralitas dalam praktik 
ini mencakup keadilan, kasih sayang, dan penghormatan terhadap hak asasi 
manusia. Pelaksanaannya harus menghindari pemaksaan dan diskriminasi, 

serta dilakukan dengan pendekatan bijak yang menghargai pluralitas sesuai dengan konstitusi dan ajaran Islam. 
Islam menawarkan sistem keadilan sosial melalui pengelolaan zakat, infak, dan pajak oleh negara, serta 
perlindungan hak minoritas. Tantangan muncul ketika praktik ini dianggap bertentangan dengan kebebasan 
beragama, terutama dalam konteks pluralisme dan liberalisme. Oleh karena itu, diperlukan strategi seperti 
pendidikan karakter, dialog antaragama, dan reformasi hukum agar prinsip amar ma’ruf nahi munkar tetap 
relevan. Moralitas dalam praktik ini menjadi kunci terciptanya keadilan sosial yang inklusif dan toleran serta 
menjadikan Islam sebagai solusi bagi problem kemanusiaan modern. 

A B S T R A C T 
This article explores the role of morality in the practice of amar ma’ruf nahi munkar as an instrument for 
achieving social justice in a pluralistic and tolerant society. Using a qualitative method through literature review 
and critical analysis of key works, including those by Hamka and contemporary studies on religious freedom 
and pluralism, the study argues that amar ma’ruf nahi munkar is not only a moral command but also a 
structural mechanism to reform society and uphold universal values of justice. The morality underlying this 
principle includes justice, compassion, and respect for human rights. Its application must avoid coercion and 
discrimination, and instead use a wise and pluralism-respecting approach in line with Islamic teachings and the 
constitution. Islam offers a comprehensive social justice system through zakat, almsgiving, taxation, and the 
protection of minority rights. In plural societies, the practice often faces challenges, as it may be seen as 
conflicting with religious freedom, especially amid the rise of pluralism, secularism, and liberalism. Therefore, 
strategies such as character education, interfaith dialogue, and legal reform are necessary. Morality in amar 
ma’ruf nahi munkar is key to building inclusive, tolerant justice and positions Islam as a solution to modern 
humanitarian challenges. 
 
 

Pendahuluan 

Amar ma’ruf nahi munkar adalah konsep sentral dalam Islam yang menegaskan 
kewajiban kolektif umat untuk mengajak pada kebaikan dan mencegah kemungkaran. 
Prinsip ini bersumber dari Al-Qur’an (QS. Ali Imran: 104; At-Taubah: 71) dan Hadis, serta 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 417-423                                eISSN: 3024-8140 

418 
 

menempati posisi penting dalam struktur etika sosial Islam(Bahri, 2024). Tidak hanya bersifat 
individual, pelaksanaan amar ma’ruf nahi munkar merupakan tanggung jawab sosial umat 
Muslim secara keseluruhan. Ia menjadi salah satu sebab kejayaan umat Islam dan tegaknya 
agama ini, serta sebagai bentuk solidaritas sosial dan kontrol masyarakat terhadap 
penyimpangan nilai(Ihsan, n.d.)Sepanjang sejarah peradaban Islam, prinsip ini telah 
melahirkan sistem pengawasan moral baik secara informal di masyarakat maupun secara 
institusional melalui lembaga keagamaan. Pelaksanaannya sangat dipengaruhi oleh konteks 
sosial budaya, strategi penyampaian, dan sensitivitas terhadap keberagaman. Dalam realitas 
kontemporer, prinsip ini kerap menghadapi tantangan karena bersinggungan dengan 
demokrasi, hak asasi manusia, dan kebebasan individu. Oleh sebab itu, interpretasi amar 
ma’ruf nahi munkar harus dilandasi pendekatan edukatif, dialogis, dan persuasif(Ahmad 
Rizal & Bahri, 2021). 

Amar ma’ruf nahi munkar menjadi barometer keimanan umat, dan pelaksanaannya 
harus bijak sesuai kapasitas individu(Al-Qasim, 2009). Dalam perspektif sosiologis, prinsip ini 
telah dilembagakan melalui Wilayatul Hisbah di Aceh dan organisasi masyarakat seperti 
FPI(Sukeni, 2020). Meskipun FPI tidak memiliki legitimasi hukum formal, mereka mengklaim 
dasar moral dan agama untuk menegakkan norma sosial. Namun pendekatan represif aktor 
non-negara sering kali menimbulkan konflik dan kekaburan antara hak kolektif dan individu. 
Maka, penting untuk menempatkan amar ma’ruf nahi munkar dalam koridor konstitusional 
dan inklusif, serta mengacu pada prinsip hikmah, mauizhah hasanah, dan mujadalah billati 
hiya ahsan sebagaimana dalam Al-Qur’an. Sejak masa Nabi Muhammad SAW, praktik ini telah 
hadir melalui pengawasan moral oleh para sahabat(Sukeni, 2020).  

Di era modern, lembaga seperti Wilayatul Hisbah maupun FPI mencerminkan dinamika 
pelaksanaan prinsip ini(Mufid, 2020). Tantangan utama kini adalah menjaga keseimbangan 
antara penegakan nilai moral Islam dan penghormatan terhadap keberagaman (Nadhiroh, 
2019). Amar ma’ruf nahi munkar harus dipahami sebagai instrumen keadilan sosial, bukan 
alat dominasi kelompok tertentu. Dalam konteks negara hukum, pelaksanaannya harus 
menghindari tindakan sepihak yang dapat melanggar hak sipil dan merusak citra Islam. 
Dengan pendekatan yang edukatif, dialogis, dan partisipatif, serta dukungan negara sebagai 
fasilitator moralitas publik, amar ma’ruf nahi munkar dapat tetap relevan di tengah 
pluralisme dan modernitas. 

Pembahasan 

Konsep Amar Ma'ruf Nahi Munkar dalam Islam 

Amar ma’ruf nahi munkar (menyuruh pada kebaikan dan mencegah kemungkaran) 
merupakan kewajiban kolektif umat Islam yang ditegaskan dalam Al-Qur’an dan Hadis. 
Menurut Hamka, prinsip ini bukan sekadar seruan moral, melainkan mekanisme struktural 
untuk memperbaiki masyarakat. Nabi Muhammad SAW membuktikan hal ini dengan 
memulai dakwah melalui pembinaan akhlak selama 13 tahun di Mekah sebelum mendirikan 
negara di Madinah, menekankan bahwa keadilan sosial harus diawali dari tazkiyatun nafs 
(penyucian jiwa) sebelum diwujudkan dalam sistem hukum formal(Kusuma, 2023). Prinsip ini 
merupakan fondasi moral Islam, baik secara individu maupun sosial, demi mewujudkan 
masyarakat yang adil dan beradab. Surah Ali Imran: 

110 dan At-Taubah:71, serta berbagai hadis Nabi SAW, menegaskan bahwa 
pelaksanaannya adalah fardhu kifayah, yang jika diabaikan, menjadi tanggung jawab 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 417-423                                eISSN: 3024-8140 

419 
 

bersama. Secara individu, seorang Muslim dituntut peka terhadap kemungkaran. Di ranah 
sosial, prinsip ini menjadi alat kontrol moral untuk mencegah penindasan dan kerusakan. 
Hamka menyatakan bahwa amar ma’ruf nahi munkar bukan idealisme kosong, melainkan 
sistem konkret yang bertujuan memperbaiki masyarakat secara menyeluruh. Ia menegaskan 
pentingnya pelaksanaan yang tidak semena-mena, tetapi berbasis hikmah, ilmu, dan 
kesadaran spiritual(Abdellaoui, 2024). 

Strategi Nabi yang mendahulukan pembinaan pribadi mencerminkan pentingnya 
pendekatan bertahap dalam perubahan sosial. Imam Al-Ghazali dalam Ihya Ulumuddin 
menyebut prinsip ini sebagai pilar kehidupan sosial. Namun, ia mengingatkan pentingnya 
syarat pelaksanaannya ilmu, kontekstualisasi, dan mencegah mudarat yang lebih besar. 
Yusuf al-Qaradawi menegaskan bahwa negara wajib aktif menegakkan moral, namun tetap 
selaras dengan HAM dan demokrasi. Sementara itu, KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur) 
menekankan pentingnya konteks kebhinekaan, penolakan terhadap pemaksaan, dan 
penguatan nilai-nilai kemanusiaan universal dalam dakwah. Dalam era digital, bentuk 
kemungkaran berkembang ke ranah siber seperti hoaks, ujaran kebencian, dan radikalisme 
daring. Oleh karena itu, dakwah dan kontrol moral harus hadir di ruang digital secara cerdas, 
kreatif, dan menyejukkan. Prinsip ini menjadi bentuk kontrol sosial dan solidaritas di antara 
anggota umat Islam, sehingga nilai-nilai moral tetap terjaga dalam masyarakat(Sukadi & 
Ningsih, 2021). 

Moralitas sebagai Dasar Praktik 

Amar ma’ruf nahi munkar yang berarti mengajak kepada kebaikan dan mencegah 
kemungkaran(Nikmah et al., 2024). moralitas dalam amar ma’ruf nahi munkar harus 
berlandaskan dua prinsip utama keadilan dan kasih sayang. Hamka menyebutkan bahwa 
hawa nafsu manusia seperti keinginan untuk menguasai harta perlu diatur melalui hukum 
yang adil dan kesadaran spiritual(Taimiyyah, 1998). Tanpa keadilan, amar ma’ruf nahi munkar 
bisa menjadi alat pembenaran kekuasaan tanpa kasih sayang, ia bisa berubah menjadi 
kekakuan agama yang kehilangan nilai kemanusiaan. Hamka menekankan bahwa syariat 
Islam tidak boleh dilepaskan dari kontrol moral dan etika. Bila tidak, ia bisa disalahgunakan 
untuk menjustifikasi penindasan atas nama agama atau memperkuat dominasi kelompok 
tertentu. Dalam konteks ini, Islam hadir bukan untuk mematikan naluri manusia, tetapi 
menundukkannya pada hukum yang adil dan kesadaran spiritual. Salah satu contohnya 
adalah zakat, yang menurut Hamka bukan sekadar ibadah, tetapi sistem ekonomi Islam 
dengan dimensi moral dan sosial yang kuat. Zakat adalah wujud konkret dari prinsip amar 
ma’ruf nahi munkar dalam bidang sosial ekonomi(Mufid & Yuliati, 2025). 

Zakat mengalirkan kekayaan dari yang mampu kepada yang kekurangan, mengurangi 
kesenjangan, dan memperkuat solidaritas(Sabir, 2018). Dengan demikian, amar ma’ruf nahi 
munkar bukan hanya teguran terhadap kemungkaran, tapi juga ajakan berbagi, peduli, dan 
membangun tatanan sosial yang lebih adil. Amar ma’ruf bisa terwujud dalam bentuk 
pemberdayaan, pengentasan kemiskinan, atau advokasi hak-hak tertindas. Nahi munkar 
berarti menolak sistem eksploitatif dan ketimpangan ekonomi. Selain zakat, infak, sedekah, 
dan wakaf juga menjadi wujud moralitas sosial Islam yang bersumber dari kasih sayang dan 
keadilan. Prinsip ini tak terbatas pada ranah personal, tapi mencakup gerakan kolektif untuk 
membangun sistem sosial yang lebih manusiawi dan etis. Pelaksanaannya harus 
mempertimbangkan kondisi sosial dan psikologis masyarakat. Misalnya, dalam masyarakat 
miskin dan kurang pendidikan, pendekatannya harus edukatif dan inklusif, bukan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 417-423                                eISSN: 3024-8140 

420 
 

menghakimi atau memaksakan standar ideal yang tidak relevan. Kasih sayang di sini bukan 
sekadar belas kasihan, tetapi prinsip aktif yang menuntut empati dan memberi ruang untuk 
perubahan. Adapun keadilan tidak hanya bersifat legalistik, tapi juga distributif dan 
relasional, memastikan proses dakwah tidak merugikan siapa pun secara tidak proporsional. 
Maka, amar ma’ruf nahi munkar harus berbasis kebijaksanaan, ketepatan konteks, dan 
kesadaran jangka panjang. Prinsip ini bukan alat represif, tapi sistem spiritual dan sosial yang 
membangun kesadaran kolektif dan tatanan masyarakat yang lebih adil. 

Prinsip keadilan mencegah diskriminasi dalam dakwah, dan kasih sayang memastikan 
penyampaiannya menyejukkan dan membimbing. Karena itu, pelaksanaannya harus dimulai 
dari niat yang tulus, pemahaman yang luas, dan komitmen untuk menjadi bagian dari solusi, 
bukan sekadar pengkritik. Moralitas Islam memandang manusia sebagai makhluk spiritual 
dan sosial. Kesalahan bukan semata pelanggaran yang harus dihukum, tetapi peluang untuk 
dibimbing dan diperbaiki. Masyarakat yang baik bukanlah yang bebas dari kesalahan, 
melainkan yang saling mengingatkan dan memperbaiki. Dalam semangat ini, Kusuma dan 
Rizqon menekankan bahwa amar ma’ruf nahi munkar harus menghindari segala bentuk 
pemaksaan, karena kebebasan beragama dan memilih keyakinan adalah hak dasar manusia 
yang dijamin secara konstitusional(Ramiluddin, 2017). Mereka mengingatkan bahwa prinsip 
ini tidak boleh menjadi alasan untuk intervensi paksa atas keyakinan seseorang. Islam 
menegaskan hal itu dalam QS. Al-Baqarah ayat 256: “La ikraha fid-din” (tidak ada paksaan 
dalam agama). Iman yang sejati tumbuh dari kesadaran, bukan tekanan. Keyakinan yang 
dipaksakan hanya melahirkan kemunafikan dan kerusakan jiwa, bukan ketakwaan sejati. 
Contoh nyata pendekatan non-koersif ini terlihat dari teladan Nabi Muhammad SAW saat 
menghadapi Musailamah al-Kadzab. Meski ancamannya besar, Nabi tidak langsung 
menggunakan kekerasan, tapi mengedepankan hikmah dan etika dakwah(SAPPITRI, 2024). 
Pelajaran pentingnya bahkan dalam provokasi ekstrem, prinsip rahmah dan hikmah harus 
diutamakan. Karena itu, praktik amar ma’ruf nahi munkar di era modern harus meneladani 
strategi Rasulullah mengedepankan dialog, menghargai kebebasan, dan membangun 
jembatan kemanusiaan. Jika dilakukan dengan benar, prinsip ini bukan menimbulkan 
ketakutan, tetapi membangkitkan kesadaran dan membuka pintu hidayah. 

Keadilan Sosial dalam Perspektif Islam 

Tiga lapisan utama membentuk keadilan sosial dalam Islam ekonomi, hukum, dan 
moral. Buya Hamka menegaskan bahwa Baitul Mal berperan sebagai wadah pengelolaan 
zakat, infak, dan pajak, demi memastikan tak satu pun komunitas tertindas(SAPPITRI, 2024). 
Ekonomi Islam bukan sekadar mendorong produktivitas, tetapi juga menolak penumpukan 
kekayaan yang timpang, serta menyeimbangkan antara kepemilikan pribadi dan tanggung 
jawab kolektif. Dalam sejarah Islam, Baitul Mal menjadi pusat distribusi kekayaan yang adil. 
Dana yang dihimpun mengalir ke bidang pendidikan, kesejahteraan publik, dan layanan 
sosial lintas golongan, termasuk non-Muslim. Dalam Mitsaq al-Madinah, Nabi SAW 
menegaskan kesetaraan hak Yahudi dan Nasrani dalam kehidupan sipil. Konsep keadilan ini 
melampaui batas agama dan etnis, menjunjung martabat insani secara universal. 

Pada ranah hukum, Islam mensyaratkan penegakan yang merata. Hamka 
mengingatkan bahwa absennya pemimpin yang adil akan merusak sistem hukum tajam ke 
bawah, tumpul ke atas. Ia mengutip sabda Nabi SAW “Tujuh golongan yang dinaungi Allah di 
hari kiamat, salah satunya pemimpin yang adil(Sabir, 2018).” Keadilan bukan semata 
legalitas, tetapi manifestasi integritas, ketulusan, dan keberpihakan terhadap yang lemah. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 417-423                                eISSN: 3024-8140 

421 
 

Korupsi, sebagai wujud kemungkaran struktural, bukan hanya pelanggaran administratif, 
melainkan kejahatan etik yang merobek kepercayaan publik. Oleh sebab itu, amar ma’ruf 
nahi munkar dalam dimensi negara tak bisa lepas dari komitmen terhadap pemberantasan 
korupsi dan penguatan etos integritas. Dalam ajaran Islam, amar ma’ruf nahi munkar 
ditekankan untuk menciptakan dan menjaga tatanan sosial yang baik, mengantisipasi dan 
menghilangkan semua potensi sumber kerusakan sosial. Doktrin ini memiliki implikasi pada 
kerja sama masyarakat, dengan memastikan adanya tanggung jawab bersama dan 
kesejahteraan kolektif(Musaddad, 2022). Kutipan ini menegaskan bahwa prinsip ini 
bertumpu pada solidaritas sosial yang aktif. Bila ketiga dimensi keadilan dijalankan utuh, 
maka terwujud masyarakat madani yang egaliter dan harmonis. 

Kusuma dan Rizqon mengingatkan bahwa keadilan sejati tak boleh lahir dari 
pemaksaan. Amar ma’ruf nahi munkar tidak boleh dikukuhkan dengan cara represif, karena 
kebebasan beragama merupakan bagian dari keadilan hakiki. QS. Al-Baqarah: 256 
menegaskan “Tidak ada paksaan dalam agama(Kusuma, 2023). Dalam catatan sejarah, Nabi 
Muhammad SAW menunjukkan pendekatan persuasif, bahkan saat menghadapi Musailamah 
al-Kadzab. Meskipun ancamannya besar, Rasulullah tetap menjunjung tinggi etika dakwah, 
dengan hujjah dan hikmah. Di tengah masyarakat plural seperti Indonesia, prinsip ini mesti 
dijalankan dalam kerangka empati, toleransi, dan welas asih. Keadilan tanpa empati akan 
terasa dingin dan keras, sebaliknya kasih sayang tanpa keadilan menjadi lemah dan tak 
berdaya. Hanya bila keduanya bersinergi, amar ma’ruf nahi munkar akan menjadi gerakan 
peradaban, bukan sekadar jargon retoris. 

Tantangan di Masyarakat Toleran 

Di Indonesia, praktik amar ma’ruf nahi munkar sering dianggap bertentangan dengan 
kebebasan beragama. Laporan Setara Institute (2021) menyatakan bahwa beberapa 
organisasi agama dan MUI sering dilabeli intoleran karena melawan sekte- sekte 
menyimpang atau menutup tempat ibadah ilegal. Namun, menurut Kusuma, Islam 
memperbolehkan kritik konstruktif asal tidak melanggar hak orang lain. 

Tantangan juga mencakup pluralisme ekstrem. Budhy Munawar-Rachman berargumen 
bahwa amar ma’ruf nahi munkar harus dihapus jika bertentangan dengan sekularisme dan 
liberalisme. Ini bertentangan dengan prinsip Islam mengenai relativisme moral ekstrem. 
Masyarakat perlu diedukasi tentang fakta bahwa amar ma’ruf nahi munkar bukanlah 
paksaan, tetapi ajakan untuk beretika yang disampaikan dengan baik yaitu kebijaksanaan. 

Strategi Menciptakan Keseimbangan 

1. Pendidikan Karakter: Menanamkan nilai moral yang berhubungan dengan keadilan 
sosial dan toleransi pada setiap pelajar melalui suatu pendidikan berbasis kurikulum. 

2. Kolaborasi Lintas Agama: Pembentukan forum yang ditugasi untuk merumuskan 
Kampanye Kebajikan Bersama seperti program anti korupsi atau program pelestarian 
lingkungan hidup(Nikmah et al., 2024). 

3. Reformasi Sistem Hukum: Memastikan tidak adanya perilaku diskriminatif dalam 
menerapkan aturan amar ma’ruf nahi munkar. Misal: UU Penodaan Agama seharusnya 
direvisi agar tidak bisa disalahgunakan untuk membungkammu kritik. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 417-423                                eISSN: 3024-8140 

422 
 

4. Hamka menekankan bahwa keadilan sosial terwujud jika masyarakat dan negara saling 
kontrol. Masyarakat harus mengingatkan penguasa yang zalim, sedangkan negara harus 
transparan dalam kebijakan. 

Kesimpulan dan Saran 

Amar ma’ruf nahi munkar merupakan prinsip esensial dalam Islam yang tidak hanya 
bersifat moral individual, tetapi juga mekanisme kolektif dalam membentuk tatanan 
masyarakat yang adil dan beradab. Dalam konteks masyarakat plural dan demokratis seperti 
Indonesia, pelaksanaan amar ma’ruf nahi munkar tidak bisa dilepaskan dari nilai-nilai 
konstitusi, hak asasi manusia, dan keberagaman. Moralitas, yang berakar pada keadilan dan 
kasih sayang, menjadi fondasi utama dalam mengimplementasikan prinsip ini agar tidak 
menimbulkan kekerasan, diskriminasi, atau tindakan vigilante. Pelaksanaan amar ma’ruf nahi 
munkar yang sesuai dengan konteks sosial, budaya, dan hukum akan mendorong 
terbentuknya keadilan sosial yang inklusif. Islam melalui institusi-institusi seperti zakat, infak, 
dan wakaf telah memberikan model konkret bagaimana keadilan ekonomi dapat ditegakkan. 
Peran negara dan masyarakat sangat penting dalam menjaga keseimbangan antara seruan 
keagamaan dan perlindungan hak- hak sipil. 

Saran 

1. Pendidikan Moral dan Karakter: Perlu penguatan pendidikan karakter berbasis nilai- nilai 
Islam yang toleran sejak dini untuk menanamkan pemahaman amar ma’ruf nahi munkar 
yang tidak eksklusif, melainkan rahmatan lil ‘alamin. 

2. Regulasi Hukum yang Tegas dan Adil: Pemerintah harus mereformasi kebijakan hukum 
agar tidak dimanipulasi oleh kelompok tertentu yang mengatasnamakan agama. UU 
terkait seperti Penodaan Agama harus ditinjau ulang agar tidak disalahgunakan. 

3. Kolaborasi Lintas Agama dan Budaya: Praktik amar ma’ruf nahi munkar harus dijalankan 
melalui dialog dan kerja sama antar komunitas untuk menghindari gesekan horizontal 
dan menciptakan harmoni sosial. 

4. Penguatan Literasi Agama Digital: Mengingat perkembangan dunia digital, dakwah dan 
nilai-nilai amar ma’ruf nahi munkar perlu disebarkan melalui media sosial dengan 
pendekatan edukatif dan tidak provokatif. 

5. Keteladanan dari Tokoh Agama dan Negara: Para pemimpin agama dan pejabat publik 
harus menjadi contoh dalam melaksanakan prinsip amar ma’ruf nahi munkar secara 
bijaksana, inklusif, dan menghormati konstitusi. 

Daftar Pustaka 

Abdellaoui, A. (2024). Religious discourse in Islam and elsewhere: What speech at the dawn 
of the 21st century? American Journal of Medical and Clinical Research & Reviews, 03(01), 
01–18. https://doi.org/10.58372/2835-6276.1134 

Ahmad Rizal, D., & Bahri, Moh. S. (2021). Peranan Agama dalam Pengembangan Masyarakat. 
ICODEV: Indonesian Community Development Journal, 2(2), 77–85. 
https://doi.org/10.24090/icodev.v2i2.6299 

Al-Qasim, A. M. (2009). Abdul Malik Al-Qasim Terjemah : Muhammad Khairuddin Editor : 
Eko Haryanto Abu Ziyad 2009 - 1430. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 417-423                                eISSN: 3024-8140 

423 
 

Bahri, S. (2024). Instrumen Penegakan Amar Ma’Ruf Nahi Munkar Dalam Islam. 1, 61. 
Mufid, K. G., & Yuliati, Y. (2025). Investigating Determinants of MSMEs Interest in Digital 

Zakat Payment. Journal of Enterprise and Development, 7(1), 126–137. 
http://repository.uin-malang.ac.id/23372/ 

Nadhiroh, W. (2019). NALAR KEBERAGAMAAN MASYARAKAT BANJAR: DARI MISTIS-REALIS 
HINGGA TRADISIONALIS-KRITIS. Al-Banjari : Jurnal Ilmiah Ilmu-Ilmu Keislaman, 18(2), 
246. https://doi.org/10.18592/al-banjari.v18i2.3003 

Nikmah, F., Pramitha, D., Anggarini, I. F., & Noviyanti, S. F. (2024). Unveilling Nationalism 
Within Religious Moderation: A Case Study. Dawuh Guru: Jurnal Pendidikan MI/SD, 4(1), 
1–18. http://repository.uin-malang.ac.id/18629/ 

Musaddad, A. (2022). Productive Waqf Management of UNISMA Foundation in the 
Perspective of Kuntowijoyo’s Prophetic Social Theory. Journal of Economics, Finance 
And Management Studies, 05(02), 437–441. https://doi.org/10.47191/jefms/v5-i2-23 

Nikmah, F., Pramitha, D., Anggarini, I. F., & Noviyanti, S. F. (2024). Unveilling Nationalism 
Within Religious Moderation: A Case Study.  

Ramiluddin. (2017). Konsep Amar Ma’Ruf Nahi Munkar Menurut Drs. H. a. Rahman Kaoy. 
Jurnal Manajemen Dakwah, 1(1), hlm. 10-19. 

Sabir, M. (2018). AMAR MA’RUF DAN NAHI MUNKAR (Suatu Pendekatan Hadis Dakwah 
dalam Perubahan Sosial). Potret Pemikiran, 19(2). https://doi.org/10.30984/pp.v19i2.729 

SAPPITRI, T. (2024). KEADILAN SOSIAL MENURUT HAMKA DAN SAYYID QUTUB. UNIVERSITAS 
ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA. 

Sukadi, I., & Ningsih, M. R. (2021). Islam and democracy: Guarantee of the right to freedom of 
opinion in the principle of religious moderation. 529(Iconetos 2020), 109–
113http://repository.uin-malang.ac.id/8210/ 

Sukeni. (2020). PELAKSANAAN AMAR MA’RUF NAHI MUNKAR SEBAGAI BUDAYA HUKUM 
DALAM PENEGAKAN HUKUM (Studi Kasus Pada Organisasi Front Pembela Islam di 
Surakarta). Dinamika Hukum, 11(2), 238. 

Taimiyyah, I. (1998). Amar Ma’ruf Nahi Munkar (Perintah kepada Kebaikan Larangan dari 
Kemunkaran) Terjemahan. In Departemen Urusan Keislaman, Wakaf , Da’wah dan 
Pengarahan Kerajaan Arab Saudi. 

 
 


