
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 

Volume 3, Issue November, 2025 pp. 2021-2031     http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Pengaruh kearifan lokal dalam pengembangan Islam di 
Indonesia  

Putri Ariyatna Tikasari 
Program Studi Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail:  putritikasari80@gmail.com  
 

A B S T R A K 

Kearifan lokal memiliki peran penting dalam proses penyebaran dan 
pengembangan Islam di Indonesia. Melalui interaksi yang harmonis 
antara ajaran Islam dan budaya setempat, Islam dapat diterima 
secara luas oleh masyarakat dengan beragam latar belakang sosial 
dan budaya. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis pengaruh 
kearifan lokal terhadap pengembangan Islam di Indonesia, 
khususnya dalam membentuk karakter keislaman yang moderat, 
inklusif, dan kontekstual. Metode yang digunakan adalah kualitatif 
dengan pendekatan studi literatur, melalui pengumpulan data dari 
berbagai sumber seperti buku, jurnal ilmiah, dan dokumen historis. 

Hasil kajian menunjukkan bahwa integrasi kearifan lokal dengan nilai-nilai Islam menciptakan adaptasi yang 
harmonis antara agama dan tradisi, memperkaya budaya nasional, serta memperkuat kohesi sosial di tengah 
masyarakat majemuk. Pengalaman Indonesia dalam mengembangkan Islam berbasis kearifan lokal dapat 
menjadi model penerapan ajaran Islam yang damai dan adaptif di tengah keberagaman budaya dunia 
modern. 

A B S T R A C T 

Local wisdom plays an important role in the process of spreading and developing Islam in Indonesia. 
Through harmonious interaction between Islamic teachings and local culture, Islam can be widely 
accepted by people from diverse social and cultural backgrounds. This research aims to analyze the 
influence of local wisdom on the development of Islam in Indonesia,  particularly in shaping moderate, 
inclusive, and contextual Islamic character. The method used is qualitative with a literature study 
approach, gathering data from various sources such as books, scientific journals, and historical 
documents. The study results indicate that integrating local wisdom with Islamic values creates a 
harmonious adaptation between religion and tradition, enriches national culture, and strengthens social 
cohesion within a diverse society. Indonesia’s experience in developing Islam based on local wisdom can 
serve as a model for the peaceful and adaptive application of Islamic teachings amidst the cultural 
diversity of the modern world.   
 

 

Pendahuluan 

Kearifan lokal di Indonesia merupakan warisan budaya yang mencerminkan 
pengetahuan, praktik, dan nilai-nilai yang telah berkembang dalam masyarakat 
setempat selama berabad-abad. Kearifan ini meliputi berbagai aspek kehidupan, mulai 
dari cara bertani, teknik bangunan tradisional, sistem pengobatan, hingga seni dan 
upacara adat. Kearifan lokal di Indonesia tidak hanya melibatkan hubungan manusia 
dengan alam, tetapi juga mencakup norma-norma sosial yang mengatur interaksi 
antaranggota masyarakat. Hal ini dapat dilihat dari berbagai upacara adat yang masih 

Kata Kunci: 
Kearifan lokal, Islam, 
budaya, kesenian, 
Indonesia  
 
Keywords: 
Local wisdom, Islam, 
culture, arts, Indonesia 
 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2021-2031   eISSN: 3024-8140 

2022 
 

dipraktikkan hingga saat ini, seperti upacara Nyepi di Bali, yang mencerminkan 
hubungan harmonis antara manusia, alam, dan Sang Pencipta. 

Di berbagai daerah di Indonesia, kearifan lokal juga terlihat dalam bentuk seni dan 
budaya. Misalnya, seni batik di Jawa dan songket di Sumatra tidak hanya menjadi simbol 
identitas budaya tetapi juga mencerminkan teknik tradisional yang diwariskan dari 
generasi ke generasi. Selain itu, kearifan lokal dalam bentuk folklore dan cerita rakyat 
seperti legenda Malin Kundang di Sumatra Barat dan cerita Timun Mas di Jawa Tengah 
menggambarkan nilainilai moral dan etika yang dijunjung tinggi oleh masyarakat. 
Kearifan lokal ini berfungsi sebagai alat pendidikan yang mengajarkan nilai-nilai 
kebijaksanaan, kejujuran, dan tanggung jawab sosial kepada generasi muda . 

Keberadaan kearifan lokal di Indonesia juga sangat penting dalam konteks 
pelestarian lingkungan. Banyak komunitas adat di Indonesia yang memiliki pengetahuan 
mendalam tentang ekosistem lokal dan praktik-praktik konservasi yang telah terbukti 
efektif. Misalnya, masyarakat adat Dayak di Kalimantan memiliki sistem pengelolaan 
hutan yang disebut "Tana Ulen," di mana mereka menetapkan area tertentu sebagai 
hutan lindung yang tidak boleh ditebang sembarangan. Praktik seperti ini menunjukkan 
bahwa kearifan lokal tidak hanya penting untuk mempertahankan identitas budaya 
tetapi juga untuk menjaga kelestarian alam dan keanekaragaman hayati (Haidir, Hizbullah, 

M., Harahap, M. G., Ardat, & Harahap, A. (2023). 

Pengaruh kearifan lokal dalam pengembangan Islam di Indonesia merupakan 
topik yang menarik dan relevan untuk dikaji. Kajian ini berangkat dari pemahaman 
bahwa dakwah Islam tidak hanya berkisar pada penyampaian pesan-pesan agama 
semata, tetapi juga harus mampu beradaptasi dan berinteraksi dengan budaya lokal 
yang telah lama ada dalam (Librianti, E. O. I. (2019). Juru dakwah, atau pendakwah, 
memegang peran penting dalam proses ini (Casram & Dadah, 2019). Mereka tidak hanya 
bertanggung jawab untuk menyampaikan ajaran Islam, tetapi juga untuk membimbing 
dan mengubah pola pikir umat menuju kebaikan, sebagaimana dinyatakan oleh 
Syahmini & Osman (2022). Dalam konteks ini, pendekatan yang mengintegrasikan 
kearifan lokal dapat mempermudah penerimaan dan pemahaman pesan-pesan dakwah 
oleh masyarakat setempat. 

Kearifan lokal merujuk pada pengetahuan, nilai-nilai, dan praktik yang telah 
berkembang dalam suatu komunitas selama berabad-abad, yang sering kali terkait erat 
dengan lingkungan alam, sosial, dan budaya mereka. Kearifan ini mencakup berbagai 
aspek kehidupan, termasuk cara berkomunikasi, sistem kepercayaan, dan tradisi. Arifani 
(2010) menyatakan bahwa keberadaan kearifan lokal yang sejalan dengan nilai-nilai 
Islam dapat menjadi media efektif untuk menyampaikan pesan-pesan kebaikan. Oleh 
karena itu, pendakwah yang bijak akan berusaha memahami dan menghormati kearifan 
lokal saat menyampaikan ajaran Islam, sehingga pesan yang disampaikan dapat diterima 
dengan lebih baik oleh (Muhaemin, & Yunus. (2023). Perkembangan Islam di Indonesia 
tidak lepas dari pengaruh kearifan lokal yang ada. Sejak pertama kali diperkenalkan oleh 
para pedagang Arab dan Gujarat pada abad ke-7 dan 8, Islam telah beradaptasi dengan 
budaya dan tradisi lokal yang ada di Nusantara. Hendra, T., & Saputri, S. (2019) 
mengemukakan bahwa dalam kehidupan bermasyarakat, dakwah sering kali 
berhadapan dengan budaya lokal yang sudah mengakar. Hal ini menuntut pendakwah 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2021-2031   eISSN: 3024-8140 

2023 
 

untuk memiliki kemampuan beradaptasi dan menggunakan pendekatan yang 
menghargai kearifan lokal, agar dakwah dapat berjalan dengan lebih efektif dan 
harmonis. 

Sejarah perkembangan Islam di Indonesia menunjukkan bahwa adaptasi dengan 
kearifan lokal telah menjadi kunci sukses dalam penyebaran agama ini. Islam pertama 
kali tiba di kepulauan Nusantara melalui jalur perdagangan, di mana para pedagang 
Muslim tidak hanya membawa barang dagangan tetapi juga memperkenalkan ajaran 
Islam kepada penduduk setempat (Ni’ami, U. (2020). Mereka menggunakan pendekatan 
yang menghormati tradisi dan budaya lokal, sehingga Islam dapat diterima dengan baik 
dan menyebar dengan cepat. Ini menunjukkan betapa pentingnya kearifan lokal dalam 
proses penyebaran agama Islam di Indonesia (Arifani, 2010). 

Pendekatan yang menghormati dan memanfaatkan kearifan lokal dalam dakwah 
tidak hanya relevan pada masa lalu tetapi juga sangat penting di masa kini. Masyarakat 
Indonesia, yang terdiri dari berbagai suku, bahasa, dan budaya, memiliki kearifan lokal 
yang sangat beragam. Pendakwah yang efektif harus mampu mengenali dan 
memanfaatkan kearifan lokal ini untuk menyampaikan pesan-pesan Islam dengan cara 
yang dapat diterima oleh masyarakat. Hal ini bukan hanya tentang menyesuaikan 
metode dakwah dengan budaya lokal, tetapi juga tentang membangun jembatan antara 
ajaran Islam dan nilai-nilai yang sudah ada dalam masyarakat (Syahmini & Osman, 2022). 

Dalam konteks globalisasi dan modernisasi, penting untuk terus menjaga dan 
mengembangkan kearifan lokal sebagai bagian integral dari dakwah Islam. Kearifan 
lokal tidak hanya memperkaya budaya Indonesia tetapi juga memberikan kerangka yang 
memungkinkan dakwah Islam beradaptasi dengan perubahan zaman tanpa kehilangan 
esensinya (Casram & Dadah, 2019). Kearifan lokal mencerminkan nilai-nilai dan tradisi 
yang telah teruji oleh waktu, yang dapat digunakan sebagai jembatan untuk 
menyampaikan ajaran Islam secara relevan dan kontekstual bagi masyarakat setempat. 

Dengan demikian, kearifan lokal tidak hanya menjadi sarana untuk menyampaikan 
ajaran Islam, tetapi juga menjadi alat untuk memperkuat identitas budaya dan agama di 
tengah arus globalisasi (Hendra, T., & Saputri, S. (2019). Integrasi antara kearifan lokal dan 
dakwah Islam dapat menghasilkan pendekatan yang lebih holistik dan inklusif, 
memungkinkan Islam untuk terus berkembang dalam harmoni dengan budaya lokal. Ini 
membantu menjaga keberagaman budaya sambil memastikan bahwa ajaran Islam tetap 
hidup dan relevan di tengah tantangan modernisasi. 

Kesimpulannya, kearifan lokal memainkan peran yang sangat penting dalam 
pengembangan dan penyebaran Islam di Indonesia. Pendekatan yang menghormati dan 
memanfaatkan kearifan lokal dapat membantu dakwah Islam mencapai tujuan 
utamanya, yaitu mengajak kepada kebaikan dan mencegah kemungkaran, dengan cara 
yang lebih efektif dan harmonis. Dengan memahami dan menghargai kearifan lokal, 
pendakwah dapat membangun hubungan yang lebih baik dengan masyarakat dan 
menyampaikan pesan-pesan Islam dengan cara yang lebih relevan dan dapat diterima 
(Syahmini & Osman, 2022).  

Pembahasan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2021-2031   eISSN: 3024-8140 

2024 
 

Kearifan Lokal di Indonesia 

Kearifan lokal di Indonesia mencerminkan kekayaan budaya dan pengetahuan 
yang tersebar di berbagai daerah, menjadikannya bagian integral dari identitas bangsa 
yang majemuk ini. Secara etimologis, istilah "kearifan lokal" menggabungkan dua kata, 
yaitu "kearifan" yang bermakna kebijaksanaan atau kecerdasan, dan "lokal" yang 
merujuk pada hal yang setempat atau terkait dengan wilayah tertentu. Dalam konteks 
budaya Indonesia, kearifan lokal dapat dipahami sebagai sekumpulan nilai dan 
pengetahuan yang diturunkan secara turun-temurun dalam masyarakat setempat, 
mencakup cara hidup, kepercayaan, serta norma-norma yang dijunjung tinggi oleh 
komunitas tersebut. 

Pendekatan kearifan lokal tidak hanya sekadar tradisi atau kebiasaan lokal, tetapi 
juga mencakup nilai-nilai yang dianggap bijaksana dan bernilai baik oleh masyarakat 
yang menerapkannya. Hal ini tercermin dalam berbagai aspek kehidupan sehari-hari 
seperti sistem pertanian, pengobatan tradisional, arsitektur, seni, dan adat istiadat yang 
telah terjalin dalam kehidupan bermasyarakat di Indonesia selama berabad-abad. 
Kearifan lokal tidak hanya menjadi cara untuk bertahan hidup, tetapi juga sebagai wujud 
identitas yang kuat bagi masyarakat setempat (Casram & Dadah, 2019). 

Pemahaman akan kearifan lokal di Indonesia sangatlah penting dalam konteks 
melestarikan keanekaragaman budaya dan membangun harmoni antar-etnis serta 
antar-agama. Misalnya, di Jawa, konsep kearifan lokal sangat terwujud dalam praktik 
gotong royong dan sistem pengelolaan air seperti Subak di Bali, yang tidak hanya 
mencerminkan kearifan dalam pertanian tetapi juga dalam pengelolaan sumber daya 
alam secara berkelanjutan. Dengan demikian, kearifan lokal tidak hanya mengatur 
kehidupan sehari-hari tetapi juga memberikan fondasi yang kuat bagi keberlanjutan 
lingkungan dan sosial masyarakat setempat. 

Selain itu, kearifan lokal juga memainkan peran penting dalam perkembangan 
spiritual dan moral masyarakat Indonesia. Contohnya, dalam praktik keagamaan seperti 
upacara adat dan ritual kepercayaan, kearifan lokal mengintegrasikan nilai-nilai agama 
dengan cara hidup yang lokal, sehingga memperkuat identitas keagamaan tanpa 
menghilangkan esensi budaya yang telah ada sejak lama. Hal ini dapat dilihat dalam 
praktik dakwah para wali songo di Indonesia yang berhasil mengakomodasi kearifan 
lokal dalam penyebaran Islam di tanah air (Hendra, T., Nur Adzani, S. A., & Muslim, K. L. 
(2023). Dalam era globalisasi ini, kearifan lokal dihadapkan pada tantangan untuk tetap 
relevan dan lestari di tengah modernisasi yang cepat. Namun demikian, nilai-nilai 
kearifan lokal terus dijunjung tinggi oleh masyarakat Indonesia sebagai warisan yang 
harus dijaga dan dilestarikan. Upaya ini tidak hanya dilakukan oleh individu atau 
kelompok masyarakat, tetapi juga didukung oleh berbagai inisiatif pemerintah dan 
lembaga non-pemerintah untuk melestarikan kearifan lokal sebagai aset budaya yang 
tak ternilai bagi bangsa ini. 

Di samping itu, kearifan lokal juga menjadi landasan penting dalam pengembangan 
pariwisata berbasis budaya di Indonesia. Banyak destinasi wisata di Tanah Air yang 
menarik minat wisatawan karena keunikan budaya lokalnya, seperti ritual-ritual adat, 
seni pertunjukan tradisional, dan kerajinan tangan khas setiap daerah. Pemanfaatan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2021-2031   eISSN: 3024-8140 

2025 
 

kearifan lokal dalam industri pariwisata tidak hanya memberikan nilai tambah ekonomi 
tetapi juga meningkatkan kesadaran akan pentingnya menjaga dan memelihara warisan 
budaya Indonesia. 

Kesimpulannya, kearifan lokal di Indonesia bukan sekadar warisan masa lalu, tetapi 
juga sebagai sumber inspirasi dan panduan untuk membangun masa depan yang lebih 
baik. Dengan memahami dan menghargai kearifan lokal, kita tidak hanya memperkuat 
jati diri budaya bangsa tetapi juga menjaga keberlanjutan lingkungan hidup dan 
kesejahteraan sosial masyarakat. Melalui upaya kolektif dari semua pihak, kearifan lokal 
dapat terus menjadi pijakan yang kokoh dalam menjaga harmoni dan keberagaman 
budaya Indonesia ke depannya  

Hubungan Kearifan Lokal dengan Islam di Indonesia  

Kearifan lokal di Indonesia menandakan suatu warisan pengetahuan yang 
mendalam yang mempengaruhi berbagai aspek kehidupan masyarakat, dari pola makan 
hingga sistem produksi. Khususnya, dalam konteks hubungannya dengan Islam, 
kearifan lokal mencerminkan sebuah integrasi antara nilai-nilai keagamaan dan praktik 
lokal yang melengkapi pemahaman mendalam terhadap agama serta menunjukkan 
adaptasi yang harmonis dalam kehidupan sehari-hari. Salah satu contoh yang menonjol 
adalah praktik-praktik keagamaan tradisional yang khas di berbagai daerah di Indonesia. 
Misalnya, sistem adat seperti Sasi laut di Maluku tidak hanya berfungsi untuk menjaga 
keberlanjutan ekologi, tetapi juga sejalan dengan prinsip-prinsip konservasi yang 
diajarkan dalam Islam. Sasi laut menggarisbawahi konsep tanggung jawab manusia 
sebagai khalifah (pengelola) di bumi, sebuah prinsip yang esensial dalam ajaran Islam 
untuk merawat lingkungan. 

Pentingnya penggunaan tanaman obat tradisional di berbagai daerah juga 
menunjukkan perspektif holistik terhadap kesehatan, yang sejalan dengan nilai-nilai 
Islam yang mendorong perawatan tubuh secara alami dan pencegahan penyakit melalui 
penggunaan bahan-bahan alami yang dianugerahkan oleh Allah SWT. Ini mencerminkan 
bukan hanya kearifan lokal dalam pengobatan tetapi juga integrasi nilai-nilai spiritual 
Islam dalam praktik sehari-hari masyarakat. 

Arsitektur dan perumahan tradisional di Indonesia, seperti rumah gaba-gaba di 
Ambon, adalah contoh nyata bagaimana kearifan lokal dalam desain rumah dapat 
disesuaikan dengan kondisi iklim dan bahan baku yang tersedia di wilayah tersebut. 
Rumah-rumah ini tidak hanya mencerminkan pemahaman mendalam akan lingkungan 
dan bahan-bahan lokal, tetapi juga menggambarkan pemahaman akan estetika dan 
fungsionalitas rumah sebagai tempat tinggal yang nyaman, yang juga merupakan nilai 
penting dalam ajaran Islam tentang pemeliharaan lingkungan dan kehidupan yang 
seimbang. 

Sistem produksi lokal, seperti Subak di Bali atau Masohi di Maluku untuk membuka 
lahan pertanian, adalah contoh bagaimana kearifan lokal dan ajaran Islam dapat 
beriringan dalam pengelolaan sumber daya dan manajemen tenaga kerja. Konsep 
gotong royong yang mendasari sistem ini mencerminkan semangat kolaboratif yang 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2021-2031   eISSN: 3024-8140 

2026 
 

dianjurkan dalam Islam, di mana kerja sama dan saling membantu di antara masyarakat 
dianggap sebagai nilai yang penting dalam membangun masyarakat yang berkeadilan. 

Tidak hanya itu, kearifan lokal juga tercermin dalam kebijakan sosial dan ekonomi 
yang menekankan keadilan dan kesejahteraan bersama, nilai-nilai yang sangat 
ditekankan dalam ajaran Islam. Keseimbangan antara kearifan lokal dan ajaran agama 
ini tidak hanya sekadar penerapan mekanis dari ajaran agama, tetapi juga representasi 
dari bagaimana nilai-nilai Islam diinterpretasikan dan diterapkan secara konkret dalam 
konteks budaya lokal yang beragam di Indonesia. 

Dalam kehidupan sehari-hari, kearifan lokal dalam Islam juga tercermin dalam 
hubungan antar manusia yang didasarkan pada nilai-nilai saling menghormati, keadilan, 
dan persaudaraan. Contoh nyata adalah praktik saling menghormati dan kerjasama 
antar tetangga dalam kehidupan komunitas, yang juga merupakan nilai yang dianjurkan 
dalam Islam untuk menciptakan harmoni dan kedamaian di tengah-tengah masyarakat. 

Dari semua ini, dapat disimpulkan bahwa hubungan antara kearifan lokal dengan 
Islam di Indonesia bukanlah sekadar simbiosis yang mekanis, tetapi lebih merupakan 
integrasi yang kompleks antara nilai-nilai keagamaan dan praktik lokal yang telah 
tumbuh dan berkembang bersamasama. Hal ini menunjukkan betapa pentingnya untuk 
memahami dan menghargai kearifan lokal sebagai bagian integral dari identitas budaya 
dan spiritualitas yang kaya dalam masyarakat Indonesia yang pluralistik.  

Srtategi Dakwah Berlandaskan Kearifan Lokal di Indonesia 

Keanekaragaman budaya dan agama di Indonesia menciptakan landasan yang 
kaya dan kompleks bagi strategi dakwah yang mengintegrasikan kearifan lokal. Sebagai 
negara dengan berbagai tradisi dan kepercayaan sebelum Islam masuk, Indonesia telah 
mengalami proses akulturasi budaya yang mendalam, terutama dalam konteks 
penyebaran Islam. Dakwah Islam di Indonesia tidak hanya mengandalkan pemahaman 
agama, tetapi juga memanfaatkan kearifan lokal sebagai strategi untuk 
mempromosikan toleransi, kerukunan antar umat beragama, dan penyebaran nilai-nilai 
Islam yang moderat (Wahid, 2018). 

Salah satu pendekatan yang menonjol dalam dakwah berbasis kearifan lokal 
adalah melalui penggunaan dakwah kultural. Dakwah kultural ini mengambil inspirasi 
dari praktik akulturasi budaya Jawa dan Islam yang diwujudkan melalui ajaran Sunan 
Kalijaga. Sunan Kalijaga dikenal karena kebijaksanaannya dalam memadukan tradisi 
lokal Jawa dengan ajaran Islam, yang mempermudah penerimaan dan pemahaman 
agama Islam oleh masyarakat setempat (Fathurrozi. (2023). Contoh konkret dari strategi 
ini adalah penggunaan wayang kulit sebagai media dakwah, yang tidak hanya 
menghibur tetapi juga mendidik masyarakat akan nilainilai Islam secara simbolis (Hendra, 
T., Nur Adzani, S. A., & Muslim, K. L. (2023). 

Penggunaan bahasa daerah juga menjadi strategi dakwah yang efektif di Indonesia. 
Program Siaran Suluah Minang di Surau TV adalah contoh nyata bagaimana dakwah 
menggunakan bahasa Minangkabau untuk mendekatkan agama Islam dengan budaya 
setempat (Irmayanti, A. P., Nelwati, S., Khadijah, Syamsi, & Maulana, F. (2024). Program 
ini membahas tradisi lokal seperti Balimau, yang dijelaskan dalam konteks ajaran Islam 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2021-2031   eISSN: 3024-8140 

2027 
 

untuk memberikan pemahaman yang lebih dalam kepada masyarakat tentang relevansi 
agama dalam kehidupan sehari-hari mereka (Hendra, T., Nur Adzani, S. A., & Muslim, K. 
L. (2023). 

Selain itu, dakwah berbasis kearifan lokal juga memanfaatkan ritual dan tradisi 
lokal dalam konteks Islam. Misalnya, dalam menyikapi tradisi menjelang Ramadan 
seperti yang dijelaskan dalam program Suluah Minang, dakwah tidak hanya menjelaskan 
pentingnya kebersihan dan persiapan spiritual, tetapi juga mengintegrasikan nilai-nilai 
Islam dalam praktik budaya tradisional (Hendra, T., Nur Adzani, S. A., & Muslim, K. L. 
(2023). Strategi dakwah ini tidak hanya berfokus pada penyampaian pesan agama secara 
teoritis, tetapi juga melibatkan komunikasi interpersonal yang berarti dengan 
masyarakat lokal. Hal ini penting untuk membangun kedekatan dan kepercayaan antara 
para dai dan masyarakat, sehingga dakwah dapat diterima dengan lebih baik dan 
berdampak secara positif dalam masyarakat (Hendra, T., Nur Adzani, S. A., & Muslim, K. 
L. (2023). 

Penerapan dakwah berbasis kearifan lokal juga mencakup penggunaan seni dan 
budaya sebagai sarana dakwah. Seni tradisional seperti musik, tari, dan seni rupa sering 
digunakan untuk mengkomunikasikan nilai-nilai agama Islam secara lebih menyentuh 
dan membumi bagi masyarakat. Contoh paling terkenal adalah penggunaan gamelan 
dan seni wayang dalam penyampaian pesan dakwah di Jawa, yang telah menjadi bagian 
dari identitas budaya dan spiritual masyarakat Jawa selama berabad-abad. 

Keberhasilan strategi dakwah berbasis kearifan lokal dapat dilihat dari tingginya 
tingkat penerimaan dan adaptasi masyarakat terhadap ajaran Islam. Dengan 
memanfaatkan nilai-nilai lokal yang sudah dikenal dan dihargai oleh masyarakat, dakwah 
dapat mencapai tujuannya untuk menyebarkan agama Islam secara efektif tanpa 
menghilangkan atau menggantikan nilai-nilai budaya (Hendra, T., Nur Adzani, S. A., & 
Muslim, K. L. (2023). 

Eksistensi Hukum Islam dan Kearifan Lokal  

Penerimaan Nabi Muhammad Terhadap Kearifan Lokal 

Nabi Muhammad SAW, dalam menjalankan dakwahnya di Mekkah dan Madinah, 
menampilkan sikap yang sangat bijaksana dalam menyikapi budaya kearifan lokal. Beliau 
tidak serta merta meninggalkan atau menghancurkan budaya yang sudah ada, 
melainkan memilih untuk mengadopsi, memperbaiki, dan menyempurnakannya sesuai 
dengan ajaran Islam. Contoh konkret dari sikap ini tercermin dalam berbagai hadis dan 
praktik beliau yang menghormati tradisi lokal yang baik serta menyesuaikan atau 
memperbaiki tradisi yang tidak sesuai dengan nilai-nilai Islam. Sikap ini berdasarkan pada 
Al-Qur'an, seperti yang tercantum dalam Q.S. Ibrahim/14:4: "Kami tidak mengutus 
seorang Rasul-pun, melainkan dengan bahasa (budaya kearifan lokal) kaumnya, supaya 
ia dapat memberi penjelasan dengan terang kepada mereka. Maka Allah menyesatkan 
siapa yang Dia kehendaki, dan memberi petunjuk kepada siapa yang Dia kehendaki. Dan 
Dia-lah Tuhan yang Maha Kuasa lagi Maha Bijaksana." Ayat ini menekankan pentingnya 
penggunaan budaya lokal dalam menyampaikan pesan agama agar lebih mudah 
dipahami dan diterima oleh masyarakat setempat (Suparji, 2019).  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2021-2031   eISSN: 3024-8140 

2028 
 

Bidang Sosial 

Dalam aspek sosial, Nabi Muhammad SAW datang ke Mekkah di tengah 
masyarakat Arab yang memiliki budaya yang sangat menghormati tamu, solidaritas 
sosial yang tinggi, dan tradisi musyawarah dalam pengambilan keputusan. Nabi sangat 
menghargai dan menyempurnakan budaya ini. Solidaritas sosial yang sebelumnya 
terbatas pada ikatan suku diperluas menjadi solidaritas keumatan dan kemanusiaan. Hal 
ini dijelaskan dalam QS. Al-Hujurat, 49:13: "Hai manusia, sesungguhnya Kami 
menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan seorang perempuan dan menjadikan kamu 
berbangsa-bangsa dan bersuku-suku supaya kamu saling mengenal. Sesungguhnya 
orang yang paling mulia di antara kamu di sisi Allah ialah orang yang paling taqwa di 
antara kamu. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi Maha Mengenal." Ayat ini 
mengajak umat manusia untuk saling mengenal dan menghargai perbedaan, 
menciptakan kohesi sosial yang melampaui batas-batas etnis dan suku (Suparji, 2019).  

Bidang Ritual  

Dalam bidang ibadah ritual, Nabi Muhammad SAW tidak menghapus semua 
praktik yang sudah ada, terutama jika praktik tersebut memiliki nilai-nilai akhlak dan 
akidah yang baik. Sebagai contoh, ritual haji yang merupakan warisan dari Nabi Ibrahim 
AS tetap dilanjutkan oleh Nabi Muhammad dengan beberapa perubahan signifikan 
untuk menyempurnakannya. Salah satu perubahan penting adalah penggunaan pakaian 
ihram, yang menggantikan tradisi tawaf mengelilingi Ka’bah dengan telanjang. Pakaian 
ihram melambangkan kesederhanaan dan persamaan di hadapan Allah, menghapuskan 
perbedaan sosial yang terlihat melalui pakaian (Suparji, 2019)  

Bidang Kepemimpinan dan Ekonomi  

Dalam aspek kepemimpinan dan ekonomi, penerapan nilai-nilai Islam juga 
memperlihatkan penghargaan terhadap budaya lokal. Pengangkatan Abu Bakar, Umar, 
Usman, dan Ali sebagai pemimpin berdasarkan pertimbangan kesenioran, kemampuan 
pribadi, serta legitimasi di mata masyarakat menunjukkan integrasi yang harmonis 
antara prinsip-prinsip Islam dan tradisi lokal. Sistem kepemimpinan ini memperlihatkan 
bahwa Islam tidak serta merta mengabaikan struktur sosial yang sudah ada, melainkan 
menyempurnakannya dengan prinsipprinsip keadilan, tanggung jawab, dan pelayanan 
kepada umat. Hal ini sejalan dengan kebijakan Nabi Muhammad yang mengadopsi dan 
menyesuaikan berbagai aspek budaya lokal dengan ajaran Islam, seperti dalam 
pengelolaan harta dan ekonomi. 

Contoh konkret lainnya adalah penggunaan lembaga Baitul Mal sebagai tempat 
penyimpanan uang yang merupakan warisan dari sistem administrasi Romawi. Umat 
Islam sejak masa Khalifah Umar bin Khattab mengadopsi sistem ini untuk mengelola 
keuangan negara dan mendistribusikan zakat serta bantuan kepada yang 
membutuhkan. Pendekatan ini menunjukkan fleksibilitas dan kemampuan hukum Islam 
untuk beradaptasi dan mengintegrasikan kearifan lokal dalam sistem pemerintahan dan 
ekonomi (Suparji, 2019).  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2021-2031   eISSN: 3024-8140 

2029 
 

Syariat Islam dalam Kearifan Lokal di Indonesia 

Perkembangan syariat Islam di Indonesia adalah contoh yang kaya akan adaptasi 
yang harmonis dengan kearifan lokal. Islam masuk ke Indonesia melalui jalur kultural 
seperti perdagangan, perkawinan, dan pendidikan. Penyebaran Islam dilakukan dengan 
pendekatan damai, menghargai dan memanfaatkan budaya lokal sebagai sarana 
sosialisasi ajaran Islam. Salah satu contohnya adalah penggunaan seni budaya lokal 
seperti wayang oleh para Wali Songo di Jawa untuk mengilustrasikan ajaran-ajaran Islam. 
Pendekatan ini memungkinkan Islam diterima secara luas tanpa memicu resistensi 
budaya yang signifikan (Suparji, 2019). 

Hukum Perkawinan: Takliq Talak  

Dalam konteks hukum perkawinan, institusi takliq talak yang sudah dikenal dalam 
budaya Jawa sebagai "janji dalem" diadopsi dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI). 
Institusi ini awalnya diperkenalkan oleh Raja Mataram pada abad ke-17 untuk melindungi 
hak-hak istri dalam pernikahan. Dalam KHI, takliq talak diatur untuk memastikan bahwa 
suami bertanggung jawab terhadap istri dan tidak meninggalkannya tanpa alasan yang 
jelas. Ini menunjukkan bagaimana nilai-nilai perlindungan dan keadilan dalam Islam 
dapat diadaptasi dan diintegrasikan dengan tradisi lokal yang sudah ada, memperkuat 
posisi dan hak-hak perempuan dalam pernikahan (Suparji, 2019).  

Konsep Harta Bersama  

Konsep harta bersama atau gono-gini juga merupakan warisan hukum adat yang 
telah lama dikenal di masyarakat Indonesia. Di berbagai daerah, istilah ini berbeda-beda, 
seperti harta campur kaya di Jawa Timur dan harta suarang di Minangkabau (Irmayanti, 
A. P., Nelwati, S., Khadijah, Syamsi, & Maulana, F. (2024). Harta bersama adalah harta 
yang diperoleh selama perkawinan dan menjadi milik bersama suami istri. Pengaturan 
harta bersama ini bertujuan untuk melindungi pasangan yang ditinggal mati atau 
bercerai. Adopsi konsep ini dalam hukum Islam di Indonesia menunjukkan bagaimana 
hukum Islam dapat berintegrasi dengan norma-norma lokal untuk menciptakan sistem 
hukum yang adil dan berkelanjutan. 

Pengambilan Putusan Hukum 

Integrasi antara hukum Islam dan adat lokal juga tampak jelas dalam pengambilan 
putusan hukum oleh lembaga yudikatif. Contohnya, penggunaan prinsip maslahat 
mursalah dalam memutus perkara yang tidak memiliki landasan yang jelas dalam nas 
tetapi mengandung kemaslahatan bagi masyarakat. Pendekatan ini menunjukkan 
fleksibilitas hukum Islam dan kemampuannya untuk beradaptasi dengan konteks lokal 
yang dinamis. Dengan demikian, hukum Islam di Indonesia berkembang menjadi sistem 
hukum yang tidak hanya berlandaskan teks agama, tetapi juga memperhatikan realitas 
sosial dan budaya masyarakat setempat (Suparji, 2019).  

Dari uraian di atas, jelas terlihat bahwa Islam sangat menghargai dan 
menyesuaikan dengan budaya lokal. Hal ini tampak dalam berbagai aspek kehidupan 
sosial, ritual, kepemimpinan, ekonomi, dan hukum. Dalam konteks Indonesia, adaptasi 
ini memperlihatkan bagaimana nilai-nilai Islam dapat berintegrasi dengan budaya lokal 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2021-2031   eISSN: 3024-8140 

2030 
 

untuk menciptakan harmoni dan kemaslahatan bagi masyarakat. Islam di Indonesia 
menjadi model bagaimana agama dapat disebarkan dan diterima dengan pendekatan 
yang damai dan menghargai budaya setempat. Pendekatan ini memungkinkan Islam 
untuk berkembang dan diterima secara luas di Indonesia, membentuk sinergi yang kuat 
antara ajaran agama dan kearifan lokal.  

Kesimpulan dan Saran 

Kearifan lokal memiliki peran penting dalam proses penyebaran dan 
pengembangan Islam di Indonesia. Melalui integrasi nilai-nilai budaya setempat dengan 
ajaran Islam, terbentuklah karakter keislaman yang moderat, inklusif, dan kontekstual. 
Pendekatan dakwah yang memanfaatkan tradisi dan budaya lokal, seperti seni, bahasa 
daerah, dan gotong royong, telah membuat Islam diterima dengan damai di tengah 
masyarakat yang beragam. Hal ini menunjukkan bahwa Islam mampu beradaptasi 
dengan budaya tanpa kehilangan esensi ajarannya, sehingga melahirkan harmoni antara 
agama dan tradisi dalam kehidupan sosial masyarakat Indonesia. 

Diperlukan upaya berkelanjutan dari para pendakwah, pendidik, dan pemerintah 
untuk menjaga serta mengembangkan nilai-nilai kearifan lokal yang sejalan dengan 
ajaran Islam. Dakwah dan pendidikan hendaknya memanfaatkan budaya lokal sebagai 
sarana penyampaian pesan agama agar lebih mudah diterima masyarakat. Selain itu, 
pelestarian kearifan lokal juga penting dilakukan untuk memperkuat identitas keislaman 
yang damai, adaptif, dan menghargai keberagaman budaya di Indonesia. 

Daftar Pustaka 

Ali, M. M., & Saputra, A. T. (2024). Kearifan Lokal Dalam Karya Film Komunitas Gresik 
Movie. Jurnal Desain Komunikasi Visual, 11(1), 87. https:// repository.uin-
malang.ac.id/19222/ 

Arif, M. (2015). Islam, Kearifan Lokal Dan Kontekstualisasi Pendidikan: Kelenturan, 
Signifikasi, dan Implikasi Edukatifnya. Al-Tahrir, 15(1), 67–90. 
https://doi.org/10.21154/al-tahrir.v15i1.173 

Fathurrozi. (2023). Harmony in Islamic Boarding Schools, a Multicultural Education 
Model Based on Local Wisdom. ATTAQWA: Jurnal Pendidikan Islam Dan Anak Usia 
Dini, 2(4), 203–213. https://doi.org/10.58355/attaqwa.v2i4.57 

Haidir, Hizbullah, M., Harahap, M. G., Ardat, & Harahap, A. (2023). Eksistensi Pendidikan 
Karakter Islami Berbasis Kearifan Lokal Dan Relevansinya Terhadap Program 
Merdeka Belajar Kampus Merdeka. Fitrah: Journal of Islamic Education, 4(2), 213–231. 
https://doi.org/https://doi.org/10.53802/fitrah.v4i2.410 

Hendra, T., Nur Adzani, S. A., & Muslim, K. L. (2023). Dakwah Islam dan Kearifan Budaya 
Lokal. Journal of Da’wah, 2(1), 65–82. https://doi.org/10.32939/jd.v2i1.2660 

Hendra, T., & Saputri, S. (2019). Dinamika Dakwah Dalam Perspektif Komunikasi. 
http://jurnal.uinsyahada.ac.id/index.php/Hik/article/view/1974/1717 

Irmayanti, A. P., Nelwati, S., Khadijah, Syamsi, & Maulana, F. (2024). Upaya Guru Fiqih 
Mengintegrasikan Nilai-Nilai Kearifan Lokal Minangkabau Berbasis Islam Di MAN 2 

https://doi.org/10.21154/al-tahrir.v15i1.173
https://doi.org/10.58355/attaqwa.v2i4.57
https://doi.org/https:/doi.org/10.53802/fitrah.v4i2.410
https://doi.org/10.32939/jd.v2i1.2660
http://jurnal.uinsyahada.ac.id/index.php/Hik/article/view/1974/1717


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2021-2031   eISSN: 3024-8140 

2031 
 

Padang. AT-TAJDID: Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran Islam, 8(1), 21–41. 
https://doi.org/http://dx.doi.org/10.24127/att.v8i1.3323 

Librianti, E. O. I. (2019). Dialektika Islam dan Budaya: Dakwah Kultural Nahdlatul Ulama. 
In Dialektika Islam dan Budaya 1 AJIQS 1(1). http://journal.staialfalah. 
ac.id/index.php/sya/article/view/6 

Muhaemin, & Yunus. (2023). Pengamalan Nilai Moderasi Beragama Berbasis Kearifan 
Lokal di Lingkungan Pesantren. Jurnal Konsepsi, 12(2), 13–27. 

Muslim, K. L. (2017). Nilai-Nilai Islam Dalam Budaya Dan Kearifan Lokal (Konteks Budaya 
Minangkabau). FUADUNA: Jurnal Kajian Keagamaan Dan Kemasyarakatan, 1(1), 48–
57. 

Ni’ami, U. (2020). Aktualisasi Dakwah Di Era Globalisasi (Dalam Menegakkan Syariat Islam). 
Roibin, I. N. (2018). Model Pelembagaan Nilai-Nilai Humanitas Dalam Upaya Membentuk 

Masyarakat Damai (Studi Akulturasi Nilai-nilai Agama, Kearifan Lokal, dan 
Modernitas di Kabupaten Malang). Journal of Islamic Education Studies, III(1), 12–27. 
https://repository.uin-malang.ac.id/5269/ 

Syah, M. S. F., & Wibowo, A. M. (2022). Konsep Ecopedagogy Dalam Pelestarian Kearifan 
Lokal Di MIN 10 Blitar. MUALLIMUNA: Jurnal Madrasah Ibtidaiyah, 8(1), 96–106. 
https://repository.uin-malang.ac.id/11879/ 

 

https://doi.org/http:/dx.doi.org/10.24127/att.v8i1.3323
http://journal.staialfalah.ac.id/index.php/sya/article/view/6
http://journal.staialfalah.ac.id/index.php/sya/article/view/6
https://repository.uin-malang.ac.id/5269/
https://repository.uin-malang.ac.id/11879/

