
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 

Volume 3, Issue Desember, 2025 pp. 1349-1357      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Jejak langkah fiqh: studi kronologis perkembangan 
hukum islam dari masa rasulullah hingga kontemporer 

 

Teguh agung nugroho, Muamal Hamdi Darmawan, Ahmad Mu'is 
Program studi Manajemen, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang  
e-mail: 240501110064@student.uin-malang.ac.id 
 

A B S T R A K 
Studi ini bertujuan untuk menelusuri jejak historis perkembangan 
Fiqh (hukum Islam) secara kronologis, mulai dari periode fondasinya 
pada masa Rasulullah SAW hingga dinamikanya di era kontemporer. 
Penelitian menggunakan pendekatan historis-analitis untuk 
menganalisis transformasi metodologi, sumber, dan karakteristik 
Fiqh dalam setiap fase sejarah. Temuan penelitian menunjukkan 
bahwa Fiqh mengalami perkembangan yang dinamis dan berlapis. 
Dimulai dari fase Pembentukan pada masa Nabi yang bersumber 
langsung pada wahyu, kemudian bergerak ke fase Fondasi dan 
Konsolidasi pada masa Khulafaur Rasyidin serta era Kodifikasi dimana 
mazhab-mazhab fikih lahir dan berkembang. Fase Kemandegan 

(Taqlid) pun turut mempengaruhi karakteristik hukum Islam sebelum akhirnya bangkit kembali melalui 
gerakan Pembaruan (Tajdid) dan menghadapi tantangan baru di era Kontemporer. Kesimpulan dari studi ini 
menegaskan bahwa pemahaman terhadap kronologi perkembangan Fiqh ini sangat penting untuk 
merespons persoalan hukum modern dengan tetap berpegang pada prinsip-prinsip dasar syariat, sekaligus 
menunjukkan kelenturan dan relevansi Fiqh sepanjang zaman. 
A B S T R A C T 

This study aims to trace the historical trajectory of the development of Fiqh (Islamic jurisprudence) 
chronologically, from its foundational period during the time of the Prophet Muhammad (PBUH) to its 
dynamics in the contemporary era. The research employs a historical-analytical approach to analyze the 
transformation of methodologies, sources, and characteristics of Fiqh in each historical phase. The 
findings indicate that Fiqh has undergone dynamic and multi-layered evolution. It began with the 
Formation phase during the Prophet’s era, which was directly derived from divine revelation, then moved 
into the Foundation and Consolidation phases during the era of the Rightly Guided Caliphs and the 
Codification period, where the various schools of jurisprudence emerged and flourished. The subsequent 
phase of Stagnation (Taqlid) also shaped the character of Islamic law before it was revitalized through 
the Revival (Tajdid) movement and faced new challenges in the Contemporary era. The conclusion of this 
study affirms that understanding this chronology of Fiqh’s development is crucial for addressing modern 
legal issues while adhering to the fundamental principles of Sharia, thereby demonstrating the flexibility 
and enduring relevance of Fiqh throughout history. 

Pendahuluan  

Fiqh merupakan salah satu cabang utama dalam studi Islam yang berperan penting 
dalam menjembatani ajaran wahyu yang bersifat tetap dengan realitas kehidupan 
manusia yang senantiasa berubah. Secara terminologis, fiqh didefinisikan sebagai ilmu 
yang berkaitan dengan hukum-hukum syar’i yang bersifat praktis, yang digali dari dalil-
dalil terperinci. Dengan demikian, fiqh bukan sekadar kumpulan hukum, melainkan hasil 

Kata Kunci: 
Sejarah Hukum Islam 
Perkembangan Fiqh 
Kronologi Fiqh 
Ijtihad dan Tajdid 
Keywords: 
Islamic Legal History 
Development of Fiqh 
Islamic Jurisprudence 
Ijtihad and Tajdid 
 
 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 1349-1357   eISSN: 3024-8140 

1350 
 

interaksi dinamis antara teks-teks suci (Al-Qur’an dan Sunnah) dengan konteks sosial, 
budaya, dan historis umat Islam di berbagai zaman.Dalam lintasan sejarahnya, fiqh 
berkembang melalui berbagai fase penting yang merefleksikan kemampuan umat Islam 
dalam merespons perubahan zaman, kebutuhan masyarakat, serta tantangan 
intelektual dan praktis yang dihadapi. 

Studi ini bertujuan untuk memetakan secara kronologis lima periode utama dalam 
perkembangan fiqh Islam: masa Rasulullah SAW, masa Sahabat,  masa Imam Mujtahid 
dan kodifikasi mazhab, masa taqlid dan konsolidasi, serta masa kontemporer yang 
ditandai oleh pembaharuan dan ijtihad kolektif. Dengan pendekatan historis-analitis, 
pembahasan ini akan menyoroti karakteristik utama, metode istinbath yang digunakan, 
serta tantangan yang dihadapi pada masing-masing periode.Melalui pemahaman atas 
jejak historis ini, diharapkan lahir kesadaran bahwa keragaman pandangan hukum dalam 
Islam (khilafiyah) adalah keniscayaan ilmiah yang berakar dari proses panjang ijtihad. 
Oleh karena itu, sikap moderat dalam bermazhab dan keterbukaan terhadap ijtihad 
kontekstual menjadi penting agar fiqh tetap mampu menjawab problematika umat 
secara adil, relevan, dan berorientasi pada tujuan-tujuan luhur syariat (Maqashid 
Syariah). 

Pembahasan 

Secara etimologis (lughawī), kata fiqh berasal dari akar kata Arab ََفِقْهًاَ - يَفْقَه َ - فَقِه  yang 
bermakna "memahami dengan mendalam". Dalam konteks keagamaan, pemahaman ini 
bukan sekadar pengetahuan biasa, melainkan pemahaman yang menyeluruh dan penuh 
kesadaran terhadap ajaran agama.Penggunaan kata fiqh dalam Al-Qur’an dapat 
ditemukan dalam firman Allah Subḥānahu wa Taʿālā: 

نْه مَْ فرِْقَةَ  ك ل َِ مِنَْ نَفرَََ فلََوْلََ ينَِ فىِ ل ِيتَفََقَّه واَ  طَائِفَة َ م ِ واَ  ٱلد ِ ونََ لَعلََّه مَْ إلَِيْهِمَْ رَجَع وٓاَ  إذِاَ قَوْمَه مَْ وَلِي نذِر  يَحْذرَ   
(QS. At-Taubah: 122) 

Artinya: “Maka seharusnya ada sekelompok dari tiap golongan mereka yang berangkat untuk 
memperdalam pengetahuan mereka tentang agama (liyatafaqqahū fī ad-dīn), dan untuk memberi 
peringatan kepada kaumnya ketika mereka telah kembali, agar mereka dapat menjaga diri.” 

Secara terminologis (iṣṭilāḥan), para ulama usul fiqh mendefinisikan fiqh sebagai: 

ٱلتَّفْصِيلِيَّةَِ أدَِلَّتِهَا مِنَْ ٱلْعَمَلِيَّةَِ ٱلشَّرْعِيَّةَِ ٱلْْحَْكَامَِ مَعْرِفَة َ  

Artinya: "Mengetahui hukum-hukum syar’i yang bersifat praktis dari dalil-dalil yang rinci."Dengan 
demikian, fiqh merupakan ilmu yang membahas tentang hukum-hukum Islam yang dapat 
diaplikasikan dalam kehidupan sehari-hari, seperti tata cara shalat, transaksi muamalah, hukum 
pernikahan, hingga persoalan-persoalan baru yang muncul dalam kehidupan modern seperti 
ekonomi digital, bioetika, dan hukum kewarganegaraan.Meskipun kerap dipakai secara 
bergantian, secara substansi terdapat perbedaan penting antara fiqh dan syarī‘ah. Syariah adalah  
wahyu Allah yang bersifat tetap dan abadi. Ia mencakup keseluruhan ajaran Islam, baik dalam aspek 
keyakinan (ʿaqīdah), ibadah, akhlak, maupun hukum-hukum praktis. Syariah bersumber langsung 
dari al-Qur’ān dan al-Sunnah. Oleh karena itu, sifat syariah adalah ilahiyah, mutlak, dan tidak 
mengalami perubahan seiring waktu. 

Sedangkan fiqh adalah hasil pemahaman manusia terhadap syariah melalui proses 
ijtihad. Karena sifatnya manusiawi, maka fiqh bersifat relatif, bisa berbeda antar satu 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 1349-1357   eISSN: 3024-8140 

1351 
 

mujtahid dengan mujtahid lain, dan bisa berubah sesuai dengan tempat, waktu, dan 
kondisi. Oleh sebab itu, fiqh memiliki dinamika yang memungkinkan adaptasi hukum 
Islam terhadap berbagai perubahan sosial.Fiqh memainkan peran vital dalam kehidupan 
seorang Muslim. Ia berfungsi sebagaiS panduan hukum dalam menjalankan ibadah, 
menjalin hubungan sosial, mengatur ekonomi, serta menyelesaikan persoalan hukum 
yang muncul dalam kehidupan modern. Sejarah panjang perkembangan fiqh 
menunjukkan bahwa fiqh bukanlah sistem hukum yang kaku, melainkan sistem yang 
mampu berinteraksi dengan realitas sosial dan menghadirkan solusi yang sesuai dengan 
nilai-nilai dasar Islam.Dengan memahami bahwa fiqh adalah produk ijtihad, umat Islam 
diharapkan bersikap bijak terhadap perbedaan pandangan dalam masalah-masalah 
furu’iyyah (cabang hukum). Perbedaan itu tidak semestinya menjadi sumber 
perpecahan, melainkan harus dilihat sebagai kekayaan intelektual yang lahir dari proses 
ijtihad yang jujur dan ilmiah. 

Awal Ijtihad setelah Wafatnya Nabi صلى الله عليه وسلم 

Ketiadaan Nabi صلى الله عليه وسلم sebagai pemutus hukum menuntut para sahabat untuk mengambil 
alih peran ijtihad dalam merespons masalah-masalah baru yang tidak terdapat nash 
(teks) yang eksplisit dalam Al-Qur’an maupun Sunnah. Para sahabat terutama Khulafā’ 
ar-Rāsyidīn melakukan ijtihad sebagai kewajiban dalam menerapkan syariat pada kondisi 
yang berkembang. 

Ijtihad ini dilakukan dengan metode-metode berikut: 

Ijmā‘ (Konsensus): Kesepakatan para sahabat sebagai satu kesatuan umat dianggap 
sebagai sumber hukum setelah Al-Qur’an dan Sunnah.Qiyās (Analogi): Menggunakan 
prinsip-prinsip hukum yang sudah ada untuk menyelesaikan persoalan baru yang serupa 
secara rasional. 

Polarisasi Pemikiran Fiqh 

Pada periode ini, terjadi pembelahan dan polarisasi dalam pendekatan pemikiran 
hukum Islam yang kemudian berkembang menjadi dua kelompok besar: 

Ahl al-Ḥadīth (Madīnah) 

Kelompok ini menekankan pentingnya hadis-hadis sahih dan riwayat langsung dari 
Nabi صلى الله عليه وسلم sebagai sumber utama selain Al-Qur’an. Mereka lebih berhati-hati dalam 
menggunakan rasio dan analogi, mengutamakan teks literal dalam pengambilan hukum. 
Madinah menjadi pusat pengaruh Ahl al-Ḥadīth, dengan para ulama yang fokus pada 
pelestarian dan otentikasi sunnah. 

Ahl ar-Ra’y (Kufah/‘Irāq) 

Sebaliknya, kelompok ini lebih menitikberatkan pada rasio (ra’y) dan pertimbangan 
akal dalam merumuskan hukum, terutama dalam hal-hal yang belum ada nash eksplisit. 
Mereka mengembangkan metode seperti istihsān (preferensi hukum demi 
kemaslahatan) dan maslahah mursalah (pertimbangan maslahat umum) sebagai 
landasan ijtihad. Kufah dan Irak menjadi pusat pengaruh mereka. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 1349-1357   eISSN: 3024-8140 

1352 
 

Polarisasi ini menimbulkan dinamika intelektual yang penting dalam sejarah fiqh, 
karena kedua kelompok saling melengkapi dan memberikan warna dalam metode 
penetapan hukum. 

Signifikansi Periode Ini 

Periode Pertama: Masa Rasulullah SAW (Tasyri’ Awal) 

Periode pertama perkembangan fiqh berlangsung pada masa kenabian, yaitu sejak 
turunnya wahyu pertama hingga wafatnya Rasulullah صلى الله عليه وسلم. Masa ini disebut sebagai masa 
tasyrī‘ awal, di mana pembentukan hukum Islam dilakukan langsung oleh Rasulullah صلى الله عليه وسلم 
sebagai nabi, rasul, sekaligus pemegang otoritas hukum tertinggi dalam komunitas 
Muslim awal di Madinah. 

Sumber Hukum pada Masa Ini 

Pada masa ini, sumber hukum Islam hanya bersandar pada dua hal pokok, yaitu: Al-
Qur’ān, sebagai kalāmullāh yang diturunkan secara berangsur-angsur selama 23 tahun, 
sesuai dengan kondisi dan kebutuhan umat. Dalam fase ini, Rasulullah صلى الله عليه وسلم memiliki 
otoritas penuh dalam menjelaskan dan menetapkan hukum, karena seluruh umat 
merujuk langsung kepada beliau. Sebagaimana dijelaskan dalam firman Allah: 

س ولَ  ءَاتىَٰك مَ  وَمَآَ ذ وه ۥ ٱلرَّ فَٱنتهَ واَ  عَنْه َ نَهَىٰك مَْ وَمَا َۖ  فَخ   َ ۖ  

“Apa yang diberikan Rasul kepadamu maka terimalah dia. Dan apa yang 
dilarangnya bagimu maka tinggalkanlah.”(QS. Al-Ḥasyr: 7) 

Karakteristik Hukum Fiqh Masa Nabi صلى الله عليه وسلم 

Tasyrī‘ Bertahap (At-Tadarruj fi at-Tasyrī‘) 

Hukum-hukum Islam diturunkan secara perlahan dan bertahap, untuk memudahkan 
internalisasi nilai-nilai syariat di tengah masyarakat yang sebelumnya terbiasa hidup 
dalam budaya jahiliyah. Misalnya: Larangan khamr dilakukan dalam beberapa tahap (QS. 
Al-Baqarah: 219, An-Nisā’: 43, Al-Mā’idah: 90).Kewajiban shalat, puasa, dan zakat 
diturunkan secara bertahap untuk memudahkan penerimaan masyarakat terhadap 
kewajiban-kewajiban tersebut. 

Responsif terhadap Peristiwa (Asbāb an-Nuzūl) 

Banyak ayat hukum diturunkan sebagai jawaban atas peristiwa tertentu atau 
pertanyaan yang diajukan oleh para sahabat, Asbabun nuzul merupakan sebuah ilmu 
yang menunjukkan dan menyingkap hubungan dan dialektika antara teks dan realitas. 
Dan yang kedua, ilmu asbabun nuzul akan membekali pembaca materi baru yang 
memandang turunnya teks sebagai respon atas realitas sekaligus menegaskan adanya 
hubungan dialogis antara teks dan realitas(Sa’adah, n.d.). 

Maqāṣid Syariah Tertanam Sejak Awal 

Nilai-nilai utama syariat seperti menghilangkan kesulitan (raf‘ al-ḥaraj), menjaga 
maslahat, dan menolak kemudharatan (daf‘ al-mafsadah) mulai ditegakkan sejak masa 
ini. Hal ini sejalan dengan firman Allah: 

 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 1349-1357   eISSN: 3024-8140 

1353 
 

ٱلْع سْرََ بِك مَ  دَ ي رِي وَلََ ٱلْي سْرََ بِك مَ  ٱللَّّ َ ي رِيدَ   

 
“Allah menghendaki kemudahan bagimu, dan tidak menghendaki kesulitan bagimu.” 

(QS. Al-Baqarah: 185) 

Peran Rasulullah صلى الله عليه وسلم sebagai Musytari‘ 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم tidak hanya menyampaikan wahyu, tetapi juga menjadi penetap hukum 
(musytari‘) dalam perkara-perkara yang tidak secara eksplisit dijelaskan dalam Al-
Qur’an. Dalam banyak kasus, beliau memberikan ketetapan hukum melalui sabda atau 
praktik langsung, misalnya dalam tata cara shalat, muamalah, dan penyelesaian 
perselisihan. 

Sabda beliau: 

ونيِ كَمَا صَلُّوا أ صَل ِي رَأيَْت م   

Shalatlah kalian sebagaimana kalian melihat aku shalat." 
(HR. al-Bukhārī) 

Hadis ini menunjukkan bahwa Rasulullah صلى الله عليه وسلم adalah rujukan langsung dalam praktik 
hukum. 

Periode Kedua: Masa Sahabat – Awal Ijtihad dan Polarisasi Pemikiran 

Setelah wafatnya Rasulullah صلى الله عليه وسلم pada tahun 632 M, umat Islam menghadapi tantangan 
besar dalam meneruskan pengelolaan hukum Islam tanpa hadirnya sosok Nabi sebagai 
sumber otoritas hukum tunggal. Masa ini menandai awal periode kedua dalam 
perkembangan fiqh, yang dikenal sebagai masa awal ijtihad dan polarisasi pemikiran. 

Awal Ijtihad setelah Wafatnya Nabi صلى الله عليه وسلم 

Ketiadaan Nabi صلى الله عليه وسلم sebagai pemutus hukum menuntut para sahabat untuk mengambil 
alih peran ijtihad dalam merespons masalah-masalah baru yang tidak terdapat nash 
(teks) yang eksplisit dalam Al-Qur’an maupun Sunnah. Para sahabat terutama Khulafā’ 
ar-Rāsyidīn melakukan ijtihad sebagai kewajiban dalam menerapkan syariat pada kondisi 
yang berkembang. 

Ijtihad ini dilakukan dengan metode-metode berikut: 

1. Ijmā‘ (Konsensus): Kesepakatan para sahabat sebagai satu kesatuan umat dianggap 
sebagai sumber hukum setelah Al-Qur’an dan Sunnah. 

2. Qiyās (Analogi): Menggunakan prinsip-prinsip hukum yang sudah ada untuk 
menyelesaikan persoalan baru yang serupa secara rasional. 

periode Ketiga: Masa Imam Mujtahid – Kodifikasi dan Keemasan Mazhab 

Periode ketiga perkembangan fiqh Islam berlangsung sekitar abad ke-2 hingga ke-4 
Hijriyah. Masa ini disebut sebagai era imam mujtahid, yakni fase ketika muncul para 
ulama besar yang memiliki kemampuan istinbāṭ (penggalian hukum) secara mandiri, 
membentuk sistem metodologi hukum yang terstruktur, dan meletakkan dasar mazhab-



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 1349-1357   eISSN: 3024-8140 

1354 
 

mazhab fiqh yang bertahan hingga hari ini. Inilah yang kemudian dikenal sebagai masa 
kodifikasi dan keemasan fiqh Islam. 

Kematangan Intelektual dan Kodifikasi Fiqh 

merupakan suatu pembahasan mengenai bagaimana hukum islam itu dapat 
dikumpulkan, dan menurut para ilmuwan metodologi memiliki makna suatu sesuatu 
yang terpikir dengan baik dan terstruktur supaya menghasilkan pemahaman yang 
akurat dan benar mengenai apa yang dimaksud Allah SWT dalam setiap ayat Al Qur’an 
dan Kehidupan nabi SAW dalam mengembangkan masyarakat(Faruq et al., 2024). 

Kemunculan Empat Mazhab Utama 

Proses munculnya madzhab fiqh atau hukum islam berkaitan erat dengan kebutuhan 
masyarakat yang semakin kompleks untuk menafsirkan dan mengkodifikasi hukum 
Islam(Al-Faruq et al., 2024). Dalam periode ini, lahir dan berkembang empat mazhab fiqh 
utama dalam tradisi Sunni, yang masing-masing memiliki metode istinbāṭ yang khas: 

1. Mazhab Ḥanafī 

2. Mazhab Mālikī 

3. Mazhab Shāfi‘ī 

4. Mazhab Ḥanbalī 

Peran Mazhab dalam Pembentukan Fiqh Klasik 

Mazhab-mazhab tersebut tidak hanya menjadi sistem hukum, tetapi juga institusi 
keilmuan yang melahirkan ribuan ulama, ribuan karya tulis, dan metodologi hukum yang 
beragam namun terstruktur. Dalam proses ini, istidlāl (pengambilan dalil) dan istinbāṭ 
menjadi ilmu yang bisa diajarkan, bukan hanya diwariskan dari guru ke murid. 

Periode keempat: Masa taqlid dan Stagnasi (konsolidasi madzhab)  

Periode ini menandai babak baru dalam sejarah hukum Islam, yang ditandai dengan 
menutupnya pintu ijtihad mandiri (ijtihad mutlaq) dan menguatnya fenomena taklid. 
Masa ini bermula sekitar abad ke-4 Hijriyah atau abad ke-10 Masehi. Esensi dari periode 
ini bukanlah hilangnya kemampuan untuk berijtihad sama sekali, melainkan pergeseran 
metodologi ijtihad. Para ulama pada masa ini lebih banyak melakukan ijtihad dalam 
kerangka mazhab yang sudah mapan, yang dikenal dengan sebutan ijtihad intra-mazhab 
atau ijtihad muqayyad (terikat). Bentuknya meliputi kegiatan seperti memilih pendapat 
yang paling kuat dalam satu mazhab (tarjih), menerapkan kaidah mazhab pada masalah 
baru, dan menyusun komentar (syarh) serta catatan kaki (hasyiyah) terhadap kitab-kitab 
induk mazhab. 

Beberapa faktor yang melatarbelakangi periode ini sangat kompleks. Secara politik, 
dunia Islam mengalami disintegrasi dan ketidakstabilan setelah runtuhnya kekuasaan 
Abbasiyah di Baghdad, yang menciptakan lingkungan yang tidak kondusif bagi 
kebebasan berpikir. Secara sosial-intelektual, telah terjadi kesan bahwa para pendiri 
mazhab (seperti Imam Abu Hanifah, Malik, Syafi’I, dan Ahmad bin Hanbal) telah berhasil 
merumuskan khazanah hukum Islam secara sangat komprehensif. Keyakinan ini 
mendorong sikap konservatif dan kehati-hatian untuk keluar dari bangunan metodologi 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 1349-1357   eISSN: 3024-8140 

1355 
 

yang telah mereka susun. Selain itu, upaya konsolidasi mazhab juga bertujuan untuk 
menjaga keseragaman dan stabilitas hukum di tengah masyarakat. 

Dampak dari periode ini bersifat paradoks. Di satu sisi, ia berhasil memelihara, 
mendokumentasikan, dan mensistematisir warisan fiqh dari para imam mazhab dengan 
sangat rapi, sehingga melahirkan karya-karya ensiklopedis yang menjadi rujukan 
standar. Namun di sisi lain, semangat kritis dan dinamika hukum menjadi terpasung. 
Kreativitas intelektual seolah dibatasi oleh tembok mazhab, yang pada akhirnya 
memunculkan stigma bahwa periode ini adalah “era kemandegan” atau “stagnasi” 
dalam pemikiran hukum Islam 

Periode Kelima: Masa Kontemporer (Kebangkitan dan Fiqh Baru) 

Periode kontemporer dalam fiqh, yang dimulai sekitar abad ke-19 Masehi hingga 
sekarang, menandai fase kebangkitan (tajdid) dan pembaruan pemikiran hukum Islam 
setelah melalui masa stagnasi. Era ini dipicu oleh interaksi intensif dunia Islam dengan 
peradaban Barat, tantangan kolonialisme, dan kompleksitas masalah kehidupan 
modern yang tidak ditemukan dalam kitab-kitab klasik. Esensi dari periode ini adalah 
upaya reaktualisasi dan rekonstruksi fiqh agar responsif terhadap realitas zaman tanpa 
meninggalkan prinsip dasar syariah. 

Ciri utama periode ini adalah pembukaan kembali pintu ijtihad secara luas. Namun, 
ijtihad yang dikembangkan berbeda dengan masa klasik. Lahirlah bentuk-bentuk ijtihad 
baru seperti ijtihad jama’I (kolektif) melalui lembaga fatwa, ijtihad insya’I (konstruktif) 
untuk membangun teori hukum baru, dan pendekatan fiqh al-waqi’ (fiqh kontekstual) 
yang menekankan pada analisis realitas sebelum mengambil keputusan hukum. 
Pendekatan metodologis (manhaji) juga mengalami pembaruan, di antaranya: 

1. Kembali kepada Al-Qur’an dan Sunnah dengan pendekatan maqasidi (berorientasi 
pada tujuan hukum). 

2. Penerapan Maslahah Mursalah sebagai metode istinbat yang lebih leluasa untuk 
menjawab masalah kontemporer. 

3. Fiqh Prioritas (Fiqh al-Aulawiyyat) yang menimbang mana hukum yang lebih penting 
untuk didahulukan. 

4. Reinterpretasi (Rekontekstualisasi) teks-teks klasik, terutama yang berkaitan 
dengan hukum keluarga, ekonomi, dan sosial. 

Periode ini juga ditandai dengan lahirnya “Fiqh Baru” untuk menjawab isu-isu spesifik, 
seperti Fiqh Siyasah (Hukum Tata Negara) dengan konsep negara bangsa, Fiqh al-
Aqalliyyat (Hukum untuk Minoritas Muslim), Fiqh al-Bi’ah (Hukum Lingkungan), dan Fiqh 
al-I’lam (Hukum Media). Tantangan terbesarnya adalah menjaga keseimbangan antara 
kelenturan dalam merespons perubahan dan menjaga otentisitas serta konsistensi 
metodologis dari khazanah ilmu fiqh itu sendiri.  

Kesimpulan dan Saran 

Studi ini menunjukkan bahwa perkembangan fiqh (hukum Islam) merupakan sebuah 
proses dinamis dan berlapis yang terjadi dalam lima periode utama. Dimulai dari masa 
Rasulullah SAW, di mana hukum bersumber langsung dari wahyu dan penjelasan beliau, 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 1349-1357   eISSN: 3024-8140 

1356 
 

fiqh kemudian berkembang melalui fase ijtihad para sahabat, kodifikasi dan kemunculan 
mazhab-mazhab besar, periode konsolidasi dan taqlid, hingga kebangkitannya kembali 
di era kontemporer. Setiap fase memiliki karakteristik, metodologi, dan tantangannya 
sendiri, yang secara kolektif membentuk khazanah hukum Islam yang kaya. Evolusi ini 
membuktikan bahwa fiqh bukanlah sistem hukum yang statis, melainkan sebuah disiplin 
ilmu yang lentur dan mampu beradaptasi dengan perubahan zaman. Kemampuannya 
untuk merespons persoalan baru—dari masa lalu hingga isu-isu modern seperti 
ekonomi digital, bioetika, dan hukum minoritas—dengan tetap berpegang pada prinsip 
dasar syariat (maqāṣid al-syarī’ah) menunjukkan relevansi dan kelangsungan hidupnya. 
Pemahaman terhadap kronologi historis ini sangat penting untuk menyadari bahwa 
keragaman pendapat (ikhtilaf) adalah keniscayaan ilmiah dan kekayaan, bukan sumber 
perpecahan.Berdasarkan temuan studi ini, beberapa saran dapat diajukan: 

1. Pendidikan Hukum Islam: Kurikulum pendidikan fiqh sebaiknya tidak hanya 
mengajarkan produk hukum (furū‘iyyah) dari mazhab tertentu, tetapi juga 
menekankan pemahaman terhadap sejarah, metodologi (ushul fiqh), dan maqāṣid 
al-syarī’ah. Hal ini akan melahirkan ulama dan cendekiawan yang tidak hanya paham 
teks tetapi juga konteks. 

2. Penguatan Ijtihad Kolektif: Untuk menjawab kompleksitas masalah kontemporer, 
perlu didorong penguatan lembaga-lembaga ijtihad jama’I (kolektif) yang 
melibatkan multidisiplin ilmu, sehingga fatwa yang dihasilkan komprehensif dan 
kontekstual. 

3. Pendekatan Maqāṣidi: Para pengkaji dan praktisi hukum Islam disarankan untuk lebih 
mengedepankan pendekatan maqāṣid (tujuan syariat) dalam berijtihad, guna 
memastikan bahwa hukum yang diterapkan benar-benar mencapai kemaslahatan 
dan keadilan substantif, bukan hanya kepatuhan formal. 

4. Dialog Antar Mazhab: Perlu terus didorong sikap moderat (tawassuth) dan dialog 
konstruktif antar berbagai mazhab dan aliran pemikiran dalam Islam. Hal ini untuk 
meminimalisir konflik dan memanfaatkan khazanah intelektual Islam secara lebih 
optimal. 

5. Penelitian Lanjutan: Disarankan untuk melakukan penelitian lebih mendalam 
mengenai aplikasi fiqh kontemporer pada isu-isu spesifik, seperti hukum lingkungan 
(fiqh al-bi’ah), hukum teknologi finansial, dan hak asasi manusia, dengan metodologi 
yang inovatif namun tetap berakar pada nash. 

Dengan demikian, fiqh akan terus menjadi panduan hidup yang relevan, membimbing 
umat dalam menjawab tantangan zaman tanpa kehilangan jati diri dan fondasi 
ajarannya. 

Daftar Pustaka  

Asrori, Ahmad. 2019. “Fiqh Al-Waqi’ dan Relevansinya dengan Pembaruan Hukum Islam 
di Indonesia.” Yudisia: Jurnal Pemikiran Hukum dan Hukum Islam 10(2): 215–234 

Faruq, U. A., Jamal, M. R. A., Sihabuddin, M., & Aulia, N. N. (2024). KODIFIKASI DAN 
UNIFIKASI HUKUM ISLAM. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 1349-1357   eISSN: 3024-8140 

1357 
 

Harahap, Syahrin. 2020. “Pergeseran Metodologi Ijtihad dari Fikih Klasik ke Fikih 
Kontemporer.” Jurnal Hukum Islam 18(1): 25–48 

Hidayat, Rahmat. 2019. “Dinamika Ijtihad Pada Masa Taklid (Abad 4-10 H).” Juris: Jurnal 
Ilmiah Syari’ah 18(2): 149–160. 

l, U., Zahro, A. F., Az-Zahra, S. F., & Asri, I. (2024). DINAMIKA HUKUM ISLAM DI MASA IMAM 
MADZHAB. 

Ismail, Faisal. 2020. "Stagnasi Pemikiran Hukum Islam Dalam Lintasan Sejarah Hukum 
Islam." Al-Istinbath: Jurnal Hukum Islam 5(1): 1–20. 

Jannah, Miftahul, dan Ahmad Zainal Abidin. 2022. “Fiqh Baru: Menjawab Tantangan 
Hukum Islam di Era Kontemporer.” Jurnal Ilmiah Mizani: Wacana Hukum, Ekonomi 
dan Keagamaan 9(1): 1–14 

Ritonga, M. Yusuf. 2022. “Fase Stagnasi Hukum Islam: Sebuah Tinjauan Historis.” Al-
Mujtahid: Journal of Islamic Law and Humanity 2(2): 117–130. 

Nasution, Khairil. 2018. “Pembakuan Mazhab Fikih dan Dampaknya terhadap Pemikiran 
Hukum Islam.” MIQOT: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman 42(1): 78–95. 

Sa’adah, I. (n.d.). MEMAHAMI PENGERTIAN, MACAM-MACAM, UNGKAPAN-UNGKAPAN DAN 
URGENSI ASBAB AN -NUZUL. 

Thalib, M. Rasyid. 2021. “Tajdid dan Dinamika Fikih Kontemporer: Membaca Gagasan 
Pembaruan Hukum Islam di Abad Modern.” Al-Istinbath: Jurnal Hukum Islam 6(2): 
291–310. 

 

 


