Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elISSN: 3024-8140
Volume 3, Issue Desember, 2025 pp. 1349-1357 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Jejak langkah figh: studi kronologis perkembangan
hukum islam dari masa rasulullah hingga kontemporer

Teguh agung nugroho, Muamal Hamdi Darmawan, Ahmad Mu'is
Program studi Manajemen, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: 240501110064@student.uin-malang.ac.id

Kata Kunci: ABSTRAK

Sejarah Hukum Islam Studi ini bertujuan untuk menelusuri jejak historis perkembangan
Perkembangan Figh Figh (hukum Islam) secara kronologis, mulai dari periode fondasinya
Kronologi Figh pada masa Rasulullah SAW hingga dinamikanya di era kontemporer.
litihad dan Tajdid Penelitian menggunakan pendekatan historis-analitis  untuk
Keywords: menganalisis transformasi metodologi, sumber, dan karakteristik
Islamic Legal History Figh dalam setiap fase sejarah. Temuan penelitian menunjukkan
Development of Figh bahwa Figh mengalami perkembangan yang dinamis dan berlapis.
Islamic Jurisprudence Dimulai dari fase Pembentukan pada masa Nabi yang bersumber
litihad and Tajdid langsung pada wahyu, kemudian bergerak ke fase Fondasi dan

Konsolidasi pada masa Khulafaur Rasyidin serta era Kodifikasi dimana

mazhab-mazhab fikih lahir dan berkembang. Fase Kemandegan
(Taglid) pun turut mempengaruhi karakteristik hukum Islam sebelum akhirnya bangkit kembali melalui
gerakan Pembaruan (Tajdid) dan menghadapi tantangan baru di era Kontemporer. Kesimpulan dari studi ini
menegaskan bahwa pemahaman terhadap kronologi perkembangan Figh ini sangat penting untuk
merespons persoalan hukum modern dengan tetap berpegang pada prinsip-prinsip dasar syariat, sekaligus
menunjukkan kelenturan dan relevansi Figh sepanjang zaman.
ABSTRACT
This study aims to trace the historical trajectory of the development of Figh (Islamic jurisprudence)
chronologically, from its foundational period during the time of the Prophet Muhammad (PBUH) to its
dynamics in the contemporary era. The research employs a historical-analytical approach to analyze the
transformation of methodologies, sources, and characteristics of Figh in each historical phase. The
findings indicate that Figh has undergone dynamic and multi-layered evolution. It began with the
Formation phase during the Prophet’s era, which was directly derived from divine revelation, then moved
into the Foundation and Consolidation phases during the era of the Rightly Guided Caliphs and the
Codification period, where the various schools of jurisprudence emerged and flourished. The subsequent
phase of Stagnation (Taglid) also shaped the character of Islamic law before it was revitalized through
the Revival (Tajdid) movement and faced new challenges in the Contemporary era. The conclusion of this
study affirms that understanding this chronology of Figh’s development is crucial for addressing modern
legal issues while adhering to the fundamental principles of Sharia, thereby demonstrating the flexibility
and enduring relevance of Figh throughout history.

Pendahuluan

Figh merupakan salah satu cabang utama dalam studi Islam yang berperan penting
dalam menjembatani ajaran wahyu yang bersifat tetap dengan realitas kehidupan
manusia yang senantiasa berubah. Secara terminologis, figh didefinisikan sebagai ilmu
yang berkaitan dengan hukum-hukum syar’i yang bersifat praktis, yang digali dari dalil-
dalil terperinci. Dengan demikian, figh bukan sekadar kumpulan hukum, melainkan hasil

@ ®® @ This is an open access article under the CC BY-INC-S.A license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Isiam Negeri Manlana Malik Ibrabinm Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(12), 1349-1357 elSSN: 3024-8140

interaksi dinamis antara teks-teks suci (Al-Qur’an dan Sunnah) dengan konteks sosial,
budaya, dan historis umat Islam di berbagai zaman.Dalam lintasan sejarahnya, figh
berkembang melalui berbagai fase penting yang merefleksikan kemampuan umat Islam
dalam merespons perubahan zaman, kebutuhan masyarakat, serta tantangan
intelektual dan praktis yang dihadapi.

Studi ini bertujuan untuk memetakan secara kronologis lima periode utama dalam
perkembangan figh Islam: masa Rasulullah SAW, masa Sahabat, masa Imam Mujtahid
dan kodifikasi mazhab, masa taqglid dan konsolidasi, serta masa kontemporer yang
ditandai oleh pembaharuan dan ijtihad kolektif. Dengan pendekatan historis-analitis,
pembahasan ini akan menyoroti karakteristik utama, metode istinbath yang digunakan,
serta tantangan yang dihadapi pada masing-masing periode.Melalui pemahaman atas
jejak historis ini, diharapkan lahir kesadaran bahwa keragaman pandangan hukum dalam
Islam (khilafiyah) adalah keniscayaan ilmiah yang berakar dari proses panjang ijtihad.
Oleh karena itu, sikap moderat dalam bermazhab dan keterbukaan terhadap ijtihad
kontekstual menjadi penting agar figh tetap mampu menjawab problematika umat
secara adil, relevan, dan berorientasi pada tujuan-tujuan luhur syariat (Maqashid
Syariah).

Pembahasan

Secara etimologis (lughawi), kata figh berasal dari akar kata Arab & - 43 - 48 yang
bermakna "memahami dengan mendalam". Dalam konteks keagamaan, pemahaman ini
bukan sekadar pengetahuan biasa, melainkan pemahaman yang menyeluruh dan penuh
kesadaran terhadap ajaran agama.Penggunaan kata figh dalam Al-Qur’an dapat
ditemukan dalam firman Allah Subhanahu wa Ta‘ala:

Ors8ad e 2l V3aa 5 19 a8 15l ol 8 1 54 B Al g 3838 0K (e Y 38
(QS. At-Taubah: 122)
Artinya: “Maka seharusnya ada sekelompok dari tiap golongan mereka yang berangkat untuk

memperdalam pengetahuan mereka tentang agama (liyatafagqaht fi ad-din), dan untuk memberi
peringatan kepada kaumnya ketika mereka telah kembali, agar mereka dapat menjaga diri.”

Secara terminologis (istilahan), para ulama usul figh mendefinisikan figh sebagai:
3L gl e 2kl e ol JRAYTAS jan

Artinya: "Mengetahui hukum-hukum syar’i yang bersifat praktis dari dalil-dalil yang rinci."Dengan
demikian, figh merupakan ilmu yang membahas tentang hukum-hukum Islam yang dapat
diaplikasikan dalam kehidupan sehari-hari, seperti tata cara shalat, transaksi muamalah, hukum
pernikahan, hingga persoalan-persoalan baru yang muncul dalam kehidupan modern seperti
ekonomi digital, bioetika, dan hukum kewarganegaraan.Meskipun kerap dipakai secara
bergantian, secara substansi terdapat perbedaan penting antara figh dan syari‘ah. Syariah adalah
wahyu Allah yang bersifat tetap dan abadi. la mencakup keseluruhan ajaran Islam, baik dalam aspek
keyakinan (‘agidah), ibadah, akhlak, maupun hukum-hukum praktis. Syariah bersumber langsung
dari al-Qur’an dan al-Sunnah. Oleh karena itu, sifat syariah adalah ilahiyah, mutlak, dan tidak
mengalami perubahan seiring waktu.

Sedangkan figh adalah hasil pemahaman manusia terhadap syariah melalui proses
ijtihad. Karena sifatnya manusiawi, maka figh bersifat relatif, bisa berbeda antar satu

1350



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(12), 1349-1357 elSSN: 3024-8140

mujtahid dengan mujtahid lain, dan bisa berubah sesuai dengan tempat, waktu, dan
kondisi. Oleh sebab itu, figh memiliki dinamika yang memungkinkan adaptasi hukum
Islam terhadap berbagai perubahan sosial.Figh memainkan peran vital dalam kehidupan
seorang Muslim. la berfungsi sebagaiS panduan hukum dalam menjalankan ibadah,
menjalin hubungan sosial, mengatur ekonomi, serta menyelesaikan persoalan hukum
yang muncul dalam kehidupan modern. Sejarah panjang perkembangan figh
menunjukkan bahwa figh bukanlah sistem hukum yang kaku, melainkan sistem yang
mampu berinteraksi dengan realitas sosial dan menghadirkan solusi yang sesuai dengan
nilai-nilai dasar Islam.Dengan memahami bahwa figh adalah produk ijtihad, umat Islam
diharapkan bersikap bijak terhadap perbedaan pandangan dalam masalah-masalah
furu’iyyah (cabang hukum). Perbedaan itu tidak semestinya menjadi sumber
perpecahan, melainkan harus dilihat sebagai kekayaan intelektual yang lahir dari proses
ijtihad yang jujur dan ilmiah.

Awal ljtihad setelah Wafatnya Nabi

Ketiadaan Nabi £ sebagai pemutus hukum menuntut para sahabat untuk mengambil
alih peran ijtihad dalam merespons masalah-masalah baru yang tidak terdapat nash
(teks) yang eksplisit dalam Al-Qur’an maupun Sunnah. Para sahabat terutama Khulafa’
ar-Rasyidin melakukan ijtihad sebagai kewajiban dalam menerapkan syariat pada kondisi
yang berkembang.

litihad ini dilakukan dengan metode-metode berikut:

ljma‘ (Konsensus): Kesepakatan para sahabat sebagai satu kesatuan umat dianggap
sebagai sumber hukum setelah Al-Qur’an dan Sunnah.Qiyas (Analogi): Menggunakan
prinsip-prinsip hukum yang sudah ada untuk menyelesaikan persoalan baru yang serupa
secararasional.

Polarisasi Pemikiran Figh

Pada periode ini, terjadi pembelahan dan polarisasi dalam pendekatan pemikiran
hukum Islam yang kemudian berkembang menjadi dua kelompok besar:

Ahl al-Hadith (Madinah)

Kelompok ini menekankan pentingnya hadis-hadis sahih dan riwayat langsung dari
Nabi ¥ sebagai sumber utama selain Al-Qur’an. Mereka lebih berhati-hati dalam
menggunakan rasio dan analogi, mengutamakan teks literal dalam pengambilan hukum.
Madinah menjadi pusat pengaruh Ahl al-Hadith, dengan para ulama yang fokus pada
pelestarian dan otentikasi sunnah.

Ahl ar-Ra’y (Kufah/‘Iraq)

Sebaliknya, kelompok ini lebih menitikberatkan pada rasio (ra’y) dan pertimbangan
akal dalam merumuskan hukum, terutama dalam hal-hal yang belum ada nash eksplisit.
Mereka mengembangkan metode seperti istihsan (preferensi hukum demi
kemaslahatan) dan maslahah mursalah (pertimbangan maslahat umum) sebagai
landasan ijtihad. Kufah dan Irak menjadi pusat pengaruh mereka.

1351



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(12), 1349-1357 elSSN: 3024-8140

Polarisasi ini menimbulkan dinamika intelektual yang penting dalam sejarah figh,
karena kedua kelompok saling melengkapi dan memberikan warna dalam metode
penetapan hukum.

Signifikansi Periode Ini
Periode Pertama: Masa Rasulullah SAW (Tasyri’ Awal)

Periode pertama perkembangan figh berlangsung pada masa kenabian, yaitu sejak
turunnya wahyu pertama hingga wafatnya Rasulullah #. Masa ini disebut sebagai masa
tasyri‘ awal, di mana pembentukan hukum Islam dilakukan langsung oleh Rasulullah
sebagai nabi, rasul, sekaligus pemegang otoritas hukum tertinggi dalam komunitas
Muslim awal di Madinah.

Sumber Hukum pada Masa Ini

Pada masa ini, sumber hukum Islam hanya bersandar pada dua hal pokok, yaitu: Al-
Qur’an, sebagai kalamullah yang diturunkan secara berangsur-angsur selama 23 tahun,
sesuai dengan kondisi dan kebutuhan umat. Dalam fase ini, Rasulullah 2 memiliki
otoritas penuh dalam menjelaskan dan menetapkan hukum, karena seluruh umat
merujuk langsung kepada beliau. Sebagaimana dijelaskan dalam firman Allah:

1 5la e Kgh s T % 5048 Okl &1 Lay &

“Apa yang diberikan Rasul kepadamu maka terimalah dia. Dan apa yang
dilarangnya bagimu maka tinggalkanlah.”(QS. Al-Hasyr: 7)

Karakteristik Hukum Figh Masa Nabi £
Tasyri‘ Bertahap (At-Tadarruj fi at-Tasyri‘)

Hukum-hukum Islam diturunkan secara perlahan dan bertahap, untuk memudahkan
internalisasi nilai-nilai syariat di tengah masyarakat yang sebelumnya terbiasa hidup
dalam budaya jahiliyah. Misalnya: Larangan khamr dilakukan dalam beberapa tahap (QS.
Al-Bagarah: 219, An-Nisa: 43, Al-M&’idah: 90).Kewajiban shalat, puasa, dan zakat
diturunkan secara bertahap untuk memudahkan penerimaan masyarakat terhadap
kewajiban-kewajiban tersebut.

Responsif terhadap Peristiwa (Asbab an-Nuziil)

Banyak ayat hukum diturunkan sebagai jawaban atas peristiwa tertentu atau
pertanyaan yang diajukan oleh para sahabat, Asbabun nuzul merupakan sebuah ilmu
yang menunjukkan dan menyingkap hubungan dan dialektika antara teks dan realitas.
Dan yang kedua, ilmu asbabun nuzul akan membekali pembaca materi baru yang
memandang turunnya teks sebagai respon atas realitas sekaligus menegaskan adanya
hubungan dialogis antara teks dan realitas(Sa’adah, n.d.).

Magasid Syariah Tertanam Sejak Awal

Nilai-nilai utama syariat seperti menghilangkan kesulitan (raf* al-haraj), menjaga
maslahat, dan menolak kemudharatan (daf‘ al-mafsadah) mulai ditegakkan sejak masa
ini. Hal ini sejalan dengan firman Allah:

1352



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(12), 1349-1357 elSSN: 3024-8140

Sl 8y 555 5140 TS

“Allah menghendaki kemudahan bagimu, dan tidak menghendaki kesulitan bagimu.”
(QS. Al-Bagarah: 185)

Peran Rasulullah £ sebagai Musytari¢

Rasulullah # tidak hanya menyampaikan wahyu, tetapi juga menjadi penetap hukum
(musytari) dalam perkara-perkara yang tidak secara eksplisit dijelaskan dalam Al-
Qur’an. Dalam banyak kasus, beliau memberikan ketetapan hukum melalui sabda atau
praktik langsung, misalnya dalam tata cara shalat, muamalah, dan penyelesaian
perselisihan.

Sabda beliau:

il 525 & ) ska
Shalatlah kalian sebagaimana kalian melihat aku shalat."
(HR. al-Bukhari)

Hadis ini menunjukkan bahwa Rasulullah % adalah rujukan langsung dalam praktik
hukum.

Periode Kedua: Masa Sahabat - Awal ljtihad dan Polarisasi Pemikiran

Setelah wafatnya Rasulullah # pada tahun 632 M, umat Islam menghadapi tantangan
besar dalam meneruskan pengelolaan hukum Islam tanpa hadirnya sosok Nabi sebagai
sumber otoritas hukum tunggal. Masa ini menandai awal periode kedua dalam
perkembangan figh, yang dikenal sebagai masa awal ijtihad dan polarisasi pemikiran.

Awal ljtihad setelah Wafatnya Nabi

Ketiadaan Nabi # sebagai pemutus hukum menuntut para sahabat untuk mengambil
alih peran ijtihad dalam merespons masalah-masalah baru yang tidak terdapat nash
(teks) yang eksplisit dalam Al-Qur’an maupun Sunnah. Para sahabat terutama Khulafa’
ar-Rasyidin melakukan ijtihad sebagai kewajiban dalam menerapkan syariat pada kondisi
yang berkembang.

litihad ini dilakukan dengan metode-metode berikut:

1. ljma‘(Konsensus): Kesepakatan para sahabat sebagai satu kesatuan umat dianggap
sebagai sumber hukum setelah Al-Qur’an dan Sunnah.

2. Qiyas (Analogi): Menggunakan prinsip-prinsip hukum yang sudah ada untuk
menyelesaikan persoalan baru yang serupa secara rasional.

periode Ketiga: Masa Imam Mujtahid - Kodifikasi dan Keemasan Mazhab

Periode ketiga perkembangan figh Islam berlangsung sekitar abad ke-2 hingga ke-4
Hijriyah. Masa ini disebut sebagai era imam mujtahid, yakni fase ketika muncul para
ulama besar yang memiliki kemampuan istinbat (penggalian hukum) secara mandiri,
membentuk sistem metodologi hukum yang terstruktur, dan meletakkan dasar mazhab-

1353



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(12), 1349-1357 elSSN: 3024-8140

mazhab figh yang bertahan hingga hari ini. Inilah yang kemudian dikenal sebagai masa
kodifikasi dan keemasan figh Islam.

Kematangan Intelektual dan Kodifikasi Figh

merupakan suatu pembahasan mengenai bagaimana hukum islam itu dapat
dikumpulkan, dan menurut para ilmuwan metodologi memiliki makna suatu sesuatu
yang terpikir dengan baik dan terstruktur supaya menghasilkan pemahaman yang
akurat dan benar mengenai apa yang dimaksud Allah SWT dalam setiap ayat Al Qur’an
dan Kehidupan nabi SAW dalam mengembangkan masyarakat(Faruq et al., 2024).

Kemunculan Empat Mazhab Utama

Proses munculnya madzhab figh atau hukum islam berkaitan erat dengan kebutuhan
masyarakat yang semakin kompleks untuk menafsirkan dan mengkodifikasi hukum
Islam(Al-Faruq et al., 2024). Dalam periode ini, lahir dan berkembang empat mazhab figh
utama dalam tradisi Sunni, yang masing-masing memiliki metode istinbat yang khas:

1. Mazhab Hanafi

2. Mazhab Maliki

3. Mazhab Shafi‘i

4. Mazhab Hanbali

Peran Mazhab dalam Pembentukan Figh Klasik

Mazhab-mazhab tersebut tidak hanya menjadi sistem hukum, tetapi juga institusi
keilmuan yang melahirkan ribuan ulama, ribuan karya tulis, dan metodologi hukum yang
beragam namun terstruktur. Dalam proses ini, istidlal (pengambilan dalil) dan istinbat
menjadi ilmu yang bisa diajarkan, bukan hanya diwariskan dari guru ke murid.

Periode keempat: Masa taqlid dan Stagnasi (konsolidasi madzhab)

Periode ini menandai babak baru dalam sejarah hukum Islam, yang ditandai dengan
menutupnya pintu ijtihad mandiri (ijtihad mutlaq) dan menguatnya fenomena taklid.
Masa ini bermula sekitar abad ke-4 Hijriyah atau abad ke-10 Masehi. Esensi dari periode
ini bukanlah hilangnya kemampuan untuk berijtihad sama sekali, melainkan pergeseran
metodologi ijtihad. Para ulama pada masa ini lebih banyak melakukan ijtihad dalam
kerangka mazhab yang sudah mapan, yang dikenal dengan sebutan ijtihad intra-mazhab
atau ijtihad muqayyad (terikat). Bentuknya meliputi kegiatan seperti memilih pendapat
yang paling kuat dalam satu mazhab (tarjih), menerapkan kaidah mazhab pada masalah
baru, dan menyusun komentar (syarh) serta catatan kaki (hasyiyah) terhadap kitab-kitab
induk mazhab.

Beberapa faktor yang melatarbelakangi periode ini sangat kompleks. Secara politik,
dunia Islam mengalami disintegrasi dan ketidakstabilan setelah runtuhnya kekuasaan
Abbasiyah di Baghdad, yang menciptakan lingkungan yang tidak kondusif bagi
kebebasan berpikir. Secara sosial-intelektual, telah terjadi kesan bahwa para pendiri
mazhab (seperti Imam Abu Hanifah, Malik, Syafi’l, dan Ahmad bin Hanbal) telah berhasil
merumuskan khazanah hukum Islam secara sangat komprehensif. Keyakinan ini
mendorong sikap konservatif dan kehati-hatian untuk keluar dari bangunan metodologi

1354



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(12), 1349-1357 elSSN: 3024-8140

yang telah mereka susun. Selain itu, upaya konsolidasi mazhab juga bertujuan untuk
menjaga keseragaman dan stabilitas hukum di tengah masyarakat.

Dampak dari periode ini bersifat paradoks. Di satu sisi, ia berhasil memelihara,
mendokumentasikan, dan mensistematisir warisan figh dari para imam mazhab dengan
sangat rapi, sehingga melahirkan karya-karya ensiklopedis yang menjadi rujukan
standar. Namun di sisi lain, semangat kritis dan dinamika hukum menjadi terpasung.
Kreativitas intelektual seolah dibatasi oleh tembok mazhab, yang pada akhirnya
memunculkan stigma bahwa periode ini adalah “era kemandegan” atau ‘“stagnasi”
dalam pemikiran hukum Islam

Periode Kelima: Masa Kontemporer (Kebangkitan dan Figh Baru)

Periode kontemporer dalam figh, yang dimulai sekitar abad ke-19 Masehi hingga
sekarang, menandai fase kebangkitan (tajdid) dan pembaruan pemikiran hukum Islam
setelah melalui masa stagnasi. Era ini dipicu oleh interaksi intensif dunia Islam dengan
peradaban Barat, tantangan kolonialisme, dan kompleksitas masalah kehidupan
modern yang tidak ditemukan dalam kitab-kitab klasik. Esensi dari periode ini adalah
upaya reaktualisasi dan rekonstruksi figh agar responsif terhadap realitas zaman tanpa
meninggalkan prinsip dasar syariah.

Ciri utama periode ini adalah pembukaan kembali pintu ijtihad secara luas. Namun,
ijtihad yang dikembangkan berbeda dengan masa klasik. Lahirlah bentuk-bentuk ijtihad
baru seperti ijtihad jama’l (kolektif) melalui lembaga fatwa, ijtihad insya’l (konstruktif)
untuk membangun teori hukum baru, dan pendekatan figh al-wagqi’ (figh kontekstual)
yang menekankan pada analisis realitas sebelum mengambil keputusan hukum.
Pendekatan metodologis (manhaji) juga mengalami pembaruan, di antaranya:

1. Kembali kepada Al-Qur’an dan Sunnah dengan pendekatan maqasidi (berorientasi
pada tujuan hukum).

2. Penerapan Maslahah Mursalah sebagai metode istinbat yang lebih leluasa untuk
menjawab masalah kontemporer.

3. Figh Prioritas (Figh al-Aulawiyyat) yang menimbang mana hukum yang lebih penting
untuk didahulukan.

4. Reinterpretasi (Rekontekstualisasi) teks-teks klasik, terutama yang berkaitan
dengan hukum keluarga, ekonomi, dan sosial.

Periode inijuga ditandai dengan lahirnya “Figh Baru” untuk menjawab isu-isu spesifik,
seperti Figh Siyasah (Hukum Tata Negara) dengan konsep negara bangsa, Figh al-
Aqalliyyat (Hukum untuk Minoritas Muslim), Figh al-Bi’ah (Hukum Lingkungan), dan Figh
al-'lam (Hukum Media). Tantangan terbesarnya adalah menjaga keseimbangan antara
kelenturan dalam merespons perubahan dan menjaga otentisitas serta konsistensi
metodologis dari khazanah ilmu figh itu sendiri.

Kesimpulan dan Saran
Studi ini menunjukkan bahwa perkembangan figh (hukum Islam) merupakan sebuah

proses dinamis dan berlapis yang terjadi dalam lima periode utama. Dimulai dari masa
Rasulullah SAW, di mana hukum bersumber langsung dari wahyu dan penjelasan beliau,

1355



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(12), 1349-1357 elSSN: 3024-8140

figh kemudian berkembang melalui fase ijtihad para sahabat, kodifikasi dan kemunculan
mazhab-mazhab besar, periode konsolidasi dan taglid, hingga kebangkitannya kembali
di era kontemporer. Setiap fase memiliki karakteristik, metodologi, dan tantangannya
sendiri, yang secara kolektif membentuk khazanah hukum Islam yang kaya. Evolusi ini
membuktikan bahwa figh bukanlah sistem hukum yang statis, melainkan sebuah disiplin
ilmu yang lentur dan mampu beradaptasi dengan perubahan zaman. Kemampuannya
untuk merespons persoalan baru—dari masa lalu hingga isu-isu modern seperti
ekonomi digital, bioetika, dan hukum minoritas—dengan tetap berpegang pada prinsip
dasar syariat (maqasid al-syari’ah) menunjukkan relevansi dan kelangsungan hidupnya.
Pemahaman terhadap kronologi historis ini sangat penting untuk menyadari bahwa
keragaman pendapat (ikhtilaf) adalah keniscayaan ilmiah dan kekayaan, bukan sumber
perpecahan.Berdasarkan temuan studi ini, beberapa saran dapat diajukan:

1. Pendidikan Hukum Islam: Kurikulum pendidikan figh sebaiknya tidak hanya
mengajarkan produk hukum (furd‘iyyah) dari mazhab tertentu, tetapi juga
menekankan pemahaman terhadap sejarah, metodologi (ushul figh), dan maqasid
al-syari’ah. Hal ini akan melahirkan ulama dan cendekiawan yang tidak hanya paham
teks tetapi juga konteks.

2. Penguatan ljtihad Kolektif: Untuk menjawab kompleksitas masalah kontemporer,
perlu didorong penguatan lembaga-lembaga ijtihad jama’l (kolektif) yang
melibatkan multidisiplin ilmu, sehingga fatwa yang dihasilkan komprehensif dan
kontekstual.

3. Pendekatan Maqasidi: Para pengkaji dan praktisi hukum Islam disarankan untuk lebih
mengedepankan pendekatan maqasid (tujuan syariat) dalam berijtihad, guna
memastikan bahwa hukum yang diterapkan benar-benar mencapai kemaslahatan
dan keadilan substantif, bukan hanya kepatuhan formal.

4. Dialog Antar Mazhab: Perlu terus didorong sikap moderat (tawassuth) dan dialog
konstruktif antar berbagai mazhab dan aliran pemikiran dalam Islam. Hal ini untuk
meminimalisir konflik dan memanfaatkan khazanah intelektual Islam secara lebih
optimal.

5. Penelitian Lanjutan: Disarankan untuk melakukan penelitian lebih mendalam
mengenai aplikasi figh kontemporer pada isu-isu spesifik, seperti hukum lingkungan
(figh al-bi’ah), hukum teknologi finansial, dan hak asasi manusia, dengan metodologi
yang inovatif namun tetap berakar pada nash.

Dengan demikian, figh akan terus menjadi panduan hidup yang relevan, membimbing
umat dalam menjawab tantangan zaman tanpa kehilangan jati diri dan fondasi
gjarannya.

Daftar Pustaka

Asrori, Ahmad. 2019. “Figh Al-Wagqi’ dan Relevansinya dengan Pembaruan Hukum Islam
di Indonesia.” Yudisia: Jurnal Pemikiran Hukum dan Hukum Islam 10(2): 215-234

Farug, U. A,, Jamal, M. R. A., Sihabuddin, M., & Aulia, N. N. (2024). KODIFIKASI DAN
UNIFIKASI HUKUM ISLAM.

1356



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(12), 1349-1357 elSSN: 3024-8140

Harahap, Syahrin. 2020. “Pergeseran Metodologi ljtihad dari Fikih Klasik ke Fikih
Kontemporer.” Jurnal Hukum Islam 18(1): 25-48

Hidayat, Rahmat. 2019. “Dinamika ljtihad Pada Masa Taklid (Abad 4-10 H).” Juris: Jurnal
llmiah Syari’ah 18(2): 149-160.

[, U., Zahro, A. F., Az-Zahra, S. F., & Asri, |. (2024 ). DINAMIKA HUKUM ISLAM DI MASA IMAM
MADZHAB.

Ismail, Faisal. 2020. "Stagnasi Pemikiran Hukum Islam Dalam Lintasan Sejarah Hukum
Islam." Al-Istinbath: Jurnal Hukum Islam 5(1): 1-20.

Jannah, Miftahul, dan Ahmad Zainal Abidin. 2022. “Figh Baru: Menjawab Tantangan
Hukum Islam di Era Kontemporer.” Jurnal llmiah Mizani: Wacana Hukum, Ekonomi
dan Keagamaan 9(1): 1-14

Ritonga, M. Yusuf. 2022. “Fase Stagnasi Hukum Islam: Sebuah Tinjauan Historis.” Al-
Mujtahid: Journal of Islamic Law and Humanity 2(2): 117-130.

Nasution, Khairil. 2018. “Pembakuan Mazhab Fikih dan Dampaknya terhadap Pemikiran
Hukum Islam.” MIQOT: Jurnal llmu-llmu Keislaman 42(1): 78-95.

Sa’adah, I. (n.d.). MEMAHAMI PENGERTIAN, MACAM-MACAM, UNGKAPAN-UNGKAPAN DAN
URGENSI ASBAB AN -NUZUL.

Thalib, M. Rasyid. 2021. “Tajdid dan Dinamika Fikih Kontemporer: Membaca Gagasan
Pembaruan Hukum Islam di Abad Modern.” Al-Istinbath: Jurnal Hukum Islam 6(2):
291-310.

1357



