Maliki Interdisciplinary Journal (ML) elSSN: 3024-8140
Volume 3, Issue November, 2025 pp. 2333-2340 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Telaah bacaan shalat sebagai pemantapan kesehatan
mental muslim

Aurel Miera Azzahra Deflora’, Meri Tri Jayanti?, Muhammad Rangga Raditya
Darmawan®

Program Studi Figh Kesehatan, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang

e-mail: muhammadrangga@student.uin-malang.ac.id

Kata Kunci: ABSTRAK
Shalat; kesehatan mental; Penelitian ini bertujuan untuk menelaah makna bacaan shalat sebagai
psikologi Islam; terapi sarana pemantapan kesehatan mental muslim. Shalat dalam Islam
ruhaniah; psikoreligi memiliki dimensi spiritual dan psikologis yang kuat dalam memelihara
keseimbangan mental. Artikel ini menggunakan pendekatan studi
Keywords: pustaka dengan menganalisis literatur terkait hubungan antara praktik
Prayer; mental health; ibadah dan kesehatan mental dalam konteks psikologi Islam. Hasil
Islamic psychology; penelitian menunjukkan bahwa bacaan shalat yang mengandung unsur
spiritual therapy; doa, dzikir, dan penghayatan spiritual berperan dalam menurunkan
psychoreligion stres, meningkatkan kontrol diri, serta memperkuat keseimbangan

emosi. Selain itu, shalat juga berfungsi sebagai terapi ruhaniah yang
mendukung proses pemulihan psikologis. Kesimpulannya, shalat memiliki nilai terapeutik yang relevan bagi
pengembangan model psikoterapi islami di era modern.

ABSTRACT

This study aims to examine the meaning of prayer recitations as a means of strengthening Muslim mental
health. In Islam, prayer (shalat) plays a crucial role in maintaining psychological balance and emotional
well-being. This article applies a literature review method analyzing scholarly works concerning the
interrelation between religious practice and mental health in the framework of Islamic psychology. The
findings reveal that prayer recitations containing supplications, remembrance (dhikr), and spiritual
reflection significantly reduce stress, enhance self-regulation, and promote emotional stability.
Furthermore, prayer serves as a form of spiritual therapy supporting psychological healing. In conclusion,
shalat has a therapeutic value that can be integrated into modern psychoreligious therapeutic models.

Pendahuluan

Kesehatan mental merupakan salah satu isu utama dalam dunia modern yang tidak
hanya berdampak pada individu, tetapi juga masyarakat luas. Menurut laporan WHO
(2023), lebih dari 970 juta orang di dunia mengalami gangguan mental, termasuk depresi
dan kecemasan. Dalam konteks masyarakat muslim, kesehatan mental perlu ditinjau
tidak hanya dari aspek medis, tetapi juga spiritual. Islam sebagai agama yang
menyeluruh menempatkan keseimbangan antara jasmani dan rohani sebagai kunci
kebahagiaan hidup. Salah satu ibadah yang memiliki peran signifikan dalam
menumbuhkan keseimbangan tersebut adalah shalat.

Shalat tidak hanya menjadi kewajiban ritual, tetapi juga bentuk komunikasi
langsung antara manusia dengan Tuhannya. Bacaan shalat, seperti Surah Al-Fatihah dan

@ ® @ @ This is an open access article under the CC BY-INC-S.A license.
BY NC SA Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Manlana Malik 1brabim Malang.




Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2333-2340 elSSN: 3024-8140

dzikir yang menyertainya, memiliki kekuatan sugestif yang dapat menenangkan pikiran
dan perasaan. Penelitian yang dilakukan oleh Wahyudi dan Yusuf (2024) menunjukkan
bahwa umat Islam yang menjalankan shalat lima waktu secara rutin memiliki tingkat
kesejahteraan psikologis yang lebih baik. Hal ini menunjukkan bahwa ibadah shalat
dapat berfungsi sebagai mekanisme coping spiritual dalam menghadapi tekanan
kehidupan.

Integrasi antara psikologi dan ajaran Islam telah melahirkan pendekatan
psikoreligi, yaitu pendekatan yang memadukan aspek spiritual dengan terapi psikologis.
Dalam konteks ini, shalat menjadi salah satu bentuk psikoterapi alami yang menstimulasi
relaksasi mental dan ketenangan batin (Rahmawati, 2020). Pendekatan ini relevan
terutama di era modern ketika manusia sering mengalami alienasi spiritual akibat
tuntutan materialisme dan individualisme. Telaah terhadap bacaan shalat menjadi
penting untuk memahami bagaimana aspek kognitif dan afektif dari ibadah tersebut
dapat memperkuat kesehatan mental.

Pembahasan

Dimensi Psikologis dalam Ibadah Shalat

Dalam perspektif psikologi Islam, manusia dipandang sebagai makhluk yang
memiliki struktur multidimensional yang terdiri dari unsur jasmani (tubuh), nafs (jiwa),
qalb (hati), dan ruh (spirit). Keempat aspek ini tidak dapat dipisahkan karena saling
berinteraksi dalam membentuk keseimbangan eksistensial manusia. Kesehatan mental
yang ideal hanya akan tercapai apabila seluruh unsur tersebut bekerja secara harmonis.
Ketika salah satu aspek terganggu—misalnya ketidakseimbangan antara kebutuhan
spiritual dan material—maka individu akan mengalami gejala stres, kecemasan, atau
kehilangan makna hidup. Dalam konteks ini, ibadah shalat menjadi sarana yang efektif
untuk memulihkan keselarasan tersebut. Melalui gerakan dan bacaan shalat, seseorang
diajak untuk menyeimbangkan unsur fisik, mental, dan spiritualnya dalam satu kesatuan
ibadah yang utuh.

Shalat memiliki struktur yang sangat sistematis dan berulang, yang ternyata
memiliki dampak terapeutik terhadap psikologis individu. Setiap gerakan seperti rukuk
dan sujud bukan hanya simbol ketundukan kepada Allah, tetapi juga memiliki efek
fisiologis terhadap sistem saraf. Fitriani dan Hasanah (2019) mengemukakan bahwa
pelaksanaan shalat secara rutin mampu mengaktifkan sistem saraf parasimpatis, yang
bertugas menurunkan detak jantung, mengatur pernapasan, dan menginduksi perasaan
rileks. Aktivasi sistem ini menimbulkan efek relaksasi yang menurunkan kadar hormon
stres seperti kortisol, sehingga individu merasa lebih tenang setelah beribadah. Hal ini
sejalan dengan penelitian dalam bidang psychoneuroimmunology yang menunjukkan
bahwa kondisi spiritual positif mampu meningkatkan respons imun tubuh melalui
regulasi emosi yang stabil.

Selain berdampak fisiologis, shalat juga memberikan efek psikologis yang
mendalam melalui penghayatan makna bacaan yang diucapkan. Bacaan seperti “Allahu
Akbar” dan “lyyaka na’budu wa iyyaka nasta’in” menegaskan hubungan vertikal antara
manusia dan Allah sebagai bentuk kepasrahan total. Pengulangan makna penghambaan

2334



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2333-2340 elSSN: 3024-8140

ini mengajarkan mekanisme pelepasan diri dari beban duniawi, sehingga individu
memperoleh sense of surrender (rasa pasrah) yang menenangkan. Dalam psikologi
kontemporer, keadaan ini menyerupai proses self-acceptance, yaitu kemampuan
menerima diri dan keadaan dengan penuh kesadaran tanpa tekanan berlebih. Dengan
demikian, bacaan shalat dapat berfungsi sebagai afirmasi spiritual yang memperkuat
struktur kognitif positif dan menstabilkan emosi seseorang.

Lebih jauh, dimensi psikologis dalam shalat juga berkaitan dengan aspek
kesadaran (consciousness) dan pengendalian diri (self-regulation). Ketika seorang
muslim melaksanakan shalat dengan khusyuk, ia berlatih mengontrol fokus pikiran dan
menyingkirkan distraksi eksternal. Proses ini melatih kemampuan atensi dan
konsentrasi, dua aspek penting dalam kesehatan mental yang sering terganggu pada
individu dengan tingkat stres tinggi. Penghayatan mendalam terhadap setiap bacaan
dan gerakan menciptakan kondisi flow, yaitu keadaan mental di mana seseorang
tenggelam dalam aktivitas penuh makna dan kehilangan kesadaran waktu. Dalam
konteks Islam, flow ini bukan sekadar pengalaman psikologis, melainkan pengalaman
spiritual yang menumbuhkan ketenangan batin (sakinah) dan kebahagiaan sejati (al-
sa‘adah). Oleh karena itu, shalat dapat dipandang sebagai praktik spiritual yang secara
ilmiah sekaligus teologis mampu menjaga integrasi antara tubuh, pikiran, dan ruh
manusia.

Bacaan Shalat sebagai Mekanisme Neuropsikologis

Penelitian modern dalam bidang neuroteologi dan psikoneuroendokrinologi
menunjukkan bahwa praktik religius—termasuk doa dan shalat—berdampak pada
aktivitas dan konektivitas otak. Newberg (2021) misalnya mengamati peningkatan
aktivitas pada korteks prefrontal selama praktik spiritual yang terfokus; area ini penting
dalam fungsi eksekutif seperti pengendalian diri, perencanaan, dan pengambilan
keputusan. Ketika aktivitas prefrontal terlibat, individu cenderung mampu menahan
reaksi emosional impulsif dan menilai situasi dengan kontrol yang lebih baik, sebuah
kondisi yang jelas relevan untuk pengelolaan stres dan regulasi emosional. Oleh karena
itu, pengaktifan korteks prefrontal selama shalat dapat menjadi salah satu jalur
neurobiologis yang menjelaskan mengapa pelaku shalat melaporkan peningkatan
kemampuan mengendalikan emosi dan respons terhadap tekanan hidup.

Selain keterlibatan korteks prefrontal, praktik shalat yang melibatkan
pengulangan bacaan (dzikir/doa) dan pola pernapasan teratur tampak berkaitan dengan
modulasi gelombang otak, khususnya peningkatan gelombang alfa. Gelombang alfa
dikaitkan dengan keadaan rileks namun waspada—kondisi yang memfasilitasi fokus
internal dan penurunan aktivitas pikiran mengganggu. Pengulangan kalimat yang
bermakna secara ritmis bertindak serupa teknik meditasi terfokus; kombinasi vokalisasi,
ritme, dan perhatian yang terarah dapat menurunkan aktivasi jaringan otak yang terkait
dengan kekhawatiran berulang (ruminasi) dan meningkatkan hubungan fungsional
antar area yang mendukung perhatian sustained. Dengan kata lain, dzikir berulang dan
penghayatan makna bacaan membantu memindahkan otak dari mode “respon stres”
menuju mode “pemulihan dan refleksi”.

2335



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2333-2340 elSSN: 3024-8140

Dampak shalat tidak berhenti pada aktivitas listrik otak—ia juga berinteraksi
dengan sistem limbik dan aksis hipotalamus-hipofisis-adrenal (HPA) yang mengatur
respons stres. Praktik yang menghadirkan ketenangan batin menunjukkan korelasi
dengan penurunan sekresi hormon stres seperti kortisol, serta perubahan pada respons
amigdala yang menurunkan reaktivitas emosional terhadap pemicu stres. Gerakan fisik
shalat (rukuk, sujud) yang diulang juga melibatkan propriosepsi dan stimulasi sensorik
yang terkoordinasi, yang dapat memperkuat regulasi otonom melalui pengaktifan saraf
vagus—jalur yang dikenal menambah kemampuan relaksasi tubuh. Kombinasi regulasi
otonom, penurunan hormon stres, dan stabilisasi aktivitas limbik inilah yang menjadikan
praktik shalat sebagai proses neuropsikologis multifaset: verbal, kinestetik, dan affektif
bekerja secara terpadu.

Akhirnya, penting menekankan bahwa bukti saat ini lebih menunjukkan korelasi
dan mekanisme plausibel daripada klaim sebab-akibat definitif; penelitian neuroimaging
dan intervensi eksperimental masih terus berkembang. Meski demikian, model
integratif yang menggabungkan temuan neuroteologi, psikofisiologi, dan studi
lapangan memberi gambaran kuat bahwa bacaan shalat bukan sekadar ulangan verbal,
melainkan praktik yang memodulasi sirkuit otak, sistem hormonal, dan proses
perhatian—semua faktor yang berkontribusi pada kesehatan mental. Oleh sebab itu,
telaah bacaan shalat dari perspektif neuropsikologis membuka jalur penelitian lanjutan
yang menjembatani tradisi spiritual dan ilmu saraf kontemporer.

Bacaan Shalat sebagai Terapi Afirmatif dan Meditatif

Bacaan shalat memiliki efek afirmatif yang sangat kuat karena mengandung
kalimat-kalimat yang membentuk keyakinan positif dan kesadaran spiritual. Dalam
psikologi modern, afirmasi positif diartikan sebagai pengulangan kalimat yang
menanamkan nilai atau keyakinan baru pada alam bawah sadar, dengan tujuan
meningkatkan kepercayaan diri dan keseimbangan emosi. Hal ini sejalan dengan fungsi
takbir, tahmid, dan tasbih dalam shalat yang menanamkan pengakuan bahwa Allah
Maha Besar, Maha Sempurna, dan Maha Kuasa atas segala sesuatu. Ketika seorang
muslim melafalkan kalimat-kalimat tersebut dengan penghayatan penuh, ia tidak hanya
sedang memuji Tuhannya, tetapi juga sedang membangun struktur kognitif positif
dalam dirinya. Baqi dan Sholihah (2019) menyebut bahwa bacaan doa dan dzikir yang
diulang secara teratur mampu memperkuat persepsi positif terhadap diri dan
kehidupan, sehingga mempercepat proses pemulihan psikologis pada individu yang
mengalami tekanan mental.

Lebih jauh, efek afirmatif bacaan shalat juga bekerja melalui mekanisme self-
suggestion atau autosugesti spiritual. Kalimat “lyyaka na’budu wa iyyaka nasta’in”
dalam Surah Al-Fatihah, misalnya, mengandung pesan ketundukan dan ketergantungan
total kepada Allah SWT. Ketika kalimat ini diinternalisasi, individu belajar untuk
menyerahkan kendali sepenuhnya kepada Tuhan, yang dalam konteks psikologi modern
identik dengan proses letting go atau melepaskan beban emosional. Afirmasi ini
menumbuhkan rasa tenang, karena seseorang tidak lagi merasa harus mengendalikan
segala hal di luar dirinya. Sikap pasrah aktif semacam ini berfungsi sebagai mekanisme
coping religius yang efektif dalam mengurangi stres. Dengan demikian, pengulangan

2336



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2333-2340 elSSN: 3024-8140

bacaan shalat tidak hanya membentuk kebiasaan ibadah, tetapi juga memperkuat
sistem keyakinan yang menumbuhkan daya tahan psikologis (psychological resilience).

Selain mengandung unsur afirmatif, bacaan shalat juga memiliki dimensi meditatif
yang sangat dalam. Unsur meditatif ini muncul melalui keterpaduan antara fokus pikiran,
irama pernapasan, dan kesadaran tubuh dalam setiap gerakan shalat. Saat seseorang
membaca Surah Al-Fatihah atau dzikir dalam posisi tenang, aktivitas otaknya beralih ke
gelombang alfa—kondisi yang serupa dengan keadaan relaksasi dalam praktik meditasi.
Namun berbeda dengan meditasi sekuler, meditasi dalam shalat memiliki orientasi
tauhid, yaitu kesadaran penuh bahwa semua aktivitas ditujukan untuk Allah SWT.
Keadaan khusyuk ini mendorong seseorang untuk fokus sepenuhnya pada momen kini,
menjauhkan pikiran dari distraksi masa lalu atau kekhawatiran masa depan. Dalam
konteks psikoterapi modern, kondisi ini sejalan dengan konsep mindfulness, yakni
kesadaran penuh terhadap apa yang sedang terjadi tanpa menghakimi, namun di dalam
Islam, mindfulness tersebut disertai kesadaran spiritual yang jauh lebih mendalam.

Khusyuk dalam shalat juga berfungsi sebagai latihan regulasi emosi dan
pengendalian pikiran. Dalam setiap rakaat, individu dilatih untuk menenangkan diri,
menata napas, dan mengarahkan perhatian secara berulang pada bacaan yang
bermakna. Aktivitas mental ini memperkuat koneksi antara pikiran dan emosi, sehingga
mengurangi kemungkinan munculnya pikiran negatif seperti cemas atau marah. Seperti
yang dijelaskan oleh Rahmawati (2020), kekhusyukan dalam ibadah menciptakan
keseimbangan antara aktivitas kognitif dan afektif, yang merupakan fondasi penting
bagi kesehatan mental. Dengan demikian, bacaan shalat yang dilaksanakan secara
khusyuk bukan sekadar ritual verbal, tetapi merupakan proses meditatif-afirmatif yang
menyembuhkan jiwa, memperkuat kontrol diri, dan menumbuhkan ketenangan batin
yang berkelanjutan.

Komparasi Shalat dan Mindfulness Modern

Mindfulness merupakan pendekatan psikoterapi kognitif yang berkembang pesat
dalam dua dekade terakhir. Metode ini berakar dari tradisi meditasi Buddhis yang
kemudian diadaptasi oleh Jon Kabat-Zinn (2020) ke dalam ranah medis dan psikologis
modern melalui program Mindfulness-Based Stress Reduction (MBSR). Prinsip utama
mindfulness adalah melatih individu untuk hadir sepenuhnya pada momen kini dengan
kesadaran penuh, tanpa melakukan penilaian terhadap pikiran atau perasaan yang
muncul. Dengan memusatkan perhatian pada napas, sensasi tubuh, dan pengalaman
saat ini, seseorang dapat mengurangi reaktivitas terhadap stres serta meningkatkan
kejernihan pikiran. Berbagai penelitian menunjukkan bahwa mindfulness efektif
menurunkan tingkat kecemasan, depresi, dan stres kronis, karena membantu otak
mengatur ulang pola pikir yang terlalu terfokus pada masa lalu atau kekhawatiran masa
depan.

Dalam konteks Islam, praktik kekhusyukan (khusyu’) dalam shalat memiliki prinsip
yang sangat serupa dengan mindfulness, namun dengan kedalaman spiritual yang lebih
tinggi. Khusyu’ menuntut seseorang untuk memusatkan seluruh perhatian, hati, dan
pikiran kepada Allah SWT, sehingga segala bentuk distraksi duniawi dapat diredam.
Ketika seorang muslim melaksanakan shalat dengan penuh kesadaran, ia mengontrol

2337



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2333-2340 elSSN: 3024-8140

pikirannya agar tetap fokus pada bacaan, makna doa, dan gerakan ibadah. Kondisi
mental ini menciptakan keadaan sadar penuh terhadap momen spiritual yang sedang
dijalani, sama seperti mindfulness yang berfokus pada present awareness. Namun,
perbedaannya terletak pada orientasi tujuannya: mindfulness sekuler bertujuan
mencapai ketenangan batin (inner peace), sedangkan khusyu’ bertujuan mencapai
kedekatan dengan Allah (qurb ilallah) dan penyucian jiwa (tazkiyah an-nafs).

Kedua praktik tersebut—mindfulness dan shalat—memiliki mekanisme psikologis
yang serupa, yaitu pengendalian atensi, regulasi emosi, dan pembentukan kesadaran
diri. Dalam mindfulness, individu dilatih untuk menyadari pikiran dan emosi tanpa
terjebak di dalamnya, sehingga ia dapat memilih respon yang lebih adaptif. Sementara
dalam shalat, kekhusyukan melatih individu untuk mengarahkan perhatiannya kepada
Allah, melepaskan diri dari dorongan ego dan keinginan duniawi. Aktivitas berulang
dalam shalat seperti rukuk, sujud, dan dzikir juga berfungsi sebagai latihan pernapasan
teratur dan ritmis yang menenangkan sistem saraf otonom. Dengan demikian, keduanya
dapat dikatakan memiliki efek neuropsikologis yang sejalan: menurunkan aktivitas
amigdala (pusat emosi negatif), meningkatkan konektivitas korteks prefrontal
(pengendali emosi), serta memperkuat perasaan damai dan fokus batin.

Namun, shalat memiliki keunggulan konseptual dibanding mindfulness sekuler
karena melibatkan unsur teosentris, yaitu kesadaran ketuhanan sebagai pusat orientasi
pengalaman. Mindfulness sekuler sering dipraktikkan untuk memperoleh
keseimbangan psikis dan produktivitas, sedangkan shalat menempatkan ketenangan
batin sebagai konsekuensi dari kepasrahan spiritual. Dalam shalat, ketenangan tidak
hanya dipahami sebagai kondisi psikologis, tetapi juga sebagai bentuk sakinah—
ketenteraman yang dianugerahkan Allah kepada hamba-Nya yang beriman. Dengan
demikian, shalat dapat dikategorikan sebagai bentuk mindfulness berbasis tauhid
(tauhidic mindfulness), di mana kesadaran terhadap diri berpadu dengan kesadaran
terhadap Tuhan. Model ini menawarkan keseimbangan yang tidak hanya menenangkan
pikiran secara temporer, tetapi juga membentuk stabilitas spiritual yang mendalam dan
berkelanjutan dalam kehidupan sehari-hari.

Implementasi Shalat sebagai Psikoterapi Islami

Dalam disiplin psikologi Islam, shalat dipandang sebagai salah satu bentuk
intervensi spiritual yang memiliki nilai terapeutik tinggi. Psikoterapi Islami sendiri
merupakan pendekatan penyembuhan jiwa yang mengintegrasikan prinsip-prinsip
psikologi modern dengan nilai-nilai keagamaan. Tujuannya bukan hanya mengatasi
gangguan mental, tetapi juga mengembalikan keseimbangan ruhani dan meningkatkan
kedekatan individu dengan Allah SWT. Dalam konteks ini, shalat berfungsi sebagai
spiritual practice yang melatih individu untuk mengelola emosi, menenangkan pikiran,
serta menumbuhkan kesadaran diri. Menurut Wahyuni et al. (2023), penerapan terapi
berbasis ibadah seperti shalat, dzikir, dan tilawah mampu memperkuat kesadaran
spiritual (spiritual awareness) yang menjadi pondasi penting bagi kesehatan mental
yang stabil. Intervensi semacam ini memanfaatkan dimensi religius sebagai sumber
makna hidup dan kekuatan batin, yang dalam psikoterapi konvensional seringkali
diabaikan.

2338



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2333-2340 elSSN: 3024-8140

Efektivitas shalat sebagai terapi spiritual dapat dipahami dari mekanisme internal
yang menyertainya. Ketika seseorang menunaikan shalat dengan penuh penghayatan,
sistem psikisnya mengalami proses katarsis, yaitu pelepasan beban emosional yang
menekan. Bacaan shalat berfungsi sebagai media verbal untuk mengekspresikan rasa
syukur, penyesalan, dan permohonan ampun kepada Allah, yang pada gilirannya
memberikan kelegaan psikologis. Gerakan tubuh seperti sujud dan rukuk memperkuat
efek fisiologis berupa relaksasi otot dan peningkatan sirkulasi darah ke otak, yang dapat
menurunkan ketegangan fisik akibat stres. Dalam penelitian kualitatif yang dilakukan
oleh Wahyuni et al. (2023), ditemukan bahwa mahasiswa yang secara rutin melakukan
shalat dengan penghayatan makna bacaan mengalami penurunan stres hingga 35%
dibandingkan sebelum intervensi. Hasil ini menunjukkan bahwa ibadah shalat bukan
hanya aktivitas ritual, melainkan juga terapi spiritual yang efektif untuk menstabilkan
kondisi mental.

Selain memberikan efek terapeutik individu, pelaksanaan shalat juga memperkuat
dimensi sosial dan eksistensial seseorang. Dalam psikoterapi modern, aspek relasional
antara terapis dan klien sangat ditekankan untuk mencapai pemulihan mental;
sedangkan dalam psikoterapi Islami, hubungan vertikal antara hamba dan Tuhan
menjadi sumber utama penyembuhan. Shalat mengajarkan individu untuk bergantung
kepada Allah dalam menghadapi kesulitan, sehingga menumbuhkan rasa tawakal dan
optimisme terhadap kehidupan. Sikap ini sejalan dengan konsep meaning-making dalam
psikologi positif, di mana individu yang mampu menemukan makna dalam penderitaan
cenderung memiliki tingkat daya tahan psikologis (resiliensi) yang lebih tinggi. Dengan
demikian, shalat dapat dipandang sebagai sarana self-healing yang tidak hanya
menenangkan secara emosional, tetapi juga membangun keutuhan eksistensial antara
manusia dan Penciptanya(Safiruddin Al Bagi & Abdah Munfaridatus Sholihah, 2019).

Penerapan shalat dalam konteks psikoterapi klinis kini mulai mendapat perhatian
di berbagai lembaga kesehatan mental berbasis Islam. Model intervensi seperti Shalat
Relaxation Therapy (SRT) telah diuji dalam beberapa penelitian untuk membantu pasien
dengan gangguan kecemasan dan depresi ringan. Terapi ini memadukan teknik
pernapasan teratur, bacaan shalat yang difokuskan pada makna, serta refleksi spiritual
setelah ibadah. Pendekatan ini terbukti menurunkan gejala somatik stres dan
meningkatkan perasaan damai batin (inner tranquility) (Abdul Rozak Ali Maftuhin &
Syamsurizal Yazid, 2024). Melalui pendekatan tersebut, shalat tidak hanya menjadi
kewajiban ritual, tetapi juga instrumen klinis yang mendukung keseimbangan
psikofisiologis dan spiritual. Oleh karena itu, integrasi shalat dalam psikoterapi Islami
perlu dikembangkan lebih lanjut sebagai model intervensi yang kontekstual, ilmiah, dan
tetap berakar pada nilai-nilai tauhid.

Kesimpulan dan Saran

Shalat sebagai ibadah utama dalam Islam memiliki dimensi spiritual dan
psikologis yang saling terkait. Bacaan shalat yang mengandung unsur doa dan dzikir
berperan penting dalam menenangkan pikiran, menurunkan stres, serta memperkuat
keseimbangan emosional. Dari perspektif psikologi Islam, shalat dapat dianggap sebagai
bentuk psikoterapi ruhaniah yang menghubungkan kesadaran individu dengan Tuhan.

2339



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2333-2340 elSSN: 3024-8140

Dengan penghayatan yang mendalam terhadap bacaan shalat, seseorang dapat
memperoleh ketenangan batin dan stabilitas mental. Saran bagi penelitian selanjutnya
adalah perlunya studi empiris yang lebih luas untuk mengukur secara kuantitatif
pengaruh intensitas dan kualitas kekhusyukan shalat terhadap kesejahteraan psikologis
umat Islam.

Daftar Pustaka

Abdul Rozak Ali Maftuhin & Syamsurizal Yazid. (2024). Zikir Dan Ketenangan Jiwa: Kajian
Psikologis.  Ikhlas: Jurnal llmiah  Pendidikan Islam, 2(1), 227-242.
https://doi.org/10.61132/ikhlas.v2i1.365

Amiruddin, M. (2013). Akselerasi Bahasa Arab Mahasiswa Baru Perguruan Tinggi Agama
Islam Dengan Pendekatan Bacaan Sholat. Research Repository Universitas
Maulana Malik Ibrahim Malang.

Al-Ghazali, A. H. (2020). lhya Ulumuddin: Reviving the Science of Faith. Dar Al-Kutub
Allslamiyah.

Fitriani, N., & Hasanah, U. (2019). Efektivitas Dzikir dan Shalat terhadap Ketenangan
Jiwa: Perspektif Psikologi Islam. Journal of Islamic Psychology, 3(2), 145-158.

Newberg, A. (2021). The Neuroscience of Religious Experience: Implications for Mental
Health. Journal of Religion and Health, 60(5), 2983-2995.

Rahmawati, S. (2020). Spiritualitas dan Kesehatan Mental: Studi pada Mahasiswa
Muslim. Psikoislamika: Jurnal Psikologi dan Islam, 17(1), 23-35.

Kabat-Zinn, J. (2020). Mindfulness for Beginners: Reclaiming the Present Moment.
Hachette Books.

Wahyudi, F. E., & Yusuf, N. M. (2024). Pengaruh Salat bagi Kesehatan Mental. Al-Irsyaq:
Jurnal Bimbingan, Penyuluhan, dan Konseling Islam, 7(3), 778-794.

Wahyuni, N. E., Rahayu, T. I., & Magestuti, R. (2023). Pengembangan Program Kesadaran
Kesehatan Mental Mahasiswa di Perguruan Tinggi Keagamaan Islam. Research
Repository Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang.

Safiruddin Al Bagi & Abdah Munfaridatus Sholihah. (2019). Manfaat Shalat untuk
Kesehatan Mental: Sebuah Pendekatan Psikoreligi Terhadap Pasien Muslim.
https://doi.org/10.5281/ZENODO.3559226

WHO. (2023). World Mental Health Report: Transforming Mental Health for All. World
Health Organization.

2340



