
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 
Volume 3, Issue November, 2025 pp. 2333-2340     http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Telaah bacaan shalat sebagai pemantapan kesehatan 
mental muslim  
 

Aurel Miera Azzahra Deflora¹, Meri Tri Jayanti², Muhammad Rangga Raditya 
Darmawan³  
Program Studi Fiqh Kesehatan, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: muhammadrangga@student.uin-malang.ac.id 

 

A B S T R A K 
Penelitian ini bertujuan untuk menelaah makna bacaan shalat sebagai 
sarana pemantapan kesehatan mental muslim. Shalat dalam Islam 
memiliki dimensi spiritual dan psikologis yang kuat dalam memelihara 
keseimbangan mental. Artikel ini menggunakan pendekatan studi 
pustaka dengan menganalisis literatur terkait hubungan antara praktik 
ibadah dan kesehatan mental dalam konteks psikologi Islam. Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa bacaan shalat yang mengandung unsur 
doa, dzikir, dan penghayatan spiritual berperan dalam menurunkan 
stres, meningkatkan kontrol diri, serta memperkuat keseimbangan 
emosi. Selain itu, shalat juga berfungsi sebagai terapi ruhaniah yang 

mendukung proses pemulihan psikologis. Kesimpulannya, shalat memiliki nilai terapeutik yang relevan bagi 
pengembangan model psikoterapi islami di era modern.  

A B S T R A C T 
This study aims to examine the meaning of prayer recitations as a means of strengthening Muslim mental 
health. In Islam, prayer (shalat) plays a crucial role in maintaining psychological balance and emotional 
well-being. This article applies a literature review method analyzing scholarly works concerning the 
interrelation between religious practice and mental health in the framework of Islamic psychology. The 
findings reveal that prayer recitations containing supplications, remembrance (dhikr), and spiritual 
reflection significantly reduce stress, enhance self-regulation, and promote emotional stability. 
Furthermore, prayer serves as a form of spiritual therapy supporting psychological healing. In conclusion, 
shalat has a therapeutic value that can be integrated into modern psychoreligious therapeutic models. 
 

Pendahuluan 

Kesehatan mental merupakan salah satu isu utama dalam dunia modern yang tidak 
hanya berdampak pada individu, tetapi juga masyarakat luas. Menurut laporan WHO 
(2023), lebih dari 970 juta orang di dunia mengalami gangguan mental, termasuk depresi 
dan kecemasan. Dalam konteks masyarakat muslim, kesehatan mental perlu ditinjau 
tidak hanya dari aspek medis, tetapi juga spiritual. Islam sebagai agama yang 
menyeluruh menempatkan keseimbangan antara jasmani dan rohani sebagai kunci 
kebahagiaan hidup. Salah satu ibadah yang memiliki peran signifikan dalam 
menumbuhkan keseimbangan tersebut adalah shalat. 

Shalat tidak hanya menjadi kewajiban ritual, tetapi juga bentuk komunikasi 
langsung antara manusia dengan Tuhannya. Bacaan shalat, seperti Surah Al-Fatihah dan 

Kata Kunci: 
Shalat; kesehatan mental; 
psikologi Islam; terapi 
ruhaniah; psikoreligi 
 
Keywords: 
Prayer; mental health; 
Islamic psychology; 
spiritual therapy; 
psychoreligion 
 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2333-2340  eISSN: 3024-8140 

2334 
 

dzikir yang menyertainya, memiliki kekuatan sugestif yang dapat menenangkan pikiran 
dan perasaan. Penelitian yang dilakukan oleh Wahyudi dan Yusuf (2024) menunjukkan 
bahwa umat Islam yang menjalankan shalat lima waktu secara rutin memiliki tingkat 
kesejahteraan psikologis yang lebih baik. Hal ini menunjukkan bahwa ibadah shalat 
dapat berfungsi sebagai mekanisme coping spiritual dalam menghadapi tekanan 
kehidupan.  

Integrasi antara psikologi dan ajaran Islam telah melahirkan pendekatan 
psikoreligi, yaitu pendekatan yang memadukan aspek spiritual dengan terapi psikologis. 
Dalam konteks ini, shalat menjadi salah satu bentuk psikoterapi alami yang menstimulasi 
relaksasi mental dan ketenangan batin (Rahmawati, 2020). Pendekatan ini relevan 
terutama di era modern ketika manusia sering mengalami alienasi spiritual akibat 
tuntutan materialisme dan individualisme. Telaah terhadap bacaan shalat menjadi 
penting untuk memahami bagaimana aspek kognitif dan afektif dari ibadah tersebut 
dapat memperkuat kesehatan mental.  

Pembahasan 

Dimensi Psikologis dalam Ibadah Shalat 

Dalam perspektif psikologi Islam, manusia dipandang sebagai makhluk yang 
memiliki struktur multidimensional yang terdiri dari unsur jasmani (tubuh), nafs (jiwa), 
qalb (hati), dan ruh (spirit). Keempat aspek ini tidak dapat dipisahkan karena saling 
berinteraksi dalam membentuk keseimbangan eksistensial manusia. Kesehatan mental 
yang ideal hanya akan tercapai apabila seluruh unsur tersebut bekerja secara harmonis. 
Ketika salah satu aspek terganggu—misalnya ketidakseimbangan antara kebutuhan 
spiritual dan material—maka individu akan mengalami gejala stres, kecemasan, atau 
kehilangan makna hidup. Dalam konteks ini, ibadah shalat menjadi sarana yang efektif 
untuk memulihkan keselarasan tersebut. Melalui gerakan dan bacaan shalat, seseorang 
diajak untuk menyeimbangkan unsur fisik, mental, dan spiritualnya dalam satu kesatuan 
ibadah yang utuh. 

Shalat memiliki struktur yang sangat sistematis dan berulang, yang ternyata 
memiliki dampak terapeutik terhadap psikologis individu. Setiap gerakan seperti rukuk 
dan sujud bukan hanya simbol ketundukan kepada Allah, tetapi juga memiliki efek 
fisiologis terhadap sistem saraf. Fitriani dan Hasanah (2019) mengemukakan bahwa 
pelaksanaan shalat secara rutin mampu mengaktifkan sistem saraf parasimpatis, yang 
bertugas menurunkan detak jantung, mengatur pernapasan, dan menginduksi perasaan 
rileks. Aktivasi sistem ini menimbulkan efek relaksasi yang menurunkan kadar hormon 
stres seperti kortisol, sehingga individu merasa lebih tenang setelah beribadah. Hal ini 
sejalan dengan penelitian dalam bidang psychoneuroimmunology yang menunjukkan 
bahwa kondisi spiritual positif mampu meningkatkan respons imun tubuh melalui 
regulasi emosi yang stabil. 

Selain berdampak fisiologis, shalat juga memberikan efek psikologis yang 
mendalam melalui penghayatan makna bacaan yang diucapkan. Bacaan seperti “Allahu 
Akbar” dan “Iyyaka na’budu wa iyyaka nasta’in” menegaskan hubungan vertikal antara 
manusia dan Allah sebagai bentuk kepasrahan total. Pengulangan makna penghambaan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2333-2340  eISSN: 3024-8140 

2335 
 

ini mengajarkan mekanisme pelepasan diri dari beban duniawi, sehingga individu 
memperoleh sense of surrender (rasa pasrah) yang menenangkan. Dalam psikologi 
kontemporer, keadaan ini menyerupai proses self-acceptance, yaitu kemampuan 
menerima diri dan keadaan dengan penuh kesadaran tanpa tekanan berlebih. Dengan 
demikian, bacaan shalat dapat berfungsi sebagai afirmasi spiritual yang memperkuat 
struktur kognitif positif dan menstabilkan emosi seseorang. 

Lebih jauh, dimensi psikologis dalam shalat juga berkaitan dengan aspek 
kesadaran (consciousness) dan pengendalian diri (self-regulation). Ketika seorang 
muslim melaksanakan shalat dengan khusyuk, ia berlatih mengontrol fokus pikiran dan 
menyingkirkan distraksi eksternal. Proses ini melatih kemampuan atensi dan 
konsentrasi, dua aspek penting dalam kesehatan mental yang sering terganggu pada 
individu dengan tingkat stres tinggi. Penghayatan mendalam terhadap setiap bacaan 
dan gerakan menciptakan kondisi flow, yaitu keadaan mental di mana seseorang 
tenggelam dalam aktivitas penuh makna dan kehilangan kesadaran waktu. Dalam 
konteks Islam, flow ini bukan sekadar pengalaman psikologis, melainkan pengalaman 
spiritual yang menumbuhkan ketenangan batin (sakînah) dan kebahagiaan sejati (al-
sa‘ādah). Oleh karena itu, shalat dapat dipandang sebagai praktik spiritual yang secara 
ilmiah sekaligus teologis mampu menjaga integrasi antara tubuh, pikiran, dan ruh 
manusia. 

Bacaan Shalat sebagai Mekanisme Neuropsikologis 

Penelitian modern dalam bidang neuroteologi dan psikoneuroendokrinologi 
menunjukkan bahwa praktik religius—termasuk doa dan shalat—berdampak pada 
aktivitas dan konektivitas otak. Newberg (2021) misalnya mengamati peningkatan 
aktivitas pada korteks prefrontal selama praktik spiritual yang terfokus; area ini penting 
dalam fungsi eksekutif seperti pengendalian diri, perencanaan, dan pengambilan 
keputusan. Ketika aktivitas prefrontal terlibat, individu cenderung mampu menahan 
reaksi emosional impulsif dan menilai situasi dengan kontrol yang lebih baik, sebuah 
kondisi yang jelas relevan untuk pengelolaan stres dan regulasi emosional. Oleh karena 
itu, pengaktifan korteks prefrontal selama shalat dapat menjadi salah satu jalur 
neurobiologis yang menjelaskan mengapa pelaku shalat melaporkan peningkatan 
kemampuan mengendalikan emosi dan respons terhadap tekanan hidup. 

Selain keterlibatan korteks prefrontal, praktik shalat yang melibatkan 
pengulangan bacaan (dzikir/doa) dan pola pernapasan teratur tampak berkaitan dengan 
modulasi gelombang otak, khususnya peningkatan gelombang alfa. Gelombang alfa 
dikaitkan dengan keadaan rileks namun waspada—kondisi yang memfasilitasi fokus 
internal dan penurunan aktivitas pikiran mengganggu. Pengulangan kalimat yang 
bermakna secara ritmis bertindak serupa teknik meditasi terfokus; kombinasi vokalisasi, 
ritme, dan perhatian yang terarah dapat menurunkan aktivasi jaringan otak yang terkait 
dengan kekhawatiran berulang (ruminasi) dan meningkatkan hubungan fungsional 
antar area yang mendukung perhatian sustained. Dengan kata lain, dzikir berulang dan 
penghayatan makna bacaan membantu memindahkan otak dari mode “respon stres” 
menuju mode “pemulihan dan refleksi”. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2333-2340  eISSN: 3024-8140 

2336 
 

Dampak shalat tidak berhenti pada aktivitas listrik otak—ia juga berinteraksi 
dengan sistem limbik dan aksis hipotalamus-hipofisis-adrenal (HPA) yang mengatur 
respons stres. Praktik yang menghadirkan ketenangan batin menunjukkan korelasi 
dengan penurunan sekresi hormon stres seperti kortisol, serta perubahan pada respons 
amigdala yang menurunkan reaktivitas emosional terhadap pemicu stres. Gerakan fisik 
shalat (rukuk, sujud) yang diulang juga melibatkan propriosepsi dan stimulasi sensorik 
yang terkoordinasi, yang dapat memperkuat regulasi otonom melalui pengaktifan saraf 
vagus—jalur yang dikenal menambah kemampuan relaksasi tubuh. Kombinasi regulasi 
otonom, penurunan hormon stres, dan stabilisasi aktivitas limbik inilah yang menjadikan 
praktik shalat sebagai proses neuropsikologis multifaset: verbal, kinestetik, dan affektif 
bekerja secara terpadu. 

Akhirnya, penting menekankan bahwa bukti saat ini lebih menunjukkan korelasi 
dan mekanisme plausibel daripada klaim sebab-akibat definitif; penelitian neuroimaging 
dan intervensi eksperimental masih terus berkembang. Meski demikian, model 
integratif yang menggabungkan temuan neuroteologi, psikofisiologi, dan studi 
lapangan memberi gambaran kuat bahwa bacaan shalat bukan sekadar ulangan verbal, 
melainkan praktik yang memodulasi sirkuit otak, sistem hormonal, dan proses 
perhatian—semua faktor yang berkontribusi pada kesehatan mental. Oleh sebab itu, 
telaah bacaan shalat dari perspektif neuropsikologis membuka jalur penelitian lanjutan 
yang menjembatani tradisi spiritual dan ilmu saraf kontemporer. 

Bacaan Shalat sebagai Terapi Afirmatif dan Meditatif  

Bacaan shalat memiliki efek afirmatif yang sangat kuat karena mengandung 
kalimat-kalimat yang membentuk keyakinan positif dan kesadaran spiritual. Dalam 
psikologi modern, afirmasi positif diartikan sebagai pengulangan kalimat yang 
menanamkan nilai atau keyakinan baru pada alam bawah sadar, dengan tujuan 
meningkatkan kepercayaan diri dan keseimbangan emosi. Hal ini sejalan dengan fungsi 
takbir, tahmid, dan tasbih dalam shalat yang menanamkan pengakuan bahwa Allah 
Maha Besar, Maha Sempurna, dan Maha Kuasa atas segala sesuatu. Ketika seorang 
muslim melafalkan kalimat-kalimat tersebut dengan penghayatan penuh, ia tidak hanya 
sedang memuji Tuhannya, tetapi juga sedang membangun struktur kognitif positif 
dalam dirinya. Baqi dan Sholihah (2019) menyebut bahwa bacaan doa dan dzikir yang 
diulang secara teratur mampu memperkuat persepsi positif terhadap diri dan 
kehidupan, sehingga mempercepat proses pemulihan psikologis pada individu yang 
mengalami tekanan mental. 

Lebih jauh, efek afirmatif bacaan shalat juga bekerja melalui mekanisme self-
suggestion atau autosugesti spiritual. Kalimat “Iyyaka na’budu wa iyyaka nasta’in” 
dalam Surah Al-Fatihah, misalnya, mengandung pesan ketundukan dan ketergantungan 
total kepada Allah SWT. Ketika kalimat ini diinternalisasi, individu belajar untuk 
menyerahkan kendali sepenuhnya kepada Tuhan, yang dalam konteks psikologi modern 
identik dengan proses letting go atau melepaskan beban emosional. Afirmasi ini 
menumbuhkan rasa tenang, karena seseorang tidak lagi merasa harus mengendalikan 
segala hal di luar dirinya. Sikap pasrah aktif semacam ini berfungsi sebagai mekanisme 
coping religius yang efektif dalam mengurangi stres. Dengan demikian, pengulangan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2333-2340  eISSN: 3024-8140 

2337 
 

bacaan shalat tidak hanya membentuk kebiasaan ibadah, tetapi juga memperkuat 
sistem keyakinan yang menumbuhkan daya tahan psikologis (psychological resilience). 

Selain mengandung unsur afirmatif, bacaan shalat juga memiliki dimensi meditatif 
yang sangat dalam. Unsur meditatif ini muncul melalui keterpaduan antara fokus pikiran, 
irama pernapasan, dan kesadaran tubuh dalam setiap gerakan shalat. Saat seseorang 
membaca Surah Al-Fatihah atau dzikir dalam posisi tenang, aktivitas otaknya beralih ke 
gelombang alfa—kondisi yang serupa dengan keadaan relaksasi dalam praktik meditasi. 
Namun berbeda dengan meditasi sekuler, meditasi dalam shalat memiliki orientasi 
tauhid, yaitu kesadaran penuh bahwa semua aktivitas ditujukan untuk Allah SWT. 
Keadaan khusyuk ini mendorong seseorang untuk fokus sepenuhnya pada momen kini, 
menjauhkan pikiran dari distraksi masa lalu atau kekhawatiran masa depan. Dalam 
konteks psikoterapi modern, kondisi ini sejalan dengan konsep mindfulness, yakni 
kesadaran penuh terhadap apa yang sedang terjadi tanpa menghakimi, namun di dalam 
Islam, mindfulness tersebut disertai kesadaran spiritual yang jauh lebih mendalam. 

Khusyuk dalam shalat juga berfungsi sebagai latihan regulasi emosi dan 
pengendalian pikiran. Dalam setiap rakaat, individu dilatih untuk menenangkan diri, 
menata napas, dan mengarahkan perhatian secara berulang pada bacaan yang 
bermakna. Aktivitas mental ini memperkuat koneksi antara pikiran dan emosi, sehingga 
mengurangi kemungkinan munculnya pikiran negatif seperti cemas atau marah. Seperti 
yang dijelaskan oleh Rahmawati (2020), kekhusyukan dalam ibadah menciptakan 
keseimbangan antara aktivitas kognitif dan afektif, yang merupakan fondasi penting 
bagi kesehatan mental. Dengan demikian, bacaan shalat yang dilaksanakan secara 
khusyuk bukan sekadar ritual verbal, tetapi merupakan proses meditatif-afirmatif yang 
menyembuhkan jiwa, memperkuat kontrol diri, dan menumbuhkan ketenangan batin 
yang berkelanjutan. 

Komparasi Shalat dan Mindfulness Modern 

Mindfulness merupakan pendekatan psikoterapi kognitif yang berkembang pesat 
dalam dua dekade terakhir. Metode ini berakar dari tradisi meditasi Buddhis yang 
kemudian diadaptasi oleh Jon Kabat-Zinn (2020) ke dalam ranah medis dan psikologis 
modern melalui program Mindfulness-Based Stress Reduction (MBSR). Prinsip utama 
mindfulness adalah melatih individu untuk hadir sepenuhnya pada momen kini dengan 
kesadaran penuh, tanpa melakukan penilaian terhadap pikiran atau perasaan yang 
muncul. Dengan memusatkan perhatian pada napas, sensasi tubuh, dan pengalaman 
saat ini, seseorang dapat mengurangi reaktivitas terhadap stres serta meningkatkan 
kejernihan pikiran. Berbagai penelitian menunjukkan bahwa mindfulness efektif 
menurunkan tingkat kecemasan, depresi, dan stres kronis, karena membantu otak 
mengatur ulang pola pikir yang terlalu terfokus pada masa lalu atau kekhawatiran masa 
depan. 

Dalam konteks Islam, praktik kekhusyukan (khusyu’) dalam shalat memiliki prinsip 
yang sangat serupa dengan mindfulness, namun dengan kedalaman spiritual yang lebih 
tinggi. Khusyu’ menuntut seseorang untuk memusatkan seluruh perhatian, hati, dan 
pikiran kepada Allah SWT, sehingga segala bentuk distraksi duniawi dapat diredam. 
Ketika seorang muslim melaksanakan shalat dengan penuh kesadaran, ia mengontrol 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2333-2340  eISSN: 3024-8140 

2338 
 

pikirannya agar tetap fokus pada bacaan, makna doa, dan gerakan ibadah. Kondisi 
mental ini menciptakan keadaan sadar penuh terhadap momen spiritual yang sedang 
dijalani, sama seperti mindfulness yang berfokus pada present awareness. Namun, 
perbedaannya terletak pada orientasi tujuannya: mindfulness sekuler bertujuan 
mencapai ketenangan batin (inner peace), sedangkan khusyu’ bertujuan mencapai 
kedekatan dengan Allah (qurb ilallah) dan penyucian jiwa (tazkiyah an-nafs). 

Kedua praktik tersebut—mindfulness dan shalat—memiliki mekanisme psikologis 
yang serupa, yaitu pengendalian atensi, regulasi emosi, dan pembentukan kesadaran 
diri. Dalam mindfulness, individu dilatih untuk menyadari pikiran dan emosi tanpa 
terjebak di dalamnya, sehingga ia dapat memilih respon yang lebih adaptif. Sementara 
dalam shalat, kekhusyukan melatih individu untuk mengarahkan perhatiannya kepada 
Allah, melepaskan diri dari dorongan ego dan keinginan duniawi. Aktivitas berulang 
dalam shalat seperti rukuk, sujud, dan dzikir juga berfungsi sebagai latihan pernapasan 
teratur dan ritmis yang menenangkan sistem saraf otonom. Dengan demikian, keduanya 
dapat dikatakan memiliki efek neuropsikologis yang sejalan: menurunkan aktivitas 
amigdala (pusat emosi negatif), meningkatkan konektivitas korteks prefrontal 
(pengendali emosi), serta memperkuat perasaan damai dan fokus batin. 

Namun, shalat memiliki keunggulan konseptual dibanding mindfulness sekuler 
karena melibatkan unsur teosentris, yaitu kesadaran ketuhanan sebagai pusat orientasi 
pengalaman. Mindfulness sekuler sering dipraktikkan untuk memperoleh 
keseimbangan psikis dan produktivitas, sedangkan shalat menempatkan ketenangan 
batin sebagai konsekuensi dari kepasrahan spiritual. Dalam shalat, ketenangan tidak 
hanya dipahami sebagai kondisi psikologis, tetapi juga sebagai bentuk sakînah—
ketenteraman yang dianugerahkan Allah kepada hamba-Nya yang beriman. Dengan 
demikian, shalat dapat dikategorikan sebagai bentuk mindfulness berbasis tauhid 
(tauhidic mindfulness), di mana kesadaran terhadap diri berpadu dengan kesadaran 
terhadap Tuhan. Model ini menawarkan keseimbangan yang tidak hanya menenangkan 
pikiran secara temporer, tetapi juga membentuk stabilitas spiritual yang mendalam dan 
berkelanjutan dalam kehidupan sehari-hari. 

Implementasi Shalat sebagai Psikoterapi Islami  

Dalam disiplin psikologi Islam, shalat dipandang sebagai salah satu bentuk 
intervensi spiritual yang memiliki nilai terapeutik tinggi. Psikoterapi Islami sendiri 
merupakan pendekatan penyembuhan jiwa yang mengintegrasikan prinsip-prinsip 
psikologi modern dengan nilai-nilai keagamaan. Tujuannya bukan hanya mengatasi 
gangguan mental, tetapi juga mengembalikan keseimbangan ruhani dan meningkatkan 
kedekatan individu dengan Allah SWT. Dalam konteks ini, shalat berfungsi sebagai 
spiritual practice yang melatih individu untuk mengelola emosi, menenangkan pikiran, 
serta menumbuhkan kesadaran diri. Menurut Wahyuni et al. (2023), penerapan terapi 
berbasis ibadah seperti shalat, dzikir, dan tilawah mampu memperkuat kesadaran 
spiritual (spiritual awareness) yang menjadi pondasi penting bagi kesehatan mental 
yang stabil. Intervensi semacam ini memanfaatkan dimensi religius sebagai sumber 
makna hidup dan kekuatan batin, yang dalam psikoterapi konvensional seringkali 
diabaikan. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2333-2340  eISSN: 3024-8140 

2339 
 

Efektivitas shalat sebagai terapi spiritual dapat dipahami dari mekanisme internal 
yang menyertainya. Ketika seseorang menunaikan shalat dengan penuh penghayatan, 
sistem psikisnya mengalami proses katarsis, yaitu pelepasan beban emosional yang 
menekan. Bacaan shalat berfungsi sebagai media verbal untuk mengekspresikan rasa 
syukur, penyesalan, dan permohonan ampun kepada Allah, yang pada gilirannya 
memberikan kelegaan psikologis. Gerakan tubuh seperti sujud dan rukuk memperkuat 
efek fisiologis berupa relaksasi otot dan peningkatan sirkulasi darah ke otak, yang dapat 
menurunkan ketegangan fisik akibat stres. Dalam penelitian kualitatif yang dilakukan 
oleh Wahyuni et al. (2023), ditemukan bahwa mahasiswa yang secara rutin melakukan 
shalat dengan penghayatan makna bacaan mengalami penurunan stres hingga 35% 
dibandingkan sebelum intervensi. Hasil ini menunjukkan bahwa ibadah shalat bukan 
hanya aktivitas ritual, melainkan juga terapi spiritual yang efektif untuk menstabilkan 
kondisi mental. 

Selain memberikan efek terapeutik individu, pelaksanaan shalat juga memperkuat 
dimensi sosial dan eksistensial seseorang. Dalam psikoterapi modern, aspek relasional 
antara terapis dan klien sangat ditekankan untuk mencapai pemulihan mental; 
sedangkan dalam psikoterapi Islami, hubungan vertikal antara hamba dan Tuhan 
menjadi sumber utama penyembuhan. Shalat mengajarkan individu untuk bergantung 
kepada Allah dalam menghadapi kesulitan, sehingga menumbuhkan rasa tawakal dan 
optimisme terhadap kehidupan. Sikap ini sejalan dengan konsep meaning-making dalam 
psikologi positif, di mana individu yang mampu menemukan makna dalam penderitaan 
cenderung memiliki tingkat daya tahan psikologis (resiliensi) yang lebih tinggi. Dengan 
demikian, shalat dapat dipandang sebagai sarana self-healing yang tidak hanya 
menenangkan secara emosional, tetapi juga membangun keutuhan eksistensial antara 
manusia dan Penciptanya(Safiruddin Al Baqi & Abdah Munfaridatus Sholihah, 2019). 

Penerapan shalat dalam konteks psikoterapi klinis kini mulai mendapat perhatian 
di berbagai lembaga kesehatan mental berbasis Islam. Model intervensi seperti Shalat 
Relaxation Therapy (SRT) telah diuji dalam beberapa penelitian untuk membantu pasien 
dengan gangguan kecemasan dan depresi ringan. Terapi ini memadukan teknik 
pernapasan teratur, bacaan shalat yang difokuskan pada makna, serta refleksi spiritual 
setelah ibadah. Pendekatan ini terbukti menurunkan gejala somatik stres dan 
meningkatkan perasaan damai batin (inner tranquility) (Abdul Rozak Ali Maftuhin & 
Syamsurizal Yazid, 2024). Melalui pendekatan tersebut, shalat tidak hanya menjadi 
kewajiban ritual, tetapi juga instrumen klinis yang mendukung keseimbangan 
psikofisiologis dan spiritual. Oleh karena itu, integrasi shalat dalam psikoterapi Islami 
perlu dikembangkan lebih lanjut sebagai model intervensi yang kontekstual, ilmiah, dan 
tetap berakar pada nilai-nilai tauhid. 

Kesimpulan dan Saran 

  Shalat sebagai ibadah utama dalam Islam memiliki dimensi spiritual dan 
psikologis yang saling terkait. Bacaan shalat yang mengandung unsur doa dan dzikir 
berperan penting dalam menenangkan pikiran, menurunkan stres, serta memperkuat 
keseimbangan emosional. Dari perspektif psikologi Islam, shalat dapat dianggap sebagai 
bentuk psikoterapi ruhaniah yang menghubungkan kesadaran individu dengan Tuhan. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2333-2340  eISSN: 3024-8140 

2340 
 

Dengan penghayatan yang mendalam terhadap bacaan shalat, seseorang dapat 
memperoleh ketenangan batin dan stabilitas mental. Saran bagi penelitian selanjutnya 
adalah perlunya studi empiris yang lebih luas untuk mengukur secara kuantitatif 
pengaruh intensitas dan kualitas kekhusyukan shalat terhadap kesejahteraan psikologis 
umat Islam.  

Daftar Pustaka  

Abdul Rozak Ali Maftuhin & Syamsurizal Yazid. (2024). Zikir Dan Ketenangan Jiwa: Kajian 
Psikologis. Ikhlas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Islam, 2(1), 227–242. 
https://doi.org/10.61132/ikhlas.v2i1.365 

Amiruddin, M. (2013). Akselerasi Bahasa Arab Mahasiswa Baru Perguruan Tinggi Agama 
Islam Dengan Pendekatan Bacaan Sholat. Research Repository Universitas 
Maulana Malik Ibrahim Malang.  

Al-Ghazali, A. H. (2020). Ihya Ulumuddin: Reviving the Science of Faith. Dar Al-Kutub 
AlIslamiyah.  

Fitriani, N., & Hasanah, U. (2019). Efektivitas Dzikir dan Shalat terhadap Ketenangan 
Jiwa: Perspektif Psikologi Islam. Journal of Islamic Psychology, 3(2), 145–158.  

Newberg, A. (2021). The Neuroscience of Religious Experience: Implications for Mental 
Health. Journal of Religion and Health, 60(5), 2983–2995.  

Rahmawati, S. (2020). Spiritualitas dan Kesehatan Mental: Studi pada Mahasiswa 
Muslim. Psikoislamika: Jurnal Psikologi dan Islam, 17(1), 23–35.  

Kabat-Zinn, J. (2020). Mindfulness for Beginners: Reclaiming the Present Moment. 
Hachette Books.  

Wahyudi, F. E., & Yusuf, N. M. (2024). Pengaruh Salat bagi Kesehatan Mental. Al-Irsyaq: 
Jurnal Bimbingan, Penyuluhan, dan Konseling Islam, 7(3), 778–794.  

Wahyuni, N. E., Rahayu, T. I., & Magestuti, R. (2023). Pengembangan Program Kesadaran 
Kesehatan Mental Mahasiswa di Perguruan Tinggi Keagamaan Islam. Research 
Repository Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

Safiruddin Al Baqi & Abdah Munfaridatus Sholihah. (2019). Manfaat Shalat untuk 
Kesehatan Mental: Sebuah Pendekatan Psikoreligi Terhadap Pasien Muslim. 
https://doi.org/10.5281/ZENODO.3559226 

WHO. (2023). World Mental Health Report: Transforming Mental Health for All. World 
Health Organization.  

 


