Maliki Interdisciplinary Journal (ML) elSSN: 3024-8140
Volume 3, Issue November, 2025 pp. 2341-2346 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Prinsip penyelesaian beberapa isu bioetika dalam bahasa
figih

Dwi Anisa Pratiwi’, Alifatur Rohma?, Lugman Taufiqul Hakim3
"»3Program Studi Farmasi, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: dwia6522@gmail.com

Kata Kunci: ABSTRAK
Bioetika, hukum Islam, Kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi di bidang biomedis telah
magqasid al-syari‘ah, membawa dampak besar bagi kehidupan manusia, namun juga
darurah, etika kedokteran. menimbulkan berbagai persoalan etis yang menuntut pandangan
hukum Islam (figih) sebagai dasar penyelesaiannya. Penelitian ini
Keywords: bertujuan untuk mengkaji prinsip-prinsip figih Islam dalam merespons
Bioethics, Islamic figh, isu-isu bioetika modern serta menelusuri peran bahasa figih sebagai
maqdsid al-syari‘ah, instrumen moral dalam menghadapi perkembangan teknologi

dardrah, medical ethics. kedokteran. Kajian ini menggunakan metode kualitatif dengan

pendekatan studi pustaka yang bersumber dari kitab-kitab figih klasik
dan kontemporer, fatwa lembaga keagamaan, serta penelitian ilmiah terbaru. Hasil penelitian menunjukkan
bahwa pendekatan figih terhadap persoalan bioetika berlandaskan pada maqasid al-syari‘ah, yaitu
perlindungan terhadap agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Prinsip-prinsip seperti dardrah,
pertimbangan maslahat dan mafsadat, serta kaidah al-dardrat tubih al-mahzirat digunakan sebagai dasar
penetapan hukum terhadap praktik medis modern seperti transplantasi organ, fertilisasiin vitro, euthanasia,
dan rekayasa genetika. Selain itu, bahasa figih berfungsi sebagai pedoman etis yang menghubungkan nilai-
nilai agama dengan kemajuan sains, membentuk pandangan yang seimbang antara moralitas dan inovasi
ilmiah. Oleh karena itu, integrasi antara figih dan bioetika modern diperlukan untuk mewujudkan etika
kedokteran yang komprehensif, manusiawi, dan berakar pada nilai-nilai spiritual Islam.

ABSTRACT

The rapid advancement of science and technology in the biomedical field has greatly benefited human life
but has also raised various ethical issues that require guidance from Islamic jurisprudence (figh). This study
aims to examine the principles of Islamic figh in addressing modern bioethical challenges and to explore the
role of figh language as a moral framework in responding to developments in medical technology. The
research employs a qualitative method with a library research approach, drawing from classical and
contemporary figh texts, religious fatwas, and recent scientific studies. The findings reveal that the maqgasid
al-syari‘ah (objectives of Islamic law)—protection of religion, life, intellect, lineage, and property—form the
foundation for ethical evaluation in medical practices. Principles such as dardrah (necessity), maslahah and
mafsadah (benefit and harm), and the legal maxim al-dararat tubih al-mahzdrat (necessities permit
prohibitions) are applied to issues such as organ transplantation, in vitro fertilization, euthanasia, and
genetic engineering. Furthermore, the language of figh functions as an ethical and epistemological guide that
bridges religious values and scientific progress, fostering a balanced perspective between morality and
innovation. Therefore, the integration of figh and modern bioethics is essential to build a holistic, humane,
and spiritually grounded framework for contemporary medical ethics.

@ @ @ @ This is an open access article under the CC BY-INC-S.A license.
BY NC SA Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Manlana Malik 1brabim Malang.




Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2341-2346 elSSN: 3024-8140

Pendahuluan

Perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi, khususnya di bidang kedokteran
dan biologi, telah membawa banyak manfaat bagi kehidupan manusia. Penemuan-
penemuan baru di bidang reproduksi, transplantasi organ, rekayasa genetika, hingga
teknologi kedokteran modern menimbulkan pertanyaan-pertanyaan etis yang
kompleks. Pertanyaan tersebut tidak hanya menyangkut aspek medis, tetapi juga
menyentuh ranah moral, agama, dan hukum yang sangat dekat dengan kehidupan umat
beragama, khususnya umat Islam (Indrawan, 2020).

Dalam konteks Islam, figih sebagai disiplin hukum Islam memiliki peran penting
dalam memberikan panduan terhadap berbagai fenomena baru yang muncul akibat
kemajuan teknologi tersebut. Prinsip-prinsip syariat, seperti menjaga jiwa (hifz al-nafs),
menjaga keturunan (hifz al-nasl), serta menjaga akal dan agama, menjadi landasan
utama dalam menilai kebolehan atau larangan suatu tindakan medis. Oleh karena itu,
isu-isu bioetika dalam figih selalu melibatkan pertimbangan antara maslahat dan
mafsadat, serta penyesuaian dengan perkembangan zaman(Azhar et al., 2024).

Pentingnya ijtihad ulama dalam merespons persoalan kontemporer juga dibahas
dalam rasionalitas mengenai bioetika dalam figih. Hal ini dapat dilihat dari berbagai
fatwa yang dikeluarkan lembaga keagamaan tentang hukum bayi tabung, donor organ,
hingga penggunaan teknologi kloning. Dengan demikian, pembahasan tentang isu
bioetika dalam figih tidak hanya sebatas kajian hukum semata, tetapijuga menjadi ruang
dialog antara agama, sains, dan kemanusiaan dalam rangka menjaga keseimbangan
antara kemajuan teknologi dan nilai-nilai moral Islam.

Penelitian ini bertujuan untuk menjelaskan hubungan dan relevansi antara bioetika
modern dengan prinsip-prinsip figih Islam , menguraikan prinsip dasar figih yang dapat
dijadikan pedoman dalam menyelesaikan isu-isu bioetika kontemporer , serta
menganalisis metode istinbath hukum figih dalam memberikan jawaban terhadap
dilema etis di bidang biomedis.

Pembahasan

Metode pembahasan dalam kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan
menitikberatkan pada studi kepustakaan (library research). Sumber data yang
digunakan seperti kitab-kitab figih klasik dan kontemporer, fatwa-fatwa lembaga
keagamaan, serta artikel jurnal nasional dan internasional yang terbit dalam lima tahun
terakhir. Pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran literatur yang relevan
dengan isu bioetika, seperti transplantasi organ, teknologi reproduksi, euthanasia, dan
rekayasa genetika. Analisis data dilakukan dengan metode deskriptif-analitis, yaitu
menggambarkan pandangan ulama dan pakar figih mengenai isu-isu bioetika, kemudian
dianalisis dengan merujuk pada prinsip-prinsip dasar syariat Islam. Beberapa kaidah figih
yang digunakan antara lain maqgasid al-syari‘ah, konsep darurat (dararah), serta prinsip
maslahat dan mafsadat. Dengan metode ini, setiap isu bioetika ditimbang berdasarkan
relevansinya dengan tujuan utama syariat, yakni menjaga agama, jiwa, akal, keturunan,
dan harta.

2342



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2341-2346 elSSN: 3024-8140

Selain itu, pembahasan ini juga menggunakan pendekatan komparatif untuk
menelaah perbedaan pandangan di antara para ulama dan lembaga fatwa. Hal ini
penting agar terlihat dinamika ijtihad dalam merespons tantangan bioetika modern,
serta memberikan pemahaman yang lebih utuh dan kontekstual mengenai bagaimana
figih berinteraksi dengan perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi kedokteran
(Minarno, 2024).

Metodologi Figh Islam dalam Menangani Isu Bioetika Modern

Figh Islam dilengkapi dengan kerangka metodologi yang lengkap untuk
merespons tantangan bioetika kontemporer. Konsep-konsep seperti maqasid al-
syari‘ah, dararah (keadaan mendesak), maslahat dan mafsadat, serta prinsip-prinsip
fighiyyah yang umum, menjadi alat utama dalam menetapkan hukum terhadap inovasi
baru di bidang kedokteran (Al-Qaradawi, 2019). Pendekatan ini memastikan bahwa figh
tetap adaptif terhadap masalah-masalah terkini, seperti rekayasa genetik, fertilisasi in
vitro, euthanasia, dan donor organ.

Konsep magqasid al-syari‘ah, yang diperkenalkan oleh al-Syathibi dan
dikembangkan oleh para ahli modern seperti Jasser Auda (2018), menyoroti lima tujuan
pokok syariat: melindungi agama (hifz al-din), nyawa (hifz al-nafs), akal (hifz al-‘aql),
keturunan (hifz al-nasl), dan harta (hifz al-mal). Dalam ranah bioetika, prinsip ini
berfungsi sebagai acuan untuk mengevaluasi apakah suatu intervensi medis mendukung
atau justru merusak salah satu tujuan tersebut. Sebagai contoh, prosedur transplantasi
organ dianggap sah jika tujuannya adalah menjaga keselamatan jiwa dan tidak
menimbulkan kerugian yang lebih besar (Al-Mutairi, 2021).

Selain itu, konsep darirah sering diterapkan dalam keputusan etis medis Islam.
Aturan "al-dardrat tubih al-mahzarat" (keadaan darurat mengizinkan hal yang biasanya
dilarang) menjadi dasar utama untuk menyetujui tindakan medis yang sebelumnya tidak
diperbolehkan, seperti penggunaan bahan non-halal dalam pengobatan (Al-Farsi, 2020).
Pendekatan ini menekankan keseimbangan antara manfaat dan kerugian, sambil
memperhatikan prinsip kehati-hatian (ihtiyat).

Bahasa Figh sebagai Alat Etika dalam Bioetika Kontemporer

Bahasa figh memiliki kerangka normatif yang unik, yang memungkinkan dialog
antara teks syariat dan konteks sosial ilmiah. Dalam bidang bioetika, bahasa figh tidak
hanya berperan sebagai instrumen hukum, tetapi juga sebagai panduan etis dan moral
untuk menafsirkan nilai-nilai kehidupan manusia. Menurut Shihab dan Haron (2022),
penerapan istilah-istilah seperti halal, haram, makruh, dan mubah dalam diskusi medis
mencerminkan upaya untuk mempertahankan integritas moral di tengah kemajuan
ilmiah.

Figh tidak hanya bergantung pada sumber teks utama seperti Al-Qur'an dan Hadis,
tetapi juga memanfaatkan ijtihad sebagai bentuk penalaran hukum untuk menghadapi
kasus baru tanpa preseden. Melalui teknik seperti giyas (analogi), istihsan (preferensi
hukum), dan maslahah mursalah (manfaat umum), para ulama dapat memberikan fatwa
yang sesuai dengan konteks permasalahan medis modern (Rahman, 2018). Misalnya,
topik fertilisasi in vitro dianggap diperbolehkan selama tidak melanggar prinsip

2343



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2341-2346 elSSN: 3024-8140

keturunan yang sah (nasab syar‘i) dan dilakukan dalam kerangka pernikahan yang valid
(Al-Khater, 2022).

Dalam diskusi bioetika saat ini, bahasa figih membantu mencegah pengurangan
isu moral hanya pada aspek teknis. Contohnya, perdebatan tentang euthanasia di Islam
tidak hanya dilihat dari sudut medis, tetapi juga mempertimbangkan nilai pelindungan
nyawa (hifz al-nafs) dan larangan mengakhiri hidup tanpa alasan yang sah (Yusuf &
Nurdin, 2023). Dengan demikian, bahasa figih berfungsi sebagai pemandu moral dan
epistemologis dalam percakapan bioetika global(Saleem & Jan, 2022).

Pendekatan Figh terhadap Isu Bioetika Kontemporer

Beberapa masalah bioetika modern dapat dieksplorasi melalui prinsip-prinsip figh.
Mengenai transplantasi organ, berdasarkan maqasid al-syari‘ah, hal ini diizinkan untuk
menyelamatkan nyawa, asalkan tidak menyebabkan kerugian pada donor dan
menghormati martabat tubuh manusia. Fatwa dari Majma‘ al-Figh al-Islami (2019)
menyatakan bahwa donor organ dari orang yang masih hidup atau yang telah meninggal
boleh dilakukan dengan syarat adanya persetujuan dan tanpa unsur eksploitasi finansial.

Terkait teknologi reproduksi seperti fertilisasi in vitro dan kloning, dalam figh,
fertilisasi in vitro diperkenankan jika dilakukan oleh pasangan yang sah dan tidak
melibatkan pihak luar. Namun, kloning manusia dianggap bertentangan dengan prinsip
pelindungan keturunan (hifz al-nasl) karena berpotensi menimbulkan kekacauan garis
keturunan dan penyimpangan etis (Suharto, 2021).

Mengenai euthanasia dan hak untuk berakhir hidup, euthanasia aktif umumnya
dilarang dalam figh karena melanggar aturan melawan pembunuhan (la taqtuld
anfusakum). Namun, menghentikan dukungan medis diperbolehkan jika pasien secara
medis dinyatakan mati otak dan tidak ada harapan pemulihan, berdasarkan prinsip
dartrah dan penghapusan beban berlebih (raf‘ al-haraj) (Al-Mansour, 2022).

Adapun rekayasa genetika dan terapi gen, rekayasa genetika untuk tujuan
penyembuhan diizinkan selama tidak mengubah esensi kemanusiaan atau mengganggu
ciptaan Tuhan secara berlebihan. Penelitian genetik pada hewan untuk pengembangan
vaksin juga dapat diterima, dengan syarat tidak menimbulkan dampak negatif terhadap
lingkungan (Aziz & Karim, 2020).

Integrasi Etika Figh dengan Bioetika Global

Pendekatan figh terhadap bioetika memiliki kesamaan dengan prinsip bioetika
global, khususnya dalam nilai-nilai universal seperti penghargaan terhadap kehidupan,
otonomi individu, dan keadilan sosial. Namun, figh menambahkan dimensi spiritual yang
lebih dalam dengan menjadikan setiap tindakan medis sebagai wujud ibadah dan
pertanggungjawaban kepada Allah SWT (Abdullah, 2019). Oleh karena itu,
penggabungan antara figh dan bioetika modern sangat penting untuk membentuk
kerangka etis yang holistik dan adil (Listiyana dkk., 2024).

Di era bioteknologi dan kecerdasan buatan, prinsip-prinsip figh harus terus
disesuaikan dengan konteks agar dapat menangani isu baru seperti manipulasi genetik,

2344



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2341-2346 elSSN: 3024-8140

penyimpanan data biologis, dan biohacking. Melalui proses ijtihad kolektif (ijtihad
jama‘7) yang melibatkan ulama, dokter, dan pakar etika, Islam dapat memberikan arahan
normatif yang relevan dengan kemajuan ilmu tanpa mengorbankan nilai moralnya
(Hassan & Omar, 2024).

Kesimpulan dan Saran

Kesimpulan

Berdasarkan hasil pembahasan mengenai prinsip-prinsip figih Islam dalam
menghadapi isu-isu bioetika kontemporer, dapat disimpulkan bahwa figih memiliki
landasan etik dan normatif yang kuat melalui konsep magasid al-syari‘ah. Lima tujuan
utama syariat, yaitu menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta, menjadi
pedoman dasar dalam menentukan kebolehan praktik medis modern seperti
transplantasi organ, teknologi reproduksi, dan rekayasa genetika. Prinsip-prinsip
seperti al-dararat tubih al-mahzuarat (keadaan darurat membolehkan yang terlarang)
dan jalb al-masalih wa dar’ al-mafasid (mengambil manfaat dan menolak kerusakan)
menunjukkan bahwa figih Islam bersifat dinamis dan mampu menyesuaikan diri
dengan perkembangan teknologi kedokteran.

Selain itu, bahasa figih berfungsi sebagai sarana etis yang menghubungkan nilai-
nilai wahyu dengan dinamika ilmu pengetahuan modern. Terminologi hukum Islam
seperti halal, haram, makruh, dan mubah tidak sekadar memiliki arti legal-formal, tetapi
juga mengandung nilai moral yang menjadi panduan dalam pengambilan keputusan
medis. Dengan demikian, figih Islam berperan tidak hanya sebagai sistem hukum agama,
melainkan juga sebagai landasan etika universal yang dapat diimplementasikan dalam
perkembangan sains dan teknologi kesehatan masa kini.

Saran

Untuk penelitian selanjutnya, disarankan agar pembahasan diperluas melalui
kajian empiris yang menelaah kasus-kasus nyata terkait penerapan figih dalam isu
bioetika, seperti fatwa tentang donor organ, bayi tabung, atau kloning. Pendekatan ini
akan memberikan gambaran yang lebih konkret serta memperkuat relevansi antara
teori figih dan praktik kedokteran modern. Selain itu, pengayaan teori dengan meninjau
kembali konsep maqasid al-syari‘ah dalam perspektif kontemporer sangat diperlukan
agar analisis figih dapat lebih responsif terhadap perkembangan bioteknologi dan etika
medis global.

Penelitian lintas disiplin yang melibatkan ulama, pakar etika, dan tenaga medis juga
sangat dianjurkan untuk memperluas ruang dialog antara agama dan sains. Kolaborasi
tersebut diharapkan mampu melahirkan pedoman etik Islam yang lebih aplikatif dan
sejalan dengan tuntutan profesionalisme di bidang kesehatan. Dengan sinergi tersebut,
figih Islam dapat terus berperan sebagai panduan moral yang menuntun kemajuan
teknologi medis agar tetap berpihak pada nilai-nilai kemanusiaan dan prinsip syariat
Islam.

Daftar Pustaka

2345



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2341-2346 elSSN: 3024-8140

Azhar, N. H., Mohd Zin, M. Z., & Rahman, A. A. (2024). The Concept of Necessity
(Darurah)in Islamic Law and its Application in the Use of Blood Plasma in Medicine.
International Journal of Academic Research in Business and Social Sciences, 14(10),
Pages 3117-3125. https://doi.org/10.6007/IJARBSS/v14-i110/23188

Abdullah, A. (2019). Islamic Ethics and Biomedical Innovations: A Figh Perspective. Journal
of Islamic Bioethics, 5(2), 123-137.

Al-Farsi, H. (2020). Necessity and Prohibition: The Application of Darurah in Islamic Medical
Ethics. Journal of Contemporary Figh Studies, 8(1), 45-62.

Al-Khater, R. (2022). IVF and Islamic Jurisprudence: Legal and Ethical Implications.
Bioethics Review, 14(3), 201-218.

Al-Mansour, S. (2022). Euthanasia in Islamic Law: Between Mercy and Prohibition.
International Journal of Sharia and Ethics, 9(1), 67-83.

Al-Mutairi, F. (2021). Organ Transplantation and Magqasid al-Shariah in Contemporary
Fatwas. Islamic Law and Society, 28(4), 377-396.

Al-Qaradawi, Y. (2019). Contemporary Issues in Islamic Jurisprudence. Cairo: Dar al-
Shurug.

Aziz, N., & Karim, R. (2020). Genetic Engineering and Islamic Ethical Boundaries. Asian
Journal of Islamic Bioethics, 6(2), 102-118.

Hassan, R., & Omar, Z. (2024). Collective ljtihad and Emerging Bioethical Challenges in
Islam. Global Islamic Ethics Journal, 12(1), 55-74.

Indrawan, D. (2020). Path analysis (andlisis jalur): Pengaruh quality work life terhadap
employee engagement dan turnover intention perawat rumah sakit. Universitas
Islam Negeri Malang.

Jasser Auda. (2018). Magqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach.
London: International Institute of Islamic Thought (11IT).

Listiyana, A. (2024). Implementasi integrasi Islam dan sains dalam pendidikan Kesehatan
(sertifikat hak cipta). Universitas Islam Negeri Malang.

Majma‘ al-Figh al-Islami. (2019). Fatwa on Organ Transplantation and Brain Death.
Proceedings of the Islamic Figh Academy Conference, Jeddah: OIC.

Minarno, E. B. (2024). Strategi pengambilan keputusan etik melalui pembelajaran
bioetika dalam rangka menyikapi perkembangan biologi modern. Universitas
Islam Negeri Malang.

Rahman, F. (2018). Islamic Legal Reasoning in Biomedical Ethics: Challenges and Prospects.
Contemporary Islamic Studies Review, 7(3), 201-215.

Saleem, S. M., & Jan, S. S. (2022). Islam, Ethics and Modern Medicine: From Theory to
Medical Practice: A Narrative Review. Millah: Journal of Religious Studies, 465-490.
https://doi.org/10.20885/millah.vol21.iss2.art6

Shihab, M., & Haron, N. (2022). Linguistic Normativity in Figh and its Role in Islamic
Bioethics. Journal of Islamic Thought, 17(2), 98-113.

Suharto, A. (2021). Cloning, Reproduction, and the Limits of Shariah Ethics. Indonesian
Journal of Islamic Bioethics, 3(1), 11-29.

Yusuf, A., & Nurdin, M. (2023). Moral Reasoning in Islamic Ethics of Euthanasia. Journal of
Medical and Religious Ethics, 10(4), 142-157.

2346



