
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 
Volume 3, Issue November, 2025 pp. 2341-2346     http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Prinsip penyelesaian beberapa isu bioetika dalam bahasa 
fiqih 
 

Dwi Anisa Pratiwi1, Alifatur Rohma2, Luqman Taufiqul Hakim3 
1,2,3,Program Studi Farmasi, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: dwia6522@gmail.com   
 

A B S T R A K 
Kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi di bidang biomedis telah 
membawa dampak besar bagi kehidupan manusia, namun juga 
menimbulkan berbagai persoalan etis yang menuntut pandangan 
hukum Islam (fiqih) sebagai dasar penyelesaiannya. Penelitian ini 
bertujuan untuk mengkaji prinsip-prinsip fiqih Islam dalam merespons 
isu-isu bioetika modern serta menelusuri peran bahasa fiqih sebagai 
instrumen moral dalam menghadapi perkembangan teknologi 
kedokteran. Kajian ini menggunakan metode kualitatif dengan 
pendekatan studi pustaka yang bersumber dari kitab-kitab fiqih klasik 

dan kontemporer, fatwa lembaga keagamaan, serta penelitian ilmiah terbaru. Hasil penelitian menunjukkan 
bahwa pendekatan fiqih terhadap persoalan bioetika berlandaskan pada maqāṣid al-syarī‘ah, yaitu 
perlindungan terhadap agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Prinsip-prinsip seperti darūrah, 
pertimbangan maslahat dan mafsadat, serta kaidah al-ḍarūrāt tubīḥ al-maḥẓūrāt digunakan sebagai dasar 
penetapan hukum terhadap praktik medis modern seperti transplantasi organ, fertilisasi in vitro, euthanasia, 
dan rekayasa genetika. Selain itu, bahasa fiqih berfungsi sebagai pedoman etis yang menghubungkan nilai-
nilai agama dengan kemajuan sains, membentuk pandangan yang seimbang antara moralitas dan inovasi 
ilmiah. Oleh karena itu, integrasi antara fiqih dan bioetika modern diperlukan untuk mewujudkan etika 
kedokteran yang komprehensif, manusiawi, dan berakar pada nilai-nilai spiritual Islam. 

 
A B S T R A C T 
The rapid advancement of science and technology in the biomedical field has greatly benefited human life 
but has also raised various ethical issues that require guidance from Islamic jurisprudence (fiqh). This study 
aims to examine the principles of Islamic fiqh in addressing modern bioethical challenges and to explore the 
role of fiqh language as a moral framework in responding to developments in medical technology. The 
research employs a qualitative method with a library research approach, drawing from classical and 
contemporary fiqh texts, religious fatwas, and recent scientific studies. The findings reveal that the maqāṣid 
al-syarī‘ah (objectives of Islamic law)—protection of religion, life, intellect, lineage, and property—form the 
foundation for ethical evaluation in medical practices. Principles such as darūrah (necessity), maslahah and 
mafsadah (benefit and harm), and the legal maxim al-ḍarūrāt tubīḥ al-maḥẓūrāt (necessities permit 
prohibitions) are applied to issues such as organ transplantation, in vitro fertilization, euthanasia, and 
genetic engineering. Furthermore, the language of fiqh functions as an ethical and epistemological guide that 
bridges religious values and scientific progress, fostering a balanced perspective between morality and 
innovation. Therefore, the integration of fiqh and modern bioethics is essential to build a holistic, humane, 
and spiritually grounded framework for contemporary medical ethics. 
 

 

Kata Kunci: 
Bioetika, hukum Islam, 
maqāṣid al-syarī‘ah, 
darūrah, etika kedokteran. 
 
Keywords: 
Bioethics, Islamic fiqh, 
maqāṣid al-syarī‘ah, 
darūrah, medical ethics. 
 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2341-2346  eISSN: 3024-8140 

2342 
 

Pendahuluan 

Perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi, khususnya di bidang kedokteran 
dan biologi, telah membawa banyak manfaat bagi kehidupan manusia. Penemuan-
penemuan baru di bidang reproduksi, transplantasi organ, rekayasa genetika, hingga 
teknologi kedokteran modern menimbulkan pertanyaan-pertanyaan etis yang 
kompleks. Pertanyaan tersebut tidak hanya menyangkut aspek medis, tetapi juga 
menyentuh ranah moral, agama, dan hukum yang sangat dekat dengan kehidupan umat 
beragama, khususnya umat Islam (Indrawan, 2020). 

Dalam konteks Islam, fiqih sebagai disiplin hukum Islam memiliki peran penting 
dalam memberikan panduan terhadap berbagai fenomena baru yang muncul akibat 
kemajuan teknologi tersebut. Prinsip-prinsip syariat, seperti menjaga jiwa (hifz al-nafs), 
menjaga keturunan (hifz al-nasl), serta menjaga akal dan agama, menjadi landasan 
utama dalam menilai kebolehan atau larangan suatu tindakan medis. Oleh karena itu, 
isu-isu bioetika dalam fiqih selalu melibatkan pertimbangan antara maslahat dan 
mafsadat, serta penyesuaian dengan perkembangan zaman(Azhar et al., 2024). 

Pentingnya ijtihad ulama dalam merespons persoalan kontemporer juga dibahas 
dalam rasionalitas mengenai bioetika dalam fiqih. Hal ini dapat dilihat dari berbagai 
fatwa yang dikeluarkan lembaga keagamaan tentang hukum bayi tabung, donor organ, 
hingga penggunaan teknologi kloning. Dengan demikian, pembahasan tentang isu 
bioetika dalam fiqih tidak hanya sebatas kajian hukum semata, tetapi juga menjadi ruang 
dialog antara agama, sains, dan kemanusiaan dalam rangka menjaga keseimbangan 
antara kemajuan teknologi dan nilai-nilai moral Islam. 

Penelitian ini bertujuan untuk menjelaskan hubungan dan relevansi antara bioetika 
modern dengan prinsip-prinsip fiqih Islam , menguraikan prinsip dasar fiqih yang dapat 
dijadikan pedoman dalam menyelesaikan isu-isu bioetika kontemporer , serta 
menganalisis metode istinbath hukum fiqih dalam memberikan jawaban terhadap 
dilema etis di bidang biomedis. 

Pembahasan  

Metode pembahasan dalam kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan 
menitikberatkan pada studi kepustakaan (library research). Sumber data yang 
digunakan seperti kitab-kitab fiqih klasik dan kontemporer, fatwa-fatwa lembaga 
keagamaan, serta artikel jurnal nasional dan internasional yang terbit dalam lima tahun 
terakhir. Pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran literatur yang relevan 
dengan isu bioetika, seperti transplantasi organ, teknologi reproduksi, euthanasia, dan 
rekayasa genetika. Analisis data dilakukan dengan metode deskriptif-analitis, yaitu 
menggambarkan pandangan ulama dan pakar fiqih mengenai isu-isu bioetika, kemudian 
dianalisis dengan merujuk pada prinsip-prinsip dasar syariat Islam. Beberapa kaidah fiqih 
yang digunakan antara lain maqāṣid al-syarī‘ah, konsep darurat (ḍarūrah), serta prinsip 
maslahat dan mafsadat. Dengan metode ini, setiap isu bioetika ditimbang berdasarkan 
relevansinya dengan tujuan utama syariat, yakni menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, 
dan harta. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2341-2346  eISSN: 3024-8140 

2343 
 

Selain itu, pembahasan ini juga menggunakan pendekatan komparatif untuk 
menelaah perbedaan pandangan di antara para ulama dan lembaga fatwa. Hal ini 
penting agar terlihat dinamika ijtihad dalam merespons tantangan bioetika modern, 
serta memberikan pemahaman yang lebih utuh dan kontekstual mengenai bagaimana 
fiqih berinteraksi dengan perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi kedokteran 
(Minarno, 2024). 

Metodologi Fiqh Islam dalam Menangani Isu Bioetika Modern  

Fiqh Islam dilengkapi dengan kerangka metodologi yang lengkap untuk 
merespons tantangan bioetika kontemporer. Konsep-konsep seperti maqāṣid al-
syarī‘ah, darūrah (keadaan mendesak), maslahat dan mafsadat, serta prinsip-prinsip 
fiqhiyyah yang umum, menjadi alat utama dalam menetapkan hukum terhadap inovasi 
baru di bidang kedokteran (Al-Qaradawi, 2019). Pendekatan ini memastikan bahwa fiqh 
tetap adaptif terhadap masalah-masalah terkini, seperti rekayasa genetik, fertilisasi in 
vitro, euthanasia, dan donor organ. 

Konsep maqāṣid al-syarī‘ah, yang diperkenalkan oleh al-Syathibi dan 
dikembangkan oleh para ahli modern seperti Jasser Auda (2018), menyoroti lima tujuan 
pokok syariat: melindungi agama (hifz al-dīn), nyawa (hifz al-nafs), akal (hifz al-‘aql), 
keturunan (hifz al-nasl), dan harta (hifz al-māl). Dalam ranah bioetika, prinsip ini 
berfungsi sebagai acuan untuk mengevaluasi apakah suatu intervensi medis mendukung 
atau justru merusak salah satu tujuan tersebut. Sebagai contoh, prosedur transplantasi 
organ dianggap sah jika tujuannya adalah menjaga keselamatan jiwa dan tidak 
menimbulkan kerugian yang lebih besar (Al-Mutairi, 2021). 

Selain itu, konsep darūrah sering diterapkan dalam keputusan etis medis Islam. 
Aturan "al-ḍarūrāt tubīḥ al-maḥẓūrāt" (keadaan darurat mengizinkan hal yang biasanya 
dilarang) menjadi dasar utama untuk menyetujui tindakan medis yang sebelumnya tidak 
diperbolehkan, seperti penggunaan bahan non-halal dalam pengobatan (Al-Farsi, 2020). 
Pendekatan ini menekankan keseimbangan antara manfaat dan kerugian, sambil 
memperhatikan prinsip kehati-hatian (iḥtiyāṭ). 

Bahasa Fiqh sebagai Alat Etika dalam Bioetika Kontemporer  

Bahasa fiqh memiliki kerangka normatif yang unik, yang memungkinkan dialog 
antara teks syariat dan konteks sosial ilmiah. Dalam bidang bioetika, bahasa fiqh tidak 
hanya berperan sebagai instrumen hukum, tetapi juga sebagai panduan etis dan moral 
untuk menafsirkan nilai-nilai kehidupan manusia. Menurut Shihab dan Haron (2022), 
penerapan istilah-istilah seperti halal, haram, makruh, dan mubah dalam diskusi medis 
mencerminkan upaya untuk mempertahankan integritas moral di tengah kemajuan 
ilmiah. 

Fiqh tidak hanya bergantung pada sumber teks utama seperti Al-Qur'an dan Hadis, 
tetapi juga memanfaatkan ijtihad sebagai bentuk penalaran hukum untuk menghadapi 
kasus baru tanpa preseden. Melalui teknik seperti qiyas (analogi), istihsan (preferensi 
hukum), dan maslahah mursalah (manfaat umum), para ulama dapat memberikan fatwa 
yang sesuai dengan konteks permasalahan medis modern (Rahman, 2018). Misalnya, 
topik fertilisasi in vitro dianggap diperbolehkan selama tidak melanggar prinsip 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2341-2346  eISSN: 3024-8140 

2344 
 

keturunan yang sah (nasab syar‘i) dan dilakukan dalam kerangka pernikahan yang valid 
(Al-Khater, 2022). 

Dalam diskusi bioetika saat ini, bahasa fiqih membantu mencegah pengurangan 
isu moral hanya pada aspek teknis. Contohnya, perdebatan tentang euthanasia di Islam 
tidak hanya dilihat dari sudut medis, tetapi juga mempertimbangkan nilai pelindungan 
nyawa (hifz al-nafs) dan larangan mengakhiri hidup tanpa alasan yang sah (Yusuf & 
Nurdin, 2023). Dengan demikian, bahasa fiqih berfungsi sebagai pemandu moral dan 
epistemologis dalam percakapan bioetika global(Saleem & Jan, 2022). 

Pendekatan Fiqh terhadap Isu Bioetika Kontemporer 

Beberapa masalah bioetika modern dapat dieksplorasi melalui prinsip-prinsip fiqh. 
Mengenai transplantasi organ, berdasarkan maqāṣid al-syarī‘ah, hal ini diizinkan untuk 
menyelamatkan nyawa, asalkan tidak menyebabkan kerugian pada donor dan 
menghormati martabat tubuh manusia. Fatwa dari Majma‘ al-Fiqh al-Islāmī (2019) 
menyatakan bahwa donor organ dari orang yang masih hidup atau yang telah meninggal 
boleh dilakukan dengan syarat adanya persetujuan dan tanpa unsur eksploitasi finansial. 

Terkait teknologi reproduksi seperti fertilisasi in vitro dan kloning, dalam fiqh, 
fertilisasi in vitro diperkenankan jika dilakukan oleh pasangan yang sah dan tidak 
melibatkan pihak luar. Namun, kloning manusia dianggap bertentangan dengan prinsip 
pelindungan keturunan (hifz al-nasl) karena berpotensi menimbulkan kekacauan garis 
keturunan dan penyimpangan etis (Suharto, 2021). 

Mengenai euthanasia dan hak untuk berakhir hidup, euthanasia aktif umumnya 
dilarang dalam fiqh karena melanggar aturan melawan pembunuhan (lā taqtulū 
anfusakum). Namun, menghentikan dukungan medis diperbolehkan jika pasien secara 
medis dinyatakan mati otak dan tidak ada harapan pemulihan, berdasarkan prinsip 
darūrah dan penghapusan beban berlebih (raf‘ al-ḥaraj) (Al-Mansour, 2022). 

Adapun rekayasa genetika dan terapi gen, rekayasa genetika untuk tujuan 
penyembuhan diizinkan selama tidak mengubah esensi kemanusiaan atau mengganggu 
ciptaan Tuhan secara berlebihan. Penelitian genetik pada hewan untuk pengembangan 
vaksin juga dapat diterima, dengan syarat tidak menimbulkan dampak negatif terhadap 
lingkungan (Aziz & Karim, 2020). 

Integrasi Etika Fiqh dengan Bioetika Global 

Pendekatan fiqh terhadap bioetika memiliki kesamaan dengan prinsip bioetika 
global, khususnya dalam nilai-nilai universal seperti penghargaan terhadap kehidupan, 
otonomi individu, dan keadilan sosial. Namun, fiqh menambahkan dimensi spiritual yang 
lebih dalam dengan menjadikan setiap tindakan medis sebagai wujud ibadah dan 
pertanggungjawaban kepada Allah SWT (Abdullah, 2019). Oleh karena itu, 
penggabungan antara fiqh dan bioetika modern sangat penting untuk membentuk 
kerangka etis yang holistik dan adil (Listiyana dkk., 2024). 

Di era bioteknologi dan kecerdasan buatan, prinsip-prinsip fiqh harus terus 
disesuaikan dengan konteks agar dapat menangani isu baru seperti manipulasi genetik, 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2341-2346  eISSN: 3024-8140 

2345 
 

penyimpanan data biologis, dan biohacking. Melalui proses ijtihad kolektif (ijtihād 
jamā‘ī) yang melibatkan ulama, dokter, dan pakar etika, Islam dapat memberikan arahan 
normatif yang relevan dengan kemajuan ilmu tanpa mengorbankan nilai moralnya 
(Hassan & Omar, 2024). 

Kesimpulan dan Saran  

Kesimpulan 

Berdasarkan hasil pembahasan mengenai prinsip-prinsip fiqih Islam dalam 
menghadapi isu-isu bioetika kontemporer, dapat disimpulkan bahwa fiqih memiliki 
landasan etik dan normatif yang kuat melalui konsep maqāṣid al-syarī‘ah. Lima tujuan 
utama syariat, yaitu menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta, menjadi 
pedoman dasar dalam menentukan kebolehan praktik medis modern seperti 
transplantasi organ, teknologi reproduksi, dan rekayasa genetika. Prinsip-prinsip 
seperti al-ḍarūrāt tubīḥ al-maḥẓūrāt (keadaan darurat membolehkan yang terlarang) 
dan jalb al-maṣāliḥ wa dar’ al-mafāsid (mengambil manfaat dan menolak kerusakan) 
menunjukkan bahwa fiqih Islam bersifat dinamis dan mampu menyesuaikan diri 
dengan perkembangan teknologi kedokteran. 

Selain itu, bahasa fiqih berfungsi sebagai sarana etis yang menghubungkan nilai-
nilai wahyu dengan dinamika ilmu pengetahuan modern. Terminologi hukum Islam 
seperti halal, haram, makruh, dan mubah tidak sekadar memiliki arti legal-formal, tetapi 
juga mengandung nilai moral yang menjadi panduan dalam pengambilan keputusan 
medis. Dengan demikian, fiqih Islam berperan tidak hanya sebagai sistem hukum agama, 
melainkan juga sebagai landasan etika universal yang dapat diimplementasikan dalam 
perkembangan sains dan teknologi kesehatan masa kini. 

Saran 

Untuk penelitian selanjutnya, disarankan agar pembahasan diperluas melalui 
kajian empiris yang menelaah kasus-kasus nyata terkait penerapan fiqih dalam isu 
bioetika, seperti fatwa tentang donor organ, bayi tabung, atau kloning. Pendekatan ini 
akan memberikan gambaran yang lebih konkret serta memperkuat relevansi antara 
teori fiqih dan praktik kedokteran modern. Selain itu, pengayaan teori dengan meninjau 
kembali konsep maqāṣid al-syarī‘ah dalam perspektif kontemporer sangat diperlukan 
agar analisis fiqih dapat lebih responsif terhadap perkembangan bioteknologi dan etika 
medis global. 

Penelitian lintas disiplin yang melibatkan ulama, pakar etika, dan tenaga medis juga 
sangat dianjurkan untuk memperluas ruang dialog antara agama dan sains. Kolaborasi 
tersebut diharapkan mampu melahirkan pedoman etik Islam yang lebih aplikatif dan 
sejalan dengan tuntutan profesionalisme di bidang kesehatan. Dengan sinergi tersebut, 
fiqih Islam dapat terus berperan sebagai panduan moral yang menuntun kemajuan 
teknologi medis agar tetap berpihak pada nilai-nilai kemanusiaan dan prinsip syariat 
Islam. 

Daftar Pustaka  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2341-2346  eISSN: 3024-8140 

2346 
 

Azhar, N. H., Mohd Zin, M. Z., & Rahman, A. A. (2024). The Concept of Necessity 
(Darurah) in Islamic Law and its Application in the Use of Blood Plasma in Medicine. 
International Journal of Academic Research in Business and Social Sciences, 14(10), 
Pages 3117-3125. https://doi.org/10.6007/IJARBSS/v14-i10/23188 

Abdullah, A. (2019). Islamic Ethics and Biomedical Innovations: A Fiqh Perspective. Journal 
of Islamic Bioethics, 5(2), 123–137. 

Al-Farsi, H. (2020). Necessity and Prohibition: The Application of Darurah in Islamic Medical 
Ethics. Journal of Contemporary Fiqh Studies, 8(1), 45–62. 

Al-Khater, R. (2022). IVF and Islamic Jurisprudence: Legal and Ethical Implications. 
Bioethics Review, 14(3), 201–218. 

Al-Mansour, S. (2022). Euthanasia in Islamic Law: Between Mercy and Prohibition. 
International Journal of Sharia and Ethics, 9(1), 67–83. 

Al-Mutairi, F. (2021). Organ Transplantation and Maqasid al-Shariah in Contemporary 
Fatwas. Islamic Law and Society, 28(4), 377–396. 

Al-Qaradawi, Y. (2019). Contemporary Issues in Islamic Jurisprudence. Cairo: Dar al-
Shuruq. 

Aziz, N., & Karim, R. (2020). Genetic Engineering and Islamic Ethical Boundaries. Asian 
Journal of Islamic Bioethics, 6(2), 102–118. 

Hassan, R., & Omar, Z. (2024). Collective Ijtihad and Emerging Bioethical Challenges in 
Islam. Global Islamic Ethics Journal, 12(1), 55–74. 

Indrawan, D. (2020). Path analysis (analisis jalur): Pengaruh quality work life terhadap 
employee engagement dan turnover intention perawat rumah sakit. Universitas 
Islam Negeri Malang. 

Jasser Auda. (2018). Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. 
London: International Institute of Islamic Thought (IIIT). 

Listiyana, A. (2024). Implementasi integrasi Islam dan sains dalam pendidikan Kesehatan 
(sertifikat hak cipta). Universitas Islam Negeri Malang. 

Majma‘ al-Fiqh al-Islāmī. (2019). Fatwa on Organ Transplantation and Brain Death. 
Proceedings of the Islamic Fiqh Academy Conference, Jeddah: OIC. 

Minarno, E. B. (2024). Strategi pengambilan keputusan etik melalui pembelajaran 
bioetika dalam rangka menyikapi perkembangan biologi modern. Universitas 
Islam Negeri Malang. 

Rahman, F. (2018). Islamic Legal Reasoning in Biomedical Ethics: Challenges and Prospects. 
Contemporary Islamic Studies Review, 7(3), 201–215. 

Saleem, S. M., & Jan, S. S. (2022). Islam, Ethics and Modern Medicine: From Theory to 
Medical Practice: A Narrative Review. Millah: Journal of Religious Studies, 465–490. 
https://doi.org/10.20885/millah.vol21.iss2.art6 

Shihab, M., & Haron, N. (2022). Linguistic Normativity in Fiqh and its Role in Islamic 
Bioethics. Journal of Islamic Thought, 17(2), 98–113. 

Suharto, A. (2021). Cloning, Reproduction, and the Limits of Shariah Ethics. Indonesian 
Journal of Islamic Bioethics, 3(1), 11–29. 

Yusuf, A., & Nurdin, M. (2023). Moral Reasoning in Islamic Ethics of Euthanasia. Journal of 
Medical and Religious Ethics, 10(4), 142–157. 


