
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 

Volume 3, Issue November, 2025 pp. 1686-1691     http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Distribusi Kekayaan dalam Perspektif Ekonomi Makro 
Islam: Antara Keadilan dan Pertumbuhan 

 

Ernina Elisa1*, Imahda Khoiri Furqon2  
1, Ekonomi Syariah, UIN K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan; 2,  
e-mail: ernina.elisa24030@mhs.uingusdur.ac.id , imahda.khoiri.furqon@uingusdur.ac.id 

A B S T R A K 
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis distribusi kekayaan dalam 
perspektif ekonomi makro Islam dengan menitikberatkan pada 
hubungan antara keadilan dan pertumbuhan ekonomi. Dalam ekonomi 
Islam, kekayaan dipandang sebagai amanah yang harus didistribusikan 
secara adil untuk mencapai kesejahteraan sosial (falah). Artikel ini 
menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka yang 
berfokus pada teori-teori makroekonomi Islam dan prinsip maqashid al-
shariah. Hasil penelitian menunjukkan bahwa distribusi kekayaan yang 
adil merupakan fondasi bagi pertumbuhan ekonomi yang berkelanjutan. 
Instrumen seperti zakat, infak, dan wakaf berfungsi sebagai mekanisme 
pemerataan sekaligus motor penggerak produktivitas ekonomi umat. 

Kebijakan ekonomi Islam yang berorientasi pada keadilan distributif terbukti mampu mendorong 
pertumbuhan yang inklusif dan mengurangi kesenjangan sosial. 
A B S T R A C T 

This study aims to analyze wealth distribution from the perspective of Islamic macroeconomics, focusing 
on the relationship between justice and economic growth. In Islamic economics, wealth is considered a 
trust that must be distributed fairly to achieve social welfare (falah). This paper employs a qualitative 
approach with a literature review focusing on Islamic macroeconomic theories and the principles of 
maqashid al-shariah. The findings show that fair wealth distribution forms the foundation of sustainable 
economic growth. Instruments such as zakat, infak, and waqf serve not only as redistribution mechanisms 
but also as drivers of economic productivity. Islamic economic policies based on distributive justice are 
shown to foster inclusive growth and reduce social inequality. 
 

 

Pendahuluan  

Distribusi kekayaan merupakan salah satu isu sentral dalam teori ekonomi makro, baik 
dalam sistem ekonomi konvensional maupun dalam sistem ekonomi Islam. Dalam 
konteks Islam, distribusi kekayaan tidak hanya dipandang sebagai masalah ekonomi, 
melainkan juga sebagai persoalan moral, sosial, dan spiritual (Chapra, 2016). Al-Qur’an 
secara tegas menolak penumpukan harta pada segelintir orang sebagaimana termaktub 
dalam QS. Al-Hasyr ayat 7 yang menyatakan bahwa harta tidak boleh berputar di 
kalangan orang kaya saja. Ayat ini menjadi dasar normatif bagi kebijakan distribusi 
kekayaan dalam Islam. Dalam ekonomi modern, ketimpangan kekayaan telah menjadi 
salah satu tantangan utama bagi stabilitas ekonomi global. Menurut data World 
Inequality Database (2023), 10% penduduk dunia menguasai lebih dari 70% kekayaan 
global. Fenomena ini menunjukkan bahwa tanpa kebijakan distribusi yang adil, 

Kata Kunci: 
Distribusi Kekayaan; 
Ekonomi Islam; Keadilan; 
Pertumbuhan Ekonomi; 
Makroekonomi Islam. 
 
Keywords: 
Wealth Distribution; Islamic 
Economics; Justice; 
Economic Growth; Islamic 
Macroeconomics. 
 
 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 1686-1691   eISSN: 3024-8140 

1687 
 

pertumbuhan ekonomi justru memperlebar kesenjangan. Ekonomi Islam hadir dengan 
paradigma alternatif yang menekankan keadilan sosial, tanggung jawab moral, dan 
keseimbangan antara kepentingan individu dan masyarakat (Asutay, 2013).  

Sub Pendahuluan  

1. Konsep Distribusi Kekayaan  Dalam Ekonomi Islam 

2. Prinsip Keadilan Ekonomi dan Pemerataan 

3. Pertumbuhan Ekonomi dalam Prespektif Islam 

4. Instrumen Distribusi: Zakat, Infak, Wakaf, dan Pajak 

5. Analisis Sinergi antara Keadilan dan Pertumbuhan 

 

Pembahasan  

A. Konsep Distribusi Kekayaan dalam Ekonomi Islam 

Distribusi kekayaan dalam Islam berakar pada konsep tauhid yang menegaskan bahwa 
Allah adalah pemilik mutlak seluruh sumber daya (Al-Baqarah: 29). Manusia hanya sebagai 
khalifah yang diberi amanah untuk mengelola dan mendistribusikan harta secara adil. Menurut 
Naqvi (2016), distribusi kekayaan dalam Islam tidak sekadar transfer materi, melainkan sebuah 
mekanisme moral untuk menjaga keseimbangan sosial. Distribusi ini harus memastikan bahwa 
semua individu memperoleh kesempatan yang layak untuk hidup sejahtera. Dalam kerangka 
ekonomi makro, distribusi kekayaan mencakup distribusi pendapatan, aset produktif, dan akses 
terhadap sumber daya ekonomi. Islam mendorong partisipasi ekonomi yang inklusif, 
menghindari praktik riba, gharar, dan maisir yang menimbulkan distorsi dalam distribusi 
pendapatan (El-Gamal, 2006). Dengan demikian, keadilan ekonomi dalam Islam tidak berarti 
kesetaraan absolut, melainkan keseimbangan antara hak dan tanggung jawab.  

B. Prinsip Keadilan Ekonomi dan Pemerataan 

Prinsip keadilan (‘adl) merupakan pilar utama dalam sistem ekonomi Islam. Keadilan 
dalam konteks makroekonomi Islam berarti memberikan setiap orang haknya sesuai dengan 
kontribusi dan kebutuhannya (Siddiqi, 2019). Al-Ghazali menegaskan bahwa kesejahteraan 
(maslahah) hanya dapat tercapai jika distribusi kekayaan berlangsung adil dan tidak 
menimbulkan kedzaliman. Dalam konteks modern, kebijakan redistribusi yang berbasis nilai 
Islam dapat diwujudkan melalui kombinasi instrumen zakat, subsidi sosial, dan kebijakan fiskal 
syariah (Kahf, 2018). Ekonomi Islam menganggap keadilan sebagai tujuan dan sarana. Tanpa 
keadilan, pertumbuhan ekonomi akan kehilangan makna spiritual dan moralnya. Oleh karena itu, 
sistem distribusi yang adil menjadi fondasi bagi stabilitas ekonomi jangka panjang. Konsep ini 
sejalan dengan maqashid al-shariah yang menekankan perlindungan terhadap agama, jiwa, akal, 
keturunan, dan harta (Dusuki & Bouheraoua, 2011).  

C. Pertumbuhan Ekonomi dalam Perspektif Islam 

Pertumbuhan ekonomi dalam Islam bukan sekadar peningkatan Produk Domestik Bruto 
(PDB), tetapi peningkatan kesejahteraan manusia secara komprehensif. Menurut Haneef (2015), 
pertumbuhan yang Islami harus mempertimbangkan dimensi moral, sosial, dan spiritual. Islam 
menolak paradigma materialistik yang mengukur keberhasilan ekonomi semata-mata dari 
peningkatan output. Sebaliknya, pertumbuhan ekonomi harus mendorong keseimbangan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 1686-1691   eISSN: 3024-8140 

1688 
 

antara kebutuhan dunia dan akhirat. Dalam konteks makroekonomi, distribusi kekayaan yang 
adil menciptakan permintaan agregat yang stabil dan berkelanjutan. Ketika masyarakat bawah 
memiliki daya beli yang cukup, roda ekonomi akan berputar lebih cepat tanpa menimbulkan 
ketimpangan ekstrim (Beik & Arsyianti, 2016).  

D. Instrumen Distribusi: Zakat, Infak, Wakaf, dan Pajak 

Instrumen zakat, infak, sedekah, dan wakaf (ZISWAF) merupakan pilar distribusi kekayaan 
dalam ekonomi Islam. Zakat berfungsi sebagai instrumen wajib yang mendistribusikan kekayaan 
dari kelompok kaya kepada yang membutuhkan. Menurut Ahmed (2020), zakat tidak hanya 
mengurangi kemiskinan tetapi juga mendorong sirkulasi ekonomi karena dana zakat langsung 
masuk ke sektor konsumsi masyarakat bawah. Wakaf produktif memainkan peran penting 
dalam menciptakan aset publik seperti pendidikan, kesehatan, dan infrastruktur sosial 
(Obaidullah, 2015). Selain itu, pajak dalam sistem ekonomi modern dapat dijadikan pelengkap 
zakat untuk membiayai pembangunan berbasis maqashid al-shariah (Kahf, 2018). Integrasi 
antara ZISWAF dan kebijakan fiskal modern akan memperkuat sistem keuangan Islam yang 
inklusif dan berkeadilan.  

E. Analisis Sinergi antara Keadilan dan Pertumbuhan 

Hubungan antara keadilan dan pertumbuhan ekonomi dalam Islam bersifat sinergis dan 
komplementer, bukan kontradiktif. Dalam sistem ekonomi konvensional, sering muncul 
anggapan bahwa upaya pemerataan kekayaan dapat menghambat laju pertumbuhan ekonomi 
karena dianggap mengurangi insentif bagi individu untuk berproduktivitas. Namun, paradigma 
Islam menolak dikotomi tersebut. Islam justru memandang bahwa pertumbuhan ekonomi yang 
berkelanjutan hanya dapat tercapai apabila keadilan distributif ditegakkan secara konsisten. 
Keadilan bukan sekadar nilai moral, tetapi merupakan pilar struktural yang memastikan setiap 
individu memiliki kesempatan yang layak untuk berpartisipasi dalam aktivitas ekonomi. 

Menurut Iqbal dan Mirakhor (2017), keadilan dalam distribusi kekayaan menciptakan 
stabilitas sosial dan ekonomi yang menjadi prasyarat bagi pertumbuhan berkelanjutan. Ketika 
distribusi harta berlangsung adil, kesenjangan antara kelompok kaya dan miskin akan 
berkurang, sehingga menurunkan potensi konflik sosial, kriminalitas, dan ketegangan ekonomi 
yang sering kali menghambat pembangunan. Sebaliknya, jika ketimpangan dibiarkan melebar, 
konsumsi agregat masyarakat menjadi timpang, pasar kehilangan efisiensi, dan perekonomian 
menjadi rentan terhadap krisis sosial maupun keuangan. Dalam kerangka ekonomi makro Islam, 
pemerataan pendapatan bukan hambatan bagi pertumbuhan, melainkan prasyarat bagi 
efisiensi ekonomi. Masyarakat yang memiliki daya beli merata akan menciptakan permintaan 
yang stabil dan memperkuat pasar domestik, sehingga mempercepat sirkulasi ekonomi. 

Islam juga menekankan bahwa keadilan distributif harus berjalan seiring dengan 
penguatan produktivitas ekonomi umat. Keadilan dalam Islam tidak berarti kesetaraan absolut 
yang meniadakan perbedaan kemampuan, tetapi keseimbangan antara hak dan tanggung 
jawab. Setiap individu memiliki peluang untuk memperoleh kekayaan sesuai usahanya, namun 
tetap diikat oleh kewajiban sosial untuk berbagi melalui mekanisme zakat, infak, sedekah, dan 
wakaf (ZISWAF). Dengan demikian, sistem distribusi Islam tidak mematikan semangat kerja, 
tetapi justru memotivasi produktivitas dalam koridor etika sosial. Ketika masyarakat merasa 
sistem ekonomi berjalan adil dan transparan, tingkat kepercayaan sosial (social trust) 
meningkat, dan produktivitas kolektif pun terdorong. Kondisi ini memperkuat stabilitas sosial 
serta menciptakan lingkaran ekonomi yang sehat antara pemerataan dan pertumbuhan. 

Dalam perspektif maqashid al-shariah, keseimbangan antara keadilan dan pertumbuhan 
ekonomi mencerminkan tujuan akhir dari penerapan ekonomi Islam, yaitu tercapainya 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 1686-1691   eISSN: 3024-8140 

1689 
 

kesejahteraan umat (falah) di dunia dan akhirat. Islam tidak menolak pertumbuhan ekonomi, 
namun menolak pertumbuhan yang hanya menguntungkan sebagian kecil masyarakat. 
Pertumbuhan yang sejati harus memperhatikan nilai kemaslahatan, menghindari eksploitasi 
sumber daya, dan memastikan perlindungan terhadap agama (din), jiwa (nafs), akal (‘aql), 
keturunan (nasl), dan harta (mal). Farooq (2019) menegaskan bahwa tanpa dimensi keadilan, 
pertumbuhan ekonomi hanya akan menciptakan ilusi kemakmuran. Ia mungkin meningkatkan 
angka PDB, tetapi tidak mampu menghapus kemiskinan, memperbaiki ketimpangan, atau 
mengangkat martabat manusia sebagai khalifah di bumi. 

Dalam konteks pembangunan modern, keadilan distributif juga berperan sebagai faktor 
stabilisasi makroekonomi. Ketika kekayaan terdistribusi dengan baik, pendapatan masyarakat 
menengah dan bawah meningkat, sehingga memperkuat konsumsi domestik dan memperluas 
basis pajak tanpa perlu menaikkan tarif pajak yang tinggi. Hal ini akan menciptakan 
keseimbangan fiskal yang sehat dan mengurangi ketergantungan terhadap utang luar negeri. 
Lebih jauh lagi, keadilan sosial yang terjaga akan memperkuat kepercayaan publik terhadap 
lembaga ekonomi dan keuangan syariah, yang pada gilirannya meningkatkan partisipasi 
masyarakat dalam aktivitas ekonomi formal. Dengan demikian, keadilan distributif memiliki 
dampak ganda, yakni sebagai fondasi moral dan sebagai instrumen ekonomi yang efisien. 

Sinergi antara keadilan dan pertumbuhan juga tampak dalam instrumen ekonomi Islam 
seperti zakat produktif dan wakaf berbasis pemberdayaan. Zakat yang disalurkan secara 
produktif mampu menciptakan lapangan kerja baru, memperkuat usaha mikro, kecil, dan 
menengah (UMKM), serta menumbuhkan basis produksi masyarakat. Sementara itu, wakaf 
produktif dapat dijadikan sumber pembiayaan sosial untuk sektor pendidikan, kesehatan, dan 
infrastruktur tanpa harus membebani APBN negara. Dengan demikian, kebijakan redistribusi 
yang berlandaskan nilai Islam justru menjadi motor penggerak pertumbuhan ekonomi yang 
inklusif dan berkelanjutan(Abubakar Muhammad et al., 2025). 

Lebih dari itu, sistem ekonomi Islam berupaya menghindari pertumbuhan yang 
eksploitatif dan destruktif terhadap lingkungan maupun masyarakat. Pertumbuhan yang Islami 
adalah pertumbuhan yang menjaga harmoni antara manusia, alam, dan Tuhan. Dengan prinsip 
adl (keadilan), ihsan (kebajikan), dan maslahah (kemanfaatan), ekonomi Islam mengarahkan 
aktivitas ekonomi agar tidak hanya berorientasi pada laba, tetapi juga keberlanjutan sosial dan 
ekologi. Dalam jangka panjang, keseimbangan ini menciptakan pertumbuhan yang stabil, 
tangguh, dan bernilai spiritual. 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa Islam tidak melihat keadilan dan 
pertumbuhan sebagai dua kutub yang saling menegasikan, melainkan sebagai dua pilar utama 
pembangunan ekonomi. Pertumbuhan yang berlandaskan keadilan akan menghasilkan 
kesejahteraan yang menyeluruh dan berkeadilan sosial. Sebaliknya, keadilan tanpa 
pertumbuhan akan melahirkan stagnasi dan ketergantungan. Oleh karena itu, sistem ekonomi 
Islam berupaya mensinergikan keduanya dalam satu kerangka nilai yang utuh: keadilan sebagai 
landasan moral, pertumbuhan sebagai hasil rasional, dan falah sebagai tujuan akhir bagi umat 
manusia. 

 

 

 

 

Kesimpulan dan Saran  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 1686-1691   eISSN: 3024-8140 

1690 
 

Distribusi kekayaan dalam perspektif ekonomi makro Islam merupakan pilar utama dalam 
membangun sistem ekonomi yang berkeadilan, berkelanjutan, dan berorientasi pada 
kesejahteraan kolektif (falah). Islam memandang kekayaan sebagai amanah dari Allah SWT yang 
harus dikelola dan didistribusikan dengan prinsip tanggung jawab moral dan sosial. Oleh karena 
itu, persoalan distribusi bukan hanya masalah ekonomi teknis, melainkan juga bagian dari misi 
etis dan spiritual untuk menegakkan keadilan di tengah masyarakat. Dalam konteks 
makroekonomi, distribusi kekayaan yang adil tidak hanya menjamin keseimbangan sosial, tetapi 
juga menjadi pondasi bagi pertumbuhan ekonomi yang stabil dan inklusif. 

Keadilan distributif dalam Islam tidak dimaknai sebagai kesetaraan mutlak, melainkan 
keseimbangan antara hak dan kewajiban setiap individu sesuai kontribusi dan kebutuhannya. 
Prinsip ini menegaskan bahwa kesejahteraan masyarakat hanya dapat tercapai jika kekayaan 
tidak menumpuk pada segelintir orang, sebagaimana ditegaskan dalam QS. Al-Hasyr ayat 7. 
Dengan mekanisme yang jelas seperti zakat, infak, sedekah, dan wakaf (ZISWAF), Islam 
menyediakan instrumen konkret untuk redistribusi kekayaan secara berkeadilan. Zakat 
berperan sebagai instrumen wajib yang menyalurkan harta dari kelompok mampu kepada yang 
membutuhkan, infak dan sedekah menumbuhkan solidaritas sosial, sedangkan wakaf berfungsi 
memperkuat sektor publik melalui penyediaan aset produktif dalam bidang pendidikan, 
kesehatan, dan kesejahteraan sosial. 

Lebih jauh lagi, instrumen-instrumen ekonomi Islam tersebut memiliki dampak ganda 
(multiplier effect) terhadap perekonomian. Pertama, secara langsung mengurangi ketimpangan 
dan kemiskinan; kedua, memperluas basis konsumsi masyarakat; ketiga, meningkatkan 
partisipasi ekonomi kelompok bawah yang selama ini terpinggirkan. Dengan demikian, sistem 
distribusi Islam bukan hanya bersifat karitatif, tetapi juga produktif dan transformasional, 
karena mengubah bantuan sosial menjadi kekuatan ekonomi yang berkelanjutan. 

Kebijakan fiskal dan moneter di negara berpenduduk mayoritas Muslim semestinya 
disinergikan dengan prinsip-prinsip maqashid al-shariah, agar tujuan ekonomi tidak berhenti 
pada pertumbuhan materi, tetapi juga mengarah pada kemaslahatan manusia secara 
menyeluruh. Sinergi antara kebijakan fiskal berbasis zakat dan sistem moneter syariah yang 
bebas riba dapat menciptakan stabilitas keuangan yang sehat serta memperkuat distribusi 
kekayaan secara struktural. Negara berperan penting sebagai regulator yang memastikan 
keadilan distributif berjalan melalui kebijakan perpajakan syariah, subsidi sosial, pemberdayaan 
UMKM, dan pembiayaan mikro syariah. 

Dalam jangka panjang, implementasi prinsip keadilan distributif akan menciptakan 
ekosistem ekonomi yang resilien, inklusif, dan berkeadaban. Ketika kesenjangan sosial menurun, 
tingkat kepercayaan masyarakat terhadap sistem ekonomi meningkat, dan produktivitas 
nasional pun tumbuh secara berkelanjutan. Hal ini membuktikan bahwa dalam pandangan Islam, 
keadilan dan pertumbuhan bukan dua hal yang saling bertentangan, melainkan dua dimensi 
yang saling memperkuat. Pertumbuhan ekonomi yang berlandaskan keadilan akan 
menghasilkan kesejahteraan yang hakiki, sedangkan keadilan yang diiringi pertumbuhan akan 
mewujudkan kemakmuran yang merata. 

Dengan demikian, distribusi kekayaan dalam ekonomi Islam bukan hanya strategi 
pemerataan, melainkan fondasi peradaban ekonomi yang berorientasi pada kesejahteraan 
manusia dan keberlanjutan sosial.  

 

 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 1686-1691   eISSN: 3024-8140 

1691 
 

Daftar Pustaka  

Abubakar Muhammad, A., Ibrahim, A., Yakub, A. A., Khan, H., & Hamzah, N. (2025). The Role of 
Islamic Finance in Promoting Economic Justice and Financial Inclusion among 
Marginalised Communities. Suhuf, 37(1). https://doi.org/10.23917/suhuf.v37i1.10167 

Ahmed, H. (2020). Redistribution of Wealth and Islamic Finance. ISRA International Journal of 
Islamic Finance, 12(1), 30–45. https://doi.org/10.1108/IJIF-07-2019-0101 

Asutay, M. (2013). Islamic Moral Economy as the Foundation of Islamic Finance. Islamic Finance 
Review, 8(2), 9–26. 

Beik, I. S., & Arsyianti, L. D. (2016). Measuring zakat impact on poverty and welfare using CIBEST 
Model. Journal of Islamic Monetary Economics and Finance, 1(2), 141–160. 
https://doi.org/10.21098/jimf.v1i2.14 

Chapra, M. U. (2016). The Future of Economics: An Islamic Perspective. Islamic Foundation. 
Dusuki, A. W., & Bouheraoua, S. (2011). The Framework of Maqasid al-Shariah and Its Implications 

for Islamic Finance. Islamic Research and Training Institute. 
El-Gamal, M. A. (2006). Islamic Finance: Law, Economics, and Practice. Cambridge University 

Press. 
Farooq, M. O. (2019). Toward Our Reform: Rethinking Islamic Economics. Palgrave Macmillan. 
Haneef, M. A. (2015). Contemporary Islamic Economic Thought: A Selected Comparative 

Analysis. Kuala Lumpur: IIUM Press. 
Iqbal, Z., & Mirakhor, A. (2017). Ethical Dimensions of Islamic Finance. Palgrave Macmillan. 

https://doi.org/10.1057/978-1-137-60247-9 
Kahf, M. (2018). The Role of Zakat and Waqf in Poverty Alleviation. Islamic Research and Training 

Institute. 
Naqvi, S. N. H. (2016). Ethics and Economics: An Islamic Synthesis. Islamic Foundation. 
Obaidullah, M. (2015). Awqaf Development and the SDGs. Islamic Development Bank. 
Rahman, F. (2018). Wealth Distribution and Justice in Islamic Economics. Al-Iqtishad: Journal of 

Islamic Economics, 10(2), 287–302. 
Rivai, V., & Buchari, I. (2016). Islamic Economics and Finance: Theory and Application. Jakarta: 

Rajawali Pers. 
Sadeq, A. M. (1996). Ethico-Economic Institution of Zakat: An Instrument of Self-Reliance and 

Sustainable Development. Islamic Economic Studies, 4(1), 1–36. 
Siddiqi, M. N. (2019). Issues in Islamic Economics. Leicester: Islamic Foundation. 
Sulaiman, M. (2020). The Role of Waqf in Promoting Inclusive Growth. International Journal of 

Islamic Economics, 5(1), 55–72. 
Zaman, A. (2021). Islamic Economics: A Survey of the State of the Art. Journal of King Abdulaziz 

University: Islamic Economics, 34(1), 5–32. https://doi.org/10.4197/Islec.34-1.1 

 
 
 


