Maliki Interdisciplinary Journal (ML) eISSN: elSSN: 3024-8140
Volume 3, Issue November, 2025 pp. 1372-1378 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mijfindex

Magqashid Al Syariah dalam ekonomi kontemporer
negara Indonesia

Talitha Azmi Nurbaiti', Vira Rahmayanti?, Ahmad Mu’is3

'»Program Studi Mandjemen, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang

e-mail: 240501110120@student.uin-malang.ac.id, 240501110280@student.uin-malang.ac.id,
muis@manajemen.uin-malang.ac.id

Kata Kunci: ABSTRAK
Magqashid al-Syariah, Ushul Dalam kerangka analisis terhadap makna maqashid al-syariah, konsep ini
Figih, Hukum Islam, menekankan pentingnya keadilan dan keseimbangan dalam penerapan
Ekonomi, Kontemporer hukum Islam. Hukum Islam bukan sekadar kumpulan peraturan tertulis;
di balik ketentuan tersebut tersimpan landasan filosofis yang bertujuan
Keywords: menciptakan kehidupan yang adil dan seimbang bagi manusia. Hukum
Magashid al-Sharia, yang diturunkan Allah SWT memiliki tujuan untuk membawa
Principles of Islamic kemaslahatan bagi umat, sehingga bersifat dinamis dan berlandaskan
Jurisprudence, Islamic Law, nilai-nilai universal yang mampu merespons perubahan kebutuhan
Economy, Contemporary manusia. maqashid al-syariah telah menjadi perhatian utama para ulama
Interpretation. dan ahli hukum Islam, terutama dalam konteks Ushul Figh dan metode

penetapan hukum. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif

dengan metode perpustakaan untuk mengkaji kesesuaian penerapan
magqashid al-syariah dalam ekonomi kontemporer Indonesia. Temuan menunjukkan bahwa penerapan
maqashid al-syariah tidak hanya terbatas pada aspek hukum, tetapi juga mencakup dimensi moral, sosial,
dan spiritual, yang berupaya memastikan keadilan dan kesejahteraan sosial dalam praktik jual beli dan sektor
perbankan. Dengan demikian, nilai-nilai maqashid al-syariah menjadi pedoman penting dalam menciptakan
sistem ekonomi yang etis, adil, dan berkelanjutan.

ABSTRACT

In the framework of analyzing the meaning of Magashid al-Syariah, this concept emphasizes the
importance of justice and balance in the application of Islamic law. Islamic law is not merely a collection
of written rules; behind its provisions lies a profound philosophical foundation aimed at creating a just
and balanced life for humanity. The law revealed by Allah SWT has the purpose of bringing benefit to the
community, making it dynamic and based on universal values that can respond to changing human needs.
Maqashid al-Syariah has become a primary focus for scholars and Islamic legal experts, especially in the
context of Ushul Figh and the methods of legal determination. This research employs a qualitative
approach with library research methods to examine the applicability of Maqashid al-Syariah in
contemporary Indonesian economics. The findings indicate that the application of Magashid al-Syariah is
not limited to legal aspects but also encompasses moral, social, and spiritual dimensions, striving to
ensure justice and social welfare in trade practices and the banking sector. Thus, the values of Maqashid
al-Syariah serve as important guidelines for creating an ethical, just, and sustainable economic system.

Pendahuluan

Di tengah dinamika ekonomi global dan munculnya tantangan struktural seperti
ketimpangan sosial, perubahan teknologi keuangan, serta berkembangnya sistem
keuangan berbasis syariah, pendekatan ekonomi Islam harus memposisikan diri tidak

@ @ @ @ This is an open access article under the CC BY-NC-SA license.
BY NC SA Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrabinm Malang.




Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 1372-1378 elSSN: 3024-8140

sekadar sebagai alternatif teknis, tetapi sebagai kerangka normatif yang mampu
menjamin kemaslahatan masyarakat secara menyeluruh. Penelitian oleh Sari et al.
(2023) menunjukkan bahwa penerapan konsep magashid al-syari’ah dalam ekonomi
Islam memainkan dua peran sekaligus: sebagai alat kontrol dan sebagai rekayasa sosial
untuk mewujudkan kemaslahatan manusia.

Konsep maqashid al-syari’ah, yang di antaranya meliputi pemeliharaan agama,
jiwa, akal, keturunan, dan harta, semakin relevan dalam konteks ekonomi kontemporer
karena fungsi referensi hukum syariah klasik saja tidak cukup untuk menjawab
kompleksitas transaksi modern seperti fintech, ekonomi digital, dan globalisasi
keuangan. Mulyono (2022) menegaskan bahwa penguatan ijtihad berbasis maqgasid
menjadi kunci dalam menyusun solusi hukum muamalah kontemporer sehingga
ekonomi Islam tidak terjebak dalam kerangka statis dan tak responsif terhadap zaman.

Lebih lanjut, transformasi sistem keuangan syariah bukan hanya menyangkut
adopsi akad-akad syariah, tetapi juga bagaimana lembaga keuangan syariah mengukur
keberhasilan operasionalnya dengan indikator yang tidak hanya profitabilitas tetapijuga
pencapaian maqgasid. Solihin et al. (2023) mengembangkan konsep “Magqashid Sharia
Index (MSI)” sebagai alat ukur kinerja bank syariah yang berorientasi pada keadilan,
welfare (kemakmuran), dan pendidikan umat.

Namun demikian, meski kerangka normatif maqasid telah banyak dibahas,
terdapat gap signifikan antara ideal dan praktik. Misalnya, bagaimana lembaga
keuangan syariah menerjemahkan magasid ke dalam produk dan layanan; bagaimana
regulator merumuskan kebijakan fiskal-moneter dan perbankan dengan perspektif
magqgasid; serta bagaimana mengukur dampak sosial-ekonomi yang konkret dari
penerapan maqasid tersebut. Sari et al. (2023) menyimpulkan bahwa tanpa magashid al-
syari'ah, pemahaman dan praktik ekonomi Islam akan menjadi “sempit, kaku, statis, dan
lambat” dalam merespon perubahan zaman.

Di Indonesia, dengan perkembangan industri keuangan syariah yang makin pesat
dan tantangan global yang semakin kompleks, kajian mengenai bagaimana magashid al-
syari’ah diterjemahkan ke dalam ekonomi kontemporer khususnya dalam ranah
kebijakan, produk keuangan syariah, dan pengukuran kinerja lembaga menjadi sangat
penting. Oleh sebab itu, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara sistematis
penerapan magashid al-syari’ah dalam ekonomi kontemporer Islam, mengidentifikasi
faktor-faktor yang menghambat ataupun mendukung integrasi maqashid al-syari’ah,
serta merumuskan rekomendasi agar penerapan magqgasid menjadi lebih efektif dan
berdampak dalam kerangka ekonomi Islam nasional.

Metode Penelitian

Untuk pembahasan lebih lanjut, penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif
dengan metode penelitian perpustakaan. Data ini dikumpulkan melalui berbagai
referensi tertulis seperti buku non-fiksi, jurnal ilmiah, dan hasil penelitian akademik
lainnya. Sehubungan dengan topik Magashid al-Syari'ah dalam ekonomi kontemporer
negara Indonesia, pilihan pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk
menghubungkan nilai-nilai Maqgashid al-Syari'ah dengan kondisi ekonomi di Indonesia.
Adapun harapan dari pendekatan ini agar dapat mengkaji kesesuaian penerapan teori

1373



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 1372-1378 elSSN: 3024-8140

Magqashid al-Syari'ah serta upaya yang disarankan untuk meningkatkan unsur-unsur
Islami dalam perekonomian kedepannya.

Pembahasan

Definisi Magashid al-Syari'ah

Magqashid al-syari’ah secara etimologis berasal dari dua kata, yaitu maqashid yang
berarti tujuan, dan al-syari’ah yang berarti jalan menuju sumber air atau jalan hidup yang
ditetapkan oleh Allah bagi manusia. Secara terminologis, maqgashid al-syari’ah diartikan
sebagai tujuan-tujuan atau hikmah di balik penetapan hukum syariah yang bertujuan
untuk mewujudkan kemaslahatan dan menghindarkan kerusakan bagi umat manusia
(Syamsuddin, 2020). Konsep ini menjadi kerangka filosofis dalam memahami dan
mengimplementasikan hukum Islam secara kontekstual sesuai dengan perkembangan
zaman dan kebutuhan masyarakat.

Al-Ghazali sebagai salah satu tokoh klasik yang membahas maqashid al-syari’ah
menjelaskan bahwa seluruh hukum syariah bermuara pada perlindungan lima aspek
utama kehidupan manusia, yaitu agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al-‘aql),
keturunan (hifz al-nasl), dan harta (hifz al-mal). Dalam konteks ekonomi Islam, kelima
tujuan tersebut menjadi prinsip dasar dalam memastikan kegiatan ekonomi berjalan
secara adil, beretika, dan membawa manfaat bagi masyarakat luas (Hakim, 2017).

Menurut Alwi (2021), magashid al-syari’ah berfungsi sebagai dasar normatif bagi
pengembangan ekonomi syariah agar tetap relevan dengan kondisi sosial dan ekonomi
kontemporer. Prinsip-prinsip maqashid tidak hanya mengatur aspek halal-haram
transaksi, tetapi juga menekankan dimensi etika, keadilan distributif, dan kesejahteraan
sosial. Oleh karena itu, maqashid al-syari’ah menjadi paradigma penting dalam
membangun sistem ekonomi Islam yang berkelanjutan dan inklusif.

Sementara itu, menurut penelitian yang dilakukan oleh Mustofa (2020) dalam
*Jurnal Hukum Islam Nusantara, maqgashid al-syari’ah tidak dapat dipahami secara statis,
tetapi harus terus dikontekstualisasikan dengan tantangan ekonomi modern seperti
digitalisasi, globalisasi, dan ketimpangan ekonomi. Dengan demikian, magashid al-
syari’ah bukan hanya sekadar teori normatif, melainkan metodologi dinamis dalam
merespons perkembangan zaman tanpa kehilangan nilai dasar syariat Islam.

Penerapan Maqashid al-Syari'ah dalam Kebijakan Pemerintahan

Implementasi prinsip Magasid al-Syari‘ah dalam kebijakan pemerintahan
bertujuan untuk mewujudkan kesejahteraan masyarakat secara menyeluruh, baik dalam
aspek material maupun spiritual. Dalam konteks ini, Maqasid al-Syari‘ah menjadi
landasan normatif bagi pemerintah dalam merumuskan dan melaksanakan kebijakan
publik yang berorientasi pada kemaslahatan umat.

Imana (2019) dalam penelitiannya mengenai implementasi maqgashid al-syari'ah
sebagai model kebijakan kesejahteraan masyarakat di Pemerintah Kota Malang,
menunjukkan bahwa penerapan prinsip-prinsip maqgashid al-syari'ah dapat
meningkatkan kualitas hidup masyarakat melalui kebijakan yang memperhatikan lima
aspek utama: agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al-‘aql), keturunan (hifz al-

1374



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 1372-1378 elSSN: 3024-8140

nasl), dan harta (hifz al-mal). Kebijakan yang berlandaskan pada prinsip-prinsip tersebut
mencakup pembangunan infrastruktur, peningkatan kualitas pendidikan, pelayanan
kesehatan, serta pemberdayaan ekonomi masyarakat (Imana, 2019).

Selain itu, Zatadini dan Syamsuri (2019) dalam kajian mereka tentang konsep
magqashid al-syari'ah menurut al-Syatibi dan kontribusinya dalam kebijakan fiskal,
menekankan pentingnya penerapan prinsip-prinsip Magasid al-Syari‘ah dalam kebijakan
fiskal pemerintah. Mereka menyarankan agar kebijakan fiskal tidak hanya berfokus pada
aspek ekonomi semata, tetapi juga memperhatikan aspek sosial dan moral yang sejalan
dengan tujuan maqashid al-syari'ah, seperti pemerataan kesejahteraan dan keadilan
sosial (Zatadini & Syamsuri, 2019).

Dalam konteks yang lebih luas, penerapan maqashid al-syari'ah dalam kebijakan
pemerintahan juga mencakup aspek regulasi dan perundang-undangan. Buhri (2024)
dalam kajian sistematisnya terhadap peraturan daerah berbasis syariah, menunjukkan
bahwa substansi utama dari peraturan daerah syariah adalah untuk menangani
kesetaraan dan ketidakadilan. Hal ini mencakup berbagai bidang seperti pendidikan,
kesehatan, dan ekonomi, yang semuanya bertujuan untuk mewujudkan kemaslahatan
umat (Buhri, 2024).

Dengan demikian, penerapan magashid al-syari'ah dalam kebijakan pemerintahan
tidak hanya sebatas pada aspek normatif, tetapi juga harus diwujudkan dalam kebijakan
konkret yang mencakup berbagai sektor kehidupan masyarakat. Hal ini memerlukan
komitmen dan integrasi antara prinsip-prinsip magashid al-syari'ah dengan proses
perumusan dan pelaksanaan kebijakan publik, agar tujuan utama yaitu kemaslahatan
umat dapat tercapai secara optimal.

Penerapan Maqashid Al-Syari’ah dalam Perbankan

Penerapan prinsip-prinsip magqashid al-syari’ah dalam perbankan syariah di
Indonesia telah mengalami perkembangan yang signifikan. Bank-bank syariah,
khususnya Bank Syariah Indonesia, telah mengintegrasikan prinsip-prinsip tersebut ke
dalam operasional dan kebijakan internal mereka untuk memastikan bahwa setiap
produk dan layanan tidak hanya sesuai dengan hukum syariah tetapi juga memberikan
manfaat maksimal bagi masyarakat. Penelitian oleh Rahmi (2024) menunjukkan bahwa
integrasi prinsip maqashid al-syari’ah ini meningkatkan kepercayaan masyarakat dan
memperkuat kontribusi bank terhadap pembangunan ekonomi berbasis syariah.

Implementasi magashid al-syari’ah juga diwujudkan melalui pengembangan
indikator kinerja yang holistik. Amalia (2020) menegaskan bahwa penggunaan Indeks
Magashid Syariah sebagai alat ukur kinerja bank memberikan gambaran menyeluruh
mengenai sejauh mana bank beroperasi sesuai prinsip syariah dan berkontribusi pada
kesejahteraan masyarakat. Pendekatan ini memungkinkan bank untuk tidak hanya fokus
pada profitabilitas tetapi juga pada tanggung jawab sosial dan etika bisnis yang
berlandaskan pada nilai-nilai syariah.

Meskipun demikian, terdapat sejumlah tantangan yang harus dihadapi. Penelitian
Solihin et al. (2023) menunjukkan bahwa pemahaman terhadap penerapan magashid al-
syari’ah di kalangan praktisi perbankan masih terbatas, dan hal ini berdampak pada

1375



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 1372-1378 elSSN: 3024-8140

kemampuan lembaga keuangan untuk mengembangkan produk dan layanan yang
sepenuhnya sesuai dengan prinsip tersebut. Keterbatasan ini menuntut upaya
berkelanjutan dalam peningkatan kompetensi dan inovasi produk agar perbankan
syariah dapat menjalankan fungsi sosialnya secara optimal.

Selain itu, Dewan Pengawas Syariah memegang peranan penting dalam
memastikan kepatuhan setiap produk dan layanan terhadap prinsip syariah. Putri dan
Ansori (2024) menegaskan bahwa keberadaan Dewan Pengawas yang aktif dan
kompeten menjadi faktor penentu dalam meningkatkan kepatuhan bank terhadap
maqashid al-syari’ah, sekaligus menjamin bahwa operasional bank memberi manfaat
yang maksimal bagi masyarakat. Dengan demikian, penerapan prinsip maqashid al-
syari’ah di perbankan syariah tidak hanya menjadi pedoman normatif tetapi juga
instrumen strategis dalam membangun kepercayaan masyarakat dan meningkatkan
kesejahteraan ekonomi secara berkelanjutan (Muhammad Alvin Algifari, 2024).

Penerapan Maqashid Al-Syari’ah dalam Jual Beli (Muamalah)

Praktik jual beli dalam ekonomi Islam tidak hanya menekankan pada keabsahan
hukum transaksi, tetapi juga pada tercapainya prinsip keadilan dan manfaat bagi seluruh
pihak yang terlibat. Mansyur (2020) menekankan bahwa implementasi prinsip-prinsip
syariah dalam muamalah kontemporer dapat mendorong terpeliharanya harta melalui
praktik jual beli yang adil dan transparan. Keadilan dalam penentuan harga, kejelasan
dalam akad, serta keterbukaan informasi menjadi faktor utama untuk mencegah
kerugian dan ekses yang dapat merugikan salah satu pihak, sekaligus memastikan
transaksi berjalan lancar sesuai etika ekonomi Islam(Meilinda et al., 2024) .

Namun, dalam praktiknya, penerapan prinsip-prinsip syariah pada jual beli
menghadapi tantangan yang signifikan, terutama dengan berkembangnya teknologi
digital dan e-commerce. Perdagangan daring yang semakin marak menghadirkan isu
baru terkait transparansi informasi produk, validitas akad elektronik, serta risiko
manipulasi harga. Kondisi ini memerlukan perhatian khusus dari pelaku usaha dan
regulator agar prinsip keadilan tetap terjaga dan transaksi tidak menimbulkan mudarat
bagi pihak manapun (Permata Sari et al., 2023).

Upaya penguatan implementasi prinsip-prinsip syariah dalam jual beli dapat
dilakukan melalui beberapa pendekatan. Pertama, peningkatan literasi dan pemahaman
pelaku ekonomi tentang akurasi informasi, akad, dan etika perdagangan yang sesuai
syariah. Kedua, pengawasan dan regulasi yang ketat dari otoritas terkait untuk
mencegah praktik curang dan memastikan keadilan dalam transaksi(Akibun et al., 2025).
Ketiga, pengembangan mekanisme atau model transaksi yang adaptif terhadap
perkembangan teknologi namun tetap menjamin kepatuhan pada prinsip-prinsip
syariah. Dengan langkah-langkah tersebut, praktik jual beli dapat berjalan secara adil,
transparan, dan memberikan manfaat sosial-ekonomi yang optimal.

Kesimpulan dan Saran
Secara keseluruhan, penerapan magashid al-syari’ah dalam berbagai bidang

ekonomi dan sosial di Indonesia menunjukkan bahwa konsep ini bukan sekadar landasan
normatif, tetapi juga instrumen praktis untuk mencapai kesejahteraan dan keadilan

1376



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 1372-1378 elSSN: 3024-8140

masyarakat. Dalam konteks pemerintahan, maqashid menjadi acuan untuk merumuskan
kebijakan publik yang adil dan berorientasi pada kemaslahatan rakyat, sedangkan dalam
sektor perbankan syariah, prinsip maqashid diterapkan melalui produk dan mekanisme
yang menyeimbangkan profitabilitas dengan kepatuhan syariah serta perlindungan
terhadap kepentingan nasabah. Di bidang muamalah atau jual beli, magashid
mendorong terciptanya transaksi yang transparan, adil, dan bebas dari praktik yang
merugikan, meskipun tantangan digitalisasi dan praktik ekonomi modern menuntut
adaptasi dan pengawasan lebih lanjut. Dengan demikian, integrasi maqashid al-syari’ah
dalam pemerintahan, perbankan, dan muamalah secara simultan memperkuat fondasi
ekonomi Islam kontemporer yang berkelanjutan, mengedepankan keadilan sosial, dan
mengoptimalkan manfaat bagi seluruh lapisan masyarakat.

Saran

Berdasarkan hasil kajian mengenai penerapan maqashid al-syari’ah dalam
pemerintahan, perbankan, dan muamalah, disarankan agar pelaku kebijakan, regulator,
dan institusi keuangan syariah memperkuat pemahaman serta implementasi prinsip
magqashid secara sistematis dan terukur. Pendidikan dan sosialisasi yang berkelanjutan
kepada masyarakat dan pelaku ekonomi perlu ditingkatkan untuk memastikan praktik
jual beli, produk perbankan, dan kebijakan publik sejalan dengan tujuan syariah. Selain
itu, pengembangan regulasi yang adaptif terhadap dinamika ekonomi digital,
mekanisme evaluasi kinerja lembaga keuangan berbasis Maqgashid Sharia Index (MSI),
serta monitoring transaksi muamalah secara transparan dapat membantu mengurangi
risiko ketidakadilan dan praktik yang merugikan. Dengan demikian, integrasi maqashid
al-syari’ah dapat berjalan efektif, memperkuat keadilan sosial, dan meningkatkan
kesejahteraan masyarakat secara berkelanjutan

Daftar Pustaka

Akibun, F., Prayitno, H., Z, R., & Otto, N. (2025). Financial Literacy In Gen Z Generation
(Case Study at Bina Taruna University Gorontalo). Jurnal Ekonomi, Manajemen,
Akuntansi Dan Keuangan, 6(2), 8. https://doi.org/10.53697/emak.v6i2.2286

Alwi, M. (2021). Implementasi Maqashid Syariah dalam Pengembangan Ekonomi Islam
Kontemporer. Jurnal Ekonomi Syariah dan Hukum Islam, 7(2), 115-128.

Amalia, R. (2020). Penilaian Kinerja Bank Umum Syariah di Indonesia Berdasarkan Sharia
Magqasid Index. Jurnal llmiah Pendidikan Syariah, 5(1), 45-60.

Buhri, M. N. R. U. (2024). Sistematisasi Peraturan Daerah Syariah dalam Perspektif
Magqasid al-Syari‘ah. Qanun: Jurnal Hukum Islam, 17(2), 123-145.

Fattah, A. (2023). Implementasi Maqgashid Syariah dalam Ekosistem Ekonomi dan
Keuangan Syariah di Indonesia: Analisis Pencapaian Kesejahteraan Sosial dan
Ekonomi Berkelanjutan. El-Iqthisady: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah, 7(1), 55-72.
DOI: 10.24252/el-iqthisady.vi.52302.

Hakim, M. L. (2017). Pergeseran Paradigma Magqashid al-Syari’ah: Dari Klasik sampai
Kontemporer. Al-Manahij: Jurnal Kajian Hukum Islam, 10(1), 1-16.

Imana, A. N. (2019). Implementasi Maqasid Syari’ah Sebagai Model Kebijakan
Kesejahteraan Masyarakat Pemerintah Kota Malang. Al-Intaj, 5(2), 20-34.

1377



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 1372-1378 elSSN: 3024-8140

Mansyur, Z. (2020). Implementasi Teori Maqashid Syari’ah Asy-Syatibi dalam Muamalah
Kontemporer. Jurisdictie: Jurnal Hukum dan Syariah, 11(1), 67-92.

Mulyono. (2022). Formulasi Maqashid Syariah dan Relevansinya terhadap Problematika
Figih Muamalah Kontemporer. Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan
Perbankan Syariah, 9(2), 130-146. DOI: 10.30651/jms.v9i2.24735.

Mustofa, A. (2020). Relevansi Maqashid al-Syari’ah dalam Dinamika Ekonomi Digital Islam
di Indonesia. Jurnal Hukum Islam Nusantara, 5(1), 45-58.

Meilinda, S. D., Buhri, M. N. R. U., Suwandi, S., & Rozie, A. (2024). Systematic Literature
Review of Syariah Regional Regulations Maqgashid Syariah Perspective. Al-Daulah:
Jurnal Hukum dan Perundangan Islam, 14(1), 107-137.
https://doi.org/10.15642/ad.2024.14.1.107-137

Muhammad Alvin Algifari, R. A. (2024). Maqasid Syariah dalam Pengembangan Ekonomi
Islam (Andlisis Komprehensif dan Implementasi). Zenodo.
https://doi.org/10.5281/ZENODO.14522804

Permata Sari, I., Sri Wahyuni, E., & Hartini, K. (2023). PENERAPAN MAQASHID SYARIAH
DALAM EKONOMI ISLAM. Jurnal llmiah Akuntansi, Manajemen Dan Ekonomi Islam
(JAM-EKIS), 6(2), 340-354. https://doi.org/10.36085/jamekis.v6i2.4888

Putri, L., & Ansori, M. (2024). Implementasi Indeks Maqashid Syariah dalam Penilaian
Kinerja Operasional di BMT Alhikmah Semesta. Jurnal Masharif Al-Syariah: Jurnal
Ekonomi Dan Perbankan Syariah, 9(4), 2298-2316.

Rahmi, C. (2024). Penerapan Magqashid Syariah dalam Perbankan Syariah di Indonesia:
Studi Kasus pada Bank Syariah Indonesia. Jurnal llmiah Syariah, 10(2), 123-145.
Solihin, K., Ami‘in, S. N., & Lestari, P. (2023). Maqashid Shariah Sebagai Alat Ukur Kinerja
Bank Syariah: Telaah Konsep Maqasid Sharia Index (MSI) Asy-Syatibi. Laa Maisyir:

Jurnal Ekonomi Islam, 6(2), 85-97. DOI: 10.24252/lamaisyir.v6i2.11790.

Syamsuddin, M. (2020). Epistemologi Maqashid Syariah dan Penerapannya dalam Studi
Ekonomi Islam. Jurnal llmu Syariah dan Hukum, 8(2), 201-217.

Zatadini, N., & Syamsuri, S. (2019). Konsep Magqdsid Syari’ah Menurut Al-Syatibi dan
Kontribusinya dalam Kebijakan Fiskal. Jurnal Masharif al-Syariah, 4(1), 1-20.

1378



