
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)  eISSN: eISSN: 3024-8140 
Volume 3, Issue November, 2025 pp. 1372-1378        http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Maqashid Al Syariah dalam ekonomi kontemporer 
negara Indonesia 
 

Talitha Azmi Nurbaiti1, Vira Rahmayanti2, Ahmad Mu’is3 

1²³Program Studi Manajemen, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: 240501110120@student.uin-malang.ac.id,  240501110280@student.uin-malang.ac.id, 
muis@manajemen.uin-malang.ac.id 
 

A B S T R A K 
Dalam kerangka analisis terhadap makna maqashid al-syariah, konsep ini 
menekankan pentingnya keadilan dan keseimbangan dalam penerapan 
hukum Islam. Hukum Islam bukan sekadar kumpulan peraturan tertulis; 
di balik ketentuan tersebut tersimpan landasan filosofis yang bertujuan 
menciptakan kehidupan yang adil dan seimbang bagi manusia. Hukum 
yang diturunkan Allah SWT memiliki tujuan untuk membawa 
kemaslahatan bagi umat, sehingga bersifat dinamis dan berlandaskan 
nilai-nilai universal yang mampu merespons perubahan kebutuhan 
manusia. maqashid al-syariah telah menjadi perhatian utama para ulama 
dan ahli hukum Islam, terutama dalam konteks Ushul Fiqh dan metode 
penetapan hukum. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif 
dengan metode perpustakaan untuk mengkaji kesesuaian penerapan 

maqashid al-syariah dalam ekonomi kontemporer Indonesia. Temuan menunjukkan bahwa penerapan 
maqashid al-syariah tidak hanya terbatas pada aspek hukum, tetapi juga mencakup dimensi moral, sosial, 
dan spiritual, yang berupaya memastikan keadilan dan kesejahteraan sosial dalam praktik jual beli dan sektor 
perbankan. Dengan demikian, nilai-nilai maqashid al-syariah menjadi pedoman penting dalam menciptakan 
sistem ekonomi yang etis, adil, dan berkelanjutan. 

A B S T R A C T 
In the framework of analyzing the meaning of Maqashid al-Syariah, this concept emphasizes the 
importance of justice and balance in the application of Islamic law. Islamic law is not merely a collection 
of written rules; behind its provisions lies a profound philosophical foundation aimed at creating a just 
and balanced life for humanity. The law revealed by Allah SWT has the purpose of bringing benefit to the 
community, making it dynamic and based on universal values that can respond to changing human needs. 
Maqashid al-Syariah has become a primary focus for scholars and Islamic legal experts, especially in the 
context of Ushul Fiqh and the methods of legal determination. This research employs a qualitative 
approach with library research methods to examine the applicability of Maqashid al-Syariah in 
contemporary Indonesian economics. The findings indicate that the application of Maqashid al-Syariah is 
not limited to legal aspects but also encompasses moral, social, and spiritual dimensions, striving to 
ensure justice and social welfare in trade practices and the banking sector. Thus, the values of Maqashid 
al-Syariah serve as important guidelines for creating an ethical, just, and sustainable economic system. 
 

Pendahuluan 

Di tengah dinamika ekonomi global dan munculnya tantangan struktural seperti 
ketimpangan sosial, perubahan teknologi keuangan, serta berkembangnya sistem 
keuangan berbasis syariah, pendekatan ekonomi Islam harus memposisikan diri tidak 

Kata Kunci: 
Maqashid al-Syariah, Ushul 
Fiqih, Hukum Islam, 
Ekonomi, Kontemporer 
 
Keywords: 
Maqashid al-Sharia, 
Principles of Islamic 
Jurisprudence, Islamic Law, 
Economy, Contemporary 
Interpretation. 
 
 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 1372-1378 eISSN: 3024-8140 

1373 
 

sekadar sebagai alternatif teknis, tetapi sebagai kerangka normatif yang mampu 
menjamin kemaslahatan masyarakat secara menyeluruh. Penelitian oleh Sari et al. 
(2023) menunjukkan bahwa penerapan konsep maqashid al‑syari’ah dalam ekonomi 
Islam memainkan dua peran sekaligus: sebagai alat kontrol dan sebagai rekayasa sosial 
untuk mewujudkan kemaslahatan manusia. 

Konsep maqashid al-syari’ah, yang di antaranya meliputi pemeliharaan agama, 
jiwa, akal, keturunan, dan harta, semakin relevan dalam konteks ekonomi kontemporer 
karena fungsi referensi hukum syariah klasik saja tidak cukup untuk menjawab 
kompleksitas transaksi modern seperti fintech, ekonomi digital, dan globalisasi 
keuangan. Mulyono (2022) menegaskan bahwa penguatan ijtihad berbasis maqāṣid 
menjadi kunci dalam menyusun solusi hukum muamalah kontemporer sehingga 
ekonomi Islam tidak terjebak dalam kerangka statis dan tak responsif terhadap zaman. 

Lebih lanjut, transformasi sistem keuangan syariah bukan hanya menyangkut 
adopsi akad-akad syariah, tetapi juga bagaimana lembaga keuangan syariah mengukur 
keberhasilan operasionalnya dengan indikator yang tidak hanya profitabilitas tetapi juga 
pencapaian maqāṣid. Solihin et al. (2023) mengembangkan konsep “Maqashid Sharia 
Index (MSI)” sebagai alat ukur kinerja bank syariah yang berorientasi pada keadilan, 
welfare (kemakmuran), dan pendidikan umat. 

Namun demikian, meski kerangka normatif maqāṣid telah banyak dibahas, 
terdapat gap signifikan antara ideal dan praktik. Misalnya, bagaimana lembaga 
keuangan syariah menerjemahkan maqāṣid ke dalam produk dan layanan; bagaimana 
regulator merumuskan kebijakan fiskal-moneter dan perbankan dengan perspektif 
maqāṣid; serta bagaimana mengukur dampak sosial-ekonomi yang konkret dari 
penerapan maqāṣid tersebut. Sari et al. (2023) menyimpulkan bahwa tanpa maqashid al-
syari'ah, pemahaman dan praktik ekonomi Islam akan menjadi “sempit, kaku, statis, dan 
lambat” dalam merespon perubahan zaman. 

Di Indonesia, dengan perkembangan industri keuangan syariah yang makin pesat 
dan tantangan global yang semakin kompleks, kajian mengenai bagaimana maqashid al-
syari’ah diterjemahkan ke dalam ekonomi kontemporer khususnya dalam ranah 
kebijakan, produk keuangan syariah, dan pengukuran kinerja lembaga menjadi sangat 
penting. Oleh sebab itu, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara sistematis 
penerapan maqashid al-syari’ah dalam ekonomi kontemporer Islam, mengidentifikasi 
faktor-faktor yang menghambat ataupun mendukung integrasi maqashid al-syari’ah, 
serta merumuskan rekomendasi agar penerapan maqāṣid menjadi lebih efektif dan 
berdampak dalam kerangka ekonomi Islam nasional. 

Metode Penelitian 

Untuk pembahasan lebih lanjut, penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif 
dengan metode penelitian perpustakaan. Data ini dikumpulkan melalui berbagai 
referensi tertulis seperti buku non-fiksi, jurnal ilmiah, dan hasil penelitian akademik 
lainnya. Sehubungan dengan topik Maqashid al-Syari'ah dalam ekonomi kontemporer 
negara Indonesia, pilihan pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk 
menghubungkan nilai-nilai Maqashid al-Syari'ah dengan kondisi ekonomi di Indonesia. 
Adapun harapan dari pendekatan ini agar dapat mengkaji kesesuaian penerapan teori 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 1372-1378 eISSN: 3024-8140 

1374 
 

Maqashid al-Syari'ah serta upaya yang disarankan untuk meningkatkan unsur-unsur 
Islami dalam perekonomian kedepannya. 

Pembahasan 

Definisi Maqashid al-Syari'ah 

Maqashid al-syari’ah secara etimologis berasal dari dua kata, yaitu maqashid yang 
berarti tujuan, dan al-syari’ah yang berarti jalan menuju sumber air atau jalan hidup yang 
ditetapkan oleh Allah bagi manusia. Secara terminologis, maqashid al-syari’ah diartikan 
sebagai tujuan-tujuan atau hikmah di balik penetapan hukum syariah yang bertujuan 
untuk mewujudkan kemaslahatan dan menghindarkan kerusakan bagi umat manusia 
(Syamsuddin, 2020). Konsep ini menjadi kerangka filosofis dalam memahami dan 
mengimplementasikan hukum Islam secara kontekstual sesuai dengan perkembangan 
zaman dan kebutuhan masyarakat. 

Al-Ghazali sebagai salah satu tokoh klasik yang membahas maqashid al-syari’ah 
menjelaskan bahwa seluruh hukum syariah bermuara pada perlindungan lima aspek 
utama kehidupan manusia, yaitu agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al-‘aql), 
keturunan (hifz al-nasl), dan harta (hifz al-mal). Dalam konteks ekonomi Islam, kelima 
tujuan tersebut menjadi prinsip dasar dalam memastikan kegiatan ekonomi berjalan 
secara adil, beretika, dan membawa manfaat bagi masyarakat luas (Hakim, 2017). 

Menurut Alwi (2021), maqashid al-syari’ah berfungsi sebagai dasar normatif bagi 
pengembangan ekonomi syariah agar tetap relevan dengan kondisi sosial dan ekonomi 
kontemporer. Prinsip-prinsip maqashid tidak hanya mengatur aspek halal-haram 
transaksi, tetapi juga menekankan dimensi etika, keadilan distributif, dan kesejahteraan 
sosial. Oleh karena itu, maqashid al-syari’ah menjadi paradigma penting dalam 
membangun sistem ekonomi Islam yang berkelanjutan dan inklusif. 

Sementara itu, menurut penelitian yang dilakukan oleh Mustofa (2020) dalam 
*Jurnal Hukum Islam Nusantara, maqashid al-syari’ah tidak dapat dipahami secara statis, 
tetapi harus terus dikontekstualisasikan dengan tantangan ekonomi modern seperti 
digitalisasi, globalisasi, dan ketimpangan ekonomi. Dengan demikian, maqashid al-
syari’ah bukan hanya sekadar teori normatif, melainkan metodologi dinamis dalam 
merespons perkembangan zaman tanpa kehilangan nilai dasar syariat Islam. 

Penerapan Maqashid al-Syari'ah dalam Kebijakan Pemerintahan 

Implementasi prinsip Maqāṣid al-Syarīʿah dalam kebijakan pemerintahan 
bertujuan untuk mewujudkan kesejahteraan masyarakat secara menyeluruh, baik dalam 
aspek material maupun spiritual. Dalam konteks ini, Maqāṣid al-Syarīʿah menjadi 
landasan normatif bagi pemerintah dalam merumuskan dan melaksanakan kebijakan 
publik yang berorientasi pada kemaslahatan umat. 

Imana (2019) dalam penelitiannya mengenai implementasi maqashid al-syari'ah 
sebagai model kebijakan kesejahteraan masyarakat di Pemerintah Kota Malang, 
menunjukkan bahwa penerapan prinsip-prinsip maqashid al-syari'ah dapat 
meningkatkan kualitas hidup masyarakat melalui kebijakan yang memperhatikan lima 
aspek utama: agama (hifz al-dīn), jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al-ʿaql), keturunan (hifz al-



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 1372-1378 eISSN: 3024-8140 

1375 
 

nasl), dan harta (hifz al-māl). Kebijakan yang berlandaskan pada prinsip-prinsip tersebut 
mencakup pembangunan infrastruktur, peningkatan kualitas pendidikan, pelayanan 
kesehatan, serta pemberdayaan ekonomi masyarakat (Imana, 2019). 

Selain itu, Zatadini dan Syamsuri (2019) dalam kajian mereka tentang konsep 
maqashid al-syari'ah menurut al-Syatibi dan kontribusinya dalam kebijakan fiskal, 
menekankan pentingnya penerapan prinsip-prinsip Maqāṣid al-Syarīʿah dalam kebijakan 
fiskal pemerintah. Mereka menyarankan agar kebijakan fiskal tidak hanya berfokus pada 
aspek ekonomi semata, tetapi juga memperhatikan aspek sosial dan moral yang sejalan 
dengan tujuan maqashid al-syari'ah, seperti pemerataan kesejahteraan dan keadilan 
sosial (Zatadini & Syamsuri, 2019). 

Dalam konteks yang lebih luas, penerapan maqashid al-syari'ah dalam kebijakan 
pemerintahan juga mencakup aspek regulasi dan perundang-undangan. Buhri (2024) 
dalam kajian sistematisnya terhadap peraturan daerah berbasis syariah, menunjukkan 
bahwa substansi utama dari peraturan daerah syariah adalah untuk menangani 
kesetaraan dan ketidakadilan. Hal ini mencakup berbagai bidang seperti pendidikan, 
kesehatan, dan ekonomi, yang semuanya bertujuan untuk mewujudkan kemaslahatan 
umat (Buhri, 2024). 

Dengan demikian, penerapan maqashid al-syari'ah dalam kebijakan pemerintahan 
tidak hanya sebatas pada aspek normatif, tetapi juga harus diwujudkan dalam kebijakan 
konkret yang mencakup berbagai sektor kehidupan masyarakat. Hal ini memerlukan 
komitmen dan integrasi antara prinsip-prinsip maqashid al-syari'ah dengan proses 
perumusan dan pelaksanaan kebijakan publik, agar tujuan utama yaitu kemaslahatan 
umat dapat tercapai secara optimal. 

Penerapan Maqashid Al-Syari’ah dalam Perbankan 

Penerapan prinsip-prinsip maqashid al-syari’ah dalam perbankan syariah di 
Indonesia telah mengalami perkembangan yang signifikan. Bank-bank syariah, 
khususnya Bank Syariah Indonesia, telah mengintegrasikan prinsip-prinsip tersebut ke 
dalam operasional dan kebijakan internal mereka untuk memastikan bahwa setiap 
produk dan layanan tidak hanya sesuai dengan hukum syariah tetapi juga memberikan 
manfaat maksimal bagi masyarakat. Penelitian oleh Rahmi (2024) menunjukkan bahwa 
integrasi prinsip maqashid al-syari’ah ini meningkatkan kepercayaan masyarakat dan 
memperkuat kontribusi bank terhadap pembangunan ekonomi berbasis syariah. 

Implementasi maqashid al-syari’ah juga diwujudkan melalui pengembangan 
indikator kinerja yang holistik. Amalia (2020) menegaskan bahwa penggunaan Indeks 
Maqashid Syariah sebagai alat ukur kinerja bank memberikan gambaran menyeluruh 
mengenai sejauh mana bank beroperasi sesuai prinsip syariah dan berkontribusi pada 
kesejahteraan masyarakat. Pendekatan ini memungkinkan bank untuk tidak hanya fokus 
pada profitabilitas tetapi juga pada tanggung jawab sosial dan etika bisnis yang 
berlandaskan pada nilai-nilai syariah. 

Meskipun demikian, terdapat sejumlah tantangan yang harus dihadapi. Penelitian 
Solihin et al. (2023) menunjukkan bahwa pemahaman terhadap penerapan maqashid al-
syari’ah di kalangan praktisi perbankan masih terbatas, dan hal ini berdampak pada 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 1372-1378 eISSN: 3024-8140 

1376 
 

kemampuan lembaga keuangan untuk mengembangkan produk dan layanan yang 
sepenuhnya sesuai dengan prinsip tersebut. Keterbatasan ini menuntut upaya 
berkelanjutan dalam peningkatan kompetensi dan inovasi produk agar perbankan 
syariah dapat menjalankan fungsi sosialnya secara optimal. 

Selain itu, Dewan Pengawas Syariah memegang peranan penting dalam 
memastikan kepatuhan setiap produk dan layanan terhadap prinsip syariah. Putri dan 
Ansori (2024) menegaskan bahwa keberadaan Dewan Pengawas yang aktif dan 
kompeten menjadi faktor penentu dalam meningkatkan kepatuhan bank terhadap 
maqashid al-syari’ah, sekaligus menjamin bahwa operasional bank memberi manfaat 
yang maksimal bagi masyarakat. Dengan demikian, penerapan prinsip maqashid al-
syari’ah di perbankan syariah tidak hanya menjadi pedoman normatif tetapi juga 
instrumen strategis dalam membangun kepercayaan masyarakat dan meningkatkan 
kesejahteraan ekonomi secara berkelanjutan (Muhammad Alvin Algifari, 2024). 

Penerapan Maqashid Al-Syari’ah dalam Jual Beli (Muamalah) 

Praktik jual beli dalam ekonomi Islam tidak hanya menekankan pada keabsahan 
hukum transaksi, tetapi juga pada tercapainya prinsip keadilan dan manfaat bagi seluruh 
pihak yang terlibat. Mansyur (2020) menekankan bahwa implementasi prinsip-prinsip 
syariah dalam muamalah kontemporer dapat mendorong terpeliharanya harta melalui 
praktik jual beli yang adil dan transparan. Keadilan dalam penentuan harga, kejelasan 
dalam akad, serta keterbukaan informasi menjadi faktor utama untuk mencegah 
kerugian dan ekses yang dapat merugikan salah satu pihak, sekaligus memastikan 
transaksi berjalan lancar sesuai etika ekonomi Islam(Meilinda et al., 2024) . 

Namun, dalam praktiknya, penerapan prinsip-prinsip syariah pada jual beli 
menghadapi tantangan yang signifikan, terutama dengan berkembangnya teknologi 
digital dan e-commerce. Perdagangan daring yang semakin marak menghadirkan isu 
baru terkait transparansi informasi produk, validitas akad elektronik, serta risiko 
manipulasi harga. Kondisi ini memerlukan perhatian khusus dari pelaku usaha dan 
regulator agar prinsip keadilan tetap terjaga dan transaksi tidak menimbulkan mudarat 
bagi pihak manapun (Permata Sari et al., 2023). 

Upaya penguatan implementasi prinsip-prinsip syariah dalam jual beli dapat 
dilakukan melalui beberapa pendekatan. Pertama, peningkatan literasi dan pemahaman 
pelaku ekonomi tentang akurasi informasi, akad, dan etika perdagangan yang sesuai 
syariah. Kedua, pengawasan dan regulasi yang ketat dari otoritas terkait untuk 
mencegah praktik curang dan memastikan keadilan dalam transaksi(Akibun et al., 2025). 
Ketiga, pengembangan mekanisme atau model transaksi yang adaptif terhadap 
perkembangan teknologi namun tetap menjamin kepatuhan pada prinsip-prinsip 
syariah. Dengan langkah-langkah tersebut, praktik jual beli dapat berjalan secara adil, 
transparan, dan memberikan manfaat sosial-ekonomi yang optimal. 

Kesimpulan dan Saran 

Secara keseluruhan, penerapan maqashid al-syari’ah dalam berbagai bidang 
ekonomi dan sosial di Indonesia menunjukkan bahwa konsep ini bukan sekadar landasan 
normatif, tetapi juga instrumen praktis untuk mencapai kesejahteraan dan keadilan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 1372-1378 eISSN: 3024-8140 

1377 
 

masyarakat. Dalam konteks pemerintahan, maqashid menjadi acuan untuk merumuskan 
kebijakan publik yang adil dan berorientasi pada kemaslahatan rakyat, sedangkan dalam 
sektor perbankan syariah, prinsip maqashid diterapkan melalui produk dan mekanisme 
yang menyeimbangkan profitabilitas dengan kepatuhan syariah serta perlindungan 
terhadap kepentingan nasabah. Di bidang muamalah atau jual beli, maqashid 
mendorong terciptanya transaksi yang transparan, adil, dan bebas dari praktik yang 
merugikan, meskipun tantangan digitalisasi dan praktik ekonomi modern menuntut 
adaptasi dan pengawasan lebih lanjut. Dengan demikian, integrasi maqashid al-syari’ah 
dalam pemerintahan, perbankan, dan muamalah secara simultan memperkuat fondasi 
ekonomi Islam kontemporer yang berkelanjutan, mengedepankan keadilan sosial, dan 
mengoptimalkan manfaat bagi seluruh lapisan masyarakat. 

Saran 

Berdasarkan hasil kajian mengenai penerapan maqashid al-syari’ah dalam 
pemerintahan, perbankan, dan muamalah, disarankan agar pelaku kebijakan, regulator, 
dan institusi keuangan syariah memperkuat pemahaman serta implementasi prinsip 
maqashid secara sistematis dan terukur. Pendidikan dan sosialisasi yang berkelanjutan 
kepada masyarakat dan pelaku ekonomi perlu ditingkatkan untuk memastikan praktik 
jual beli, produk perbankan, dan kebijakan publik sejalan dengan tujuan syariah. Selain 
itu, pengembangan regulasi yang adaptif terhadap dinamika ekonomi digital, 
mekanisme evaluasi kinerja lembaga keuangan berbasis Maqashid Sharia Index (MSI), 
serta monitoring transaksi muamalah secara transparan dapat membantu mengurangi 
risiko ketidakadilan dan praktik yang merugikan. Dengan demikian, integrasi maqashid 
al-syari’ah dapat berjalan efektif, memperkuat keadilan sosial, dan meningkatkan 
kesejahteraan masyarakat secara berkelanjutan 

Daftar Pustaka 

Akibun, F., Prayitno, H., Z, R., & Otto, N. (2025). Financial Literacy In Gen Z Generation 
(Case Study at Bina Taruna University Gorontalo). Jurnal Ekonomi, Manajemen, 
Akuntansi Dan Keuangan, 6(2), 8. https://doi.org/10.53697/emak.v6i2.2286 

Alwi, M. (2021). Implementasi Maqashid Syariah dalam Pengembangan Ekonomi Islam 
Kontemporer. Jurnal Ekonomi Syariah dan Hukum Islam, 7(2), 115–128. 

Amalia, R. (2020). Penilaian Kinerja Bank Umum Syariah di Indonesia Berdasarkan Sharia 
Maqasid Index. Jurnal Ilmiah Pendidikan Syariah, 5(1), 45-60. 

Buhri, M. N. R. U. (2024). Sistematisasi Peraturan Daerah Syariah dalam Perspektif 
Maqāṣid al-Syarīʿah. Qanun: Jurnal Hukum Islam, 17(2), 123-145. 

Fattah, A. (2023). Implementasi Maqashid Syariah dalam Ekosistem Ekonomi dan 
Keuangan Syariah di Indonesia: Analisis Pencapaian Kesejahteraan Sosial dan 
Ekonomi Berkelanjutan. El-Iqthisady: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah, 7(1), 55–72. 
DOI: 10.24252/el-iqthisady.vi.52302. 

Hakim, M. L. (2017). Pergeseran Paradigma Maqashid al-Syari’ah: Dari Klasik sampai 
Kontemporer. Al-Manahij: Jurnal Kajian Hukum Islam, 10(1), 1–16. 

Imana, A. N. (2019). Implementasi Maqāṣid Syari’ah Sebagai Model Kebijakan 
Kesejahteraan Masyarakat Pemerintah Kota Malang. Al-Intaj, 5(2), 20-34. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 1372-1378 eISSN: 3024-8140 

1378 
 

Mansyur, Z. (2020). Implementasi Teori Maqashid Syari’ah Asy-Syatibi dalam Muamalah 
Kontemporer. Jurisdictie: Jurnal Hukum dan Syariah, 11(1), 67-92. 

Mulyono. (2022). Formulasi Maqashid Syariah dan Relevansinya terhadap Problematika 
Fiqih Muamalah Kontemporer. Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan 
Perbankan Syariah, 9(2), 130–146. DOI: 10.30651/jms.v9i2.24735. 

Mustofa, A. (2020). Relevansi Maqashid al-Syari’ah dalam Dinamika Ekonomi Digital Islam 
di Indonesia. Jurnal Hukum Islam Nusantara, 5(1), 45–58. 

Meilinda, S. D., Buhri, M. N. R. U., Suwandi, S., & Rozie, A. (2024). Systematic Literature 
Review of Syariah Regional Regulations Maqashid Syariah Perspective. Al-Daulah: 
Jurnal Hukum dan Perundangan Islam, 14(1), 107–137. 
https://doi.org/10.15642/ad.2024.14.1.107-137 

Muhammad Alvin Algifari, R. A. (2024). Maqasid Syariah dalam Pengembangan Ekonomi 
Islam (Analisis Komprehensif dan Implementasi). Zenodo. 
https://doi.org/10.5281/ZENODO.14522804 

Permata Sari, I., Sri Wahyuni, E., & Hartini, K. (2023). PENERAPAN MAQASHID SYARIAH 
DALAM EKONOMI ISLAM. Jurnal Ilmiah Akuntansi, Manajemen Dan Ekonomi Islam 
(JAM-EKIS), 6(2), 340–354. https://doi.org/10.36085/jamekis.v6i2.4888 

Putri, L., & Ansori, M. (2024). Implementasi Indeks Maqashid Syariah dalam Penilaian 
Kinerja Operasional di BMT Alhikmah Semesta. Jurnal Masharif Al-Syariah: Jurnal 
Ekonomi Dan Perbankan Syariah, 9(4), 2298-2316. 

Rahmi, C. (2024). Penerapan Maqashid Syariah dalam Perbankan Syariah di Indonesia: 
Studi Kasus pada Bank Syariah Indonesia. Jurnal Ilmiah Syariah, 10(2), 123-145. 

Solihin, K., Amiʿin, S. N., & Lestari, P. (2023). Maqashid Shariah Sebagai Alat Ukur Kinerja 
Bank Syariah: Telaah Konsep Maqasid Sharia Index (MSI) Asy-Syatibi. Laa Maisyir: 
Jurnal Ekonomi Islam, 6(2), 85–97. DOI: 10.24252/lamaisyir.v6i2.11790. 

Syamsuddin, M. (2020). Epistemologi Maqashid Syariah dan Penerapannya dalam Studi 
Ekonomi Islam. Jurnal Ilmu Syariah dan Hukum, 8(2), 201–217. 

Zatadini, N., & Syamsuri, S. (2019). Konsep Maqāṣid Syari’ah Menurut Al-Syatibi dan 
Kontribusinya dalam Kebijakan Fiskal. Jurnal Masharif al-Syariah, 4(1), 1-20. 

 
 
 
 
 
 


