Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elISSN: 3024-8140
Volume 3, Issue Desember, 2025 pp. 882-889 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Konsep sabar dalam al-qur’an serta relevansinya dengan
psikologi positif

Dewi Aulia Mazidatun Nafisah
program studi llmu Al-Qur’an dan Tafsir/Syariah, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: aulianafisah120502@gmail.com

Kata Kunci: ABSTRAK

sabar; al-qur’an; psikologi Tujuan penelitian ini untuk mengkaji konsep sabar dalam Al-Qur’an

positif; resilience. melalui pendekatan tafsir tematik (maudhu’i) serta menelaah
relevansinya dengan teori psikologi positif. Sabar adalah salah satu

Keywords: nilai moral dan spiritual utama dalam Islam yang berhubungan erat

patience; qur'an; positive dengan ketahanan psikologis individu. Penelitian ini menggunakan

psychology; resilience. metode kudlitatif berjenis library research, dengan sumber primer

berupa ayat-ayat Al-Qur'an tentang sabar, sementara sumber

sekunder berupa tafsir, literatur psikologi positif, dan literatur yang

mendukung penelitian ini. Hasil penelitian menyatakan bahwa sabar

dalam Al-Qur’an bukan hanya bermakna pasif dalam menghadapi

ujian, melainkan juga mencakup dimensi aktif berupa keteguhan
moral, pengendalian diri, dan optimisme pada kebaikan. Pandangan psikologi positif memperkuat
pemahaman ini dengan menempatkan sabar sebagai mekanisme coping adaptif yang dapat meningkatkan
resilience dan well-being individu. Dariintegrasi kedua perspektif tersebut menunjukkan bahwa konsep sabar
dapat menjadi fondasi etika dan psikologi Islam yang kontruktif terhadap pengembangan karakter manusia.
ABSTRACT

The purpose of this study is to examine the concept of patience in the Qur'an through a thematic
interpretation (maudhu'i) approach and to examine its relevance to positive psychology theory. Patience
is one of the main moral and spiritual values in Islam that is closely related to individual psychological
resilience. This study uses a qualitative library research method, with primary sources consisting of
Qur'anic verses about patience, while secondary sources include interpretations, positive psychology
literature, and literature supporting this research. The results of the study indicate that patience in the
Qur'an does not only have a passive meaning in facing trials, but also includes an active dimension in the
form of moral steadfastness, self-control, and optimism for goodness. The positive psychology
perspective strengthens this understanding by positioning patience as an adaptive coping mechanism
that can increase individual resilience and well-being. The integration of these two perspectives shows
that the concept of patience can be a constructive foundation for Islamic ethics and psychology for the
development of human character.

Pendahuluan

Individu modern menghadapi tekanan psikologis yang tinggi di era global yang
semakin dinamis dan penuh ketidakpastian seperti pandemi, krisis ekonomi, serta
disrupsi teknologi. World Health Organization (2022) menunjukkan data peningkatan
yang signifikan mengenai kasus gangguan kecemasan dan depresi sebesar 25% secara
global setelah pandemi COVID-19. Tekanan sosial-ekonomi yang demikian turut
berimplikasi terhadap penurunan ketahanan psikologis (resilience) masyarakat
(Southwick & Charney, 2012). Fenomena yang serupa juga dialami oleh komunitas

@ ®® @ This is an open access article under the CC BY-INC-S.A license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maunlana Malik 1brahin: Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(12), 882-889 elSSN: 3024-8140

Muslim, di mana krisis spiritual dan lemahnya daya tahan moral menjadi tantangan bagi
kehidupan religius modern. Dalam konteks ini, nilai-nilai spiritual dan etika Islam memiliki
relevansi penting sebagai sumber daya psikologis (psychological resources) dalam
menghadapi tantangan hidup. Salah satu konsep kunci yang ditonjolkan oleh Al-Qur’an
adalah sabr (kesabaran), yakni sebuah nilai yang bukan hanya berorientasi pada
ketahanan batin, melainkan juga mencerminkan kekuatan moral dan psikologis individu
(York & Awan, 2023).Sabar dalam Al-Qur’an disebutkan secara eksplisit dan implisit
dalam sejumlah ayat, serta dikaitkan dengan janji atas pertolongan Allah, keteguhan
hati, dan pengendalian diri. Misalnya dalam QS. al-Baqarah [2]: 153: “Hai orang-orang
yang beriman, mohonlah pertolongan (kepada Allah) dengan sabar dan salat...” yang
menjelaskan bahwa sabar bukan hanya menahan kesulitan tetapi juga menggabungkan
dimensi aktif dengan melakukan salat dan pengendalian diri (LPMQ, n.d.). Salah satu
kajian menunjukkan bahwa sabar mencakup “tabah hati, menahan, menanggung, dan
mencegah” pada gejolak jiwa dan dorongan hawa nafsu (Ulum, 2021).

Dari perspektif psikologi modern, khususnya dalam ranah Positive Psychology,
gagasan daya tahan (resilience) dan mekanisme coping (pengelolaan diri dalam
menghadapi stres) merupakan fokus penting. Salah satu kajian menyebutkan bahwa
resilience merupakan kapasitas individu untuk “bounce back” atau bangkit kembali dari
kesulitan, memanfaatkan sumber daya internal dan eksternal guna mempertahankan
kesejahteraan psikologis (Pennock, 2025). Sementara itu, pengembangan psikologi
positif oleh Martin E.P. Seligman menegaskan bahwa selain memperbaiki kelemahan
psikologis, penting juga menumbuhkan kekuatan (strengths) seperti optimisme,
pengendalian diri, dan makna hidup (Vazquez & Chaves, 2016).Pada kerangka
interdisipliner antara [Imu Al-Qur’an dan Tafsir (IAT) dengan psikologi positif, terdapat
dua hal menarik untuk dikaji, yaitu: pertama, bagaimana tafsir tematik terhadap sabar
dalam Al-Qur’an mengungkap dimensi moral-psikologisnya seperti pengendalian diri,
keteguhan hati, optimisme; kedua, bagaimana dimensi ini dapat relevan atau selaras
dengan konsep coping dan resilience dalam psikologi positif modern. Penelitian
terdahulu yang mengkaji sabar dalam Al-Qur’an telah menemukan bahwa sabar bukan
hanya soal pasif atau menunggu, melainkan juga “keteguhan hati’”” dalam menjalankan
tugas, berdakwah, atau menghadapi ujian (Kumalasari, 2020).

Berdasarkan latar belakang yang telah disampaikan, penelitian ini bertujuan untuk: (1)
Mengkaji konsep sabar dalam Al-Qur'an melalui pendekatan tafsir tematik; (2)
Menganalisis relevansi konsep sabar tersebut dengan teori coping dan resilience dalam
psikologi positif; dan (3) Mengemukakan implikasi moral-psikologisnya bagi
pengembangan karakter dan kesejahteraan psikologis Muslim di era modern. Oleh
karena itu, penelitian ini diharapkan dapat memberikan perspektif interdisipliner yang
memperkaya Kkajian ilmiah [IAT dan menawarkan kontribusi praktis dalam
pengembangan karakter berbasis nilai Qur’ani.Urgensi dalam penelitian ini cukup tinggi
mengingat kebutuhan akan kerangka moral-psikologis yang kuat dalam pendidikan,
pembinaan karakter, dan pemeliharaan kesehatan mental umat. Kajian tematik sabar
dalam Al-Qur'an memungkinkan pemahaman yang lebih terfokus dan sistematis
terhadap ayat-ayat yang memuat nilai sabar, sekaligus membuka makna baru apabila
dipadukan dengan teori psikologi positif. Melalui integrasi Al-Qur’an dan psikologi,
penelitian ini berusaha menjembatani antara tradisi keilmuan Islam dan ilmu sosial

883



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(12), 882-889 elSSN: 3024-8140

kontemporer, sehingga dapat mendukung pemahaman akademik maupun aplikatif
dalam konteks kehidupan sehari-hari.Pada bagian pembahasan akan dibagi menjadi dua
subbagian utama: (1) Dimensi moral-psikologis sabar dalam Al-Qur’an: pengertian, ayat
kunci, dan tafsir tematik; (2) Relevansi sabar dengan mekanisme coping dan resilience
dalam psikologi positif: teori, sinergi nilai, dan implikasi. Pada bagian akhir akan
disimpulkan dan diajukan saran praktis untuk penerapan dalam pembinaan karakter dan
pembelajaran.

Kajian Pustaka

Kajian mengenai konsep sabr (kesabaran) telah lama menjadi fokus penting dalam
tradisi tafsir. Para mufasir klasik seperti al-Razi (1981), Ibn Katir (2004), dan al-Qurtubi
(1993) memaknai sabar sebagai keteguhan hati, pengendalian diri, dan ketabahan
menghadapi ujian sebagai wujud keimanan. Sementara itu, tafsir kontemporer seperti
Quraish Shihab melalui Tafsir al-Mishbah menekankan bahwa sabar merupakan sikap
aktif yang menuntut kemampuan menata jiwa dan perilaku agar tetap proporsional
menghadapi dinamika kehidupan. Dengan demikian, sabar memiliki dimensi moral
sekaligus psikologis yang dalam.Sejumlah kajian empiris di konteks Muslim modern
menemukan konsep sabar dari berbagai sudut pandang. Putri dan Hidayat (2024)
menemukan bahwa sabar berkontribusi positif terhadap flourishing atau kebahagiaan
psikologis ibu-ibu pengajian, yang menunjukkan bahwa nilai sabar berfungsi sebagai
strategi penguatan emosi positif. Penelitian Hidayat et al. (2024) di Islamic Guidance and
Counseling Journal menjelaskan bahwa sabar dalam perspektif psikologi Islami berkaitan
erat dengan hardiness, resilience, dan self-control, yang semuanya berperan penting
dalam menghadapi tekanan akademik dan sosial.

Selanjutnya, kajian Hani, Reza, dan Mansur (2021) menyoroti sabar sebagai upaya
adaptasi spiritual dan psikologis bagi penyandang disabilitas fisik, yang memperlihatkan
bagaimana kesabaran berfungsi sebagai strategi coping religius yang meningkatkan
penerimaan diri dan ketenangan batin. Sementara itu, penelitian lintas budaya oleh
Syafii & Azhari (2024) dalam Psikoislamika menunjukkan bahwa sabar berperan sebagai
mekanisme coping yang universal namun memiliki ekspresi sosial berbeda antara
mahasiswa Indonesia dan Mesir.Di samping itu, studi Gumiandari et al. (2022)
menegaskan bahwa konsep Islamic resilience sebagai strategi menghadapi pandemi
COVID-19 didasari oleh nilai-nilai spiritual seperti sabar dan tawakal, yang memperkuat
kesejahteraan psikologis umat Islam selama krisis global. Dengan demikian, penelitian-
penelitian tersebut memperlihatkan bahwa konsep sabar tidak hanya bernilai teologis,
tetapi juga memiliki fungsi psikologis nyata dalam mengembangkan daya tahan mental
(resilience) dan kebahagiaan (flourishing).

Namun demikian, penelitian-penelitian tersebut masih cenderung berdiri dalam dua
ranah terpisah, yakni tafsir Qur'ani dan psikologi positif, tanpa kajian integratif yang
menggabungkan keduanya secara sistematis. Oleh karena itu, penelitian ini diarahkan
untuk mengisi celah tersebut dengan mengkaji konsep sabar melalui pendekatan tafsir
maudhu‘i dan menautkannya dengan teori positive psychology, sehingga ditemukan
pemahaman yang komprehensif tentang sabar sebagai nilai moral-spiritual dan
mekanisme psikologis dalam kehidupan modern.

884



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(12), 882-889 elSSN: 3024-8140

Pembahasan

Dimensi Moral-Psikologis Sabar dalam Al-Qur’an

Konsep sabr (kesabaran) dalam Al-Qur’an memiliki posisi yang sangat sentral dalam
membentuk karakter dan ketahanan spiritual manusia. Secara etimologis, kata sabr
berasal dari akar kata sa-ba-ra, yang berarti “menahan” atau “mengendalikan diri”.
Makna dasar ini berkembang menjadi pengertian moral dan spiritual, yaitu menahan
dorongan hawa nafsu, amarah, serta kesedihan secara terarah demi tujuan yang lebih
tinggi(Al-Asfahani, 1998).Kata sabr dalam Al-Qur’an digunakan di berbagai konteks,
antara lain dalam menghadapi ujian (bald’), menahan diri dari perbuatan maksiat, serta
dalam menjalankan ketaatan kepada Allah. Dalam QS. al-Bagarah [2]:153 disebutkan:

“Wahai orang-orang yang beriman, mohonlah pertolongan (kepada Allah) dengan sabar
dan salat; sesungguhnya Allah beserta orang-orang yang sabar.”

Ayat tersebut menjadi landasan bahwa sabar bukan hanya bersifat pasif, melainkan
juga aktif, yakni kesadaran untuk tetap melakukan ikhtiar spiritual melalui salat dan
keteguhan hati. Ibn Kathir menafsirkan ayat ini sebagai bentuk sabr ‘ala ta‘ah
(keteguhan dalam ketaatan), sabr ‘an al-ma‘siyah (menahan diri dari kemaksiatan), dan
sabr ‘ala al-bala’ (ketabahan menghadapi cobaan). Maka dengan demikian, sabar
merupakan kekuatan moral yang membimbing perilaku manusia dalam tiga dimensi
utama kehidupan.

Sementara itu, dalam Mafatih al-Ghayb, al-Razi menekankan bahwa sabar merupakan
bentuk kematangan jiwa yang berpangkal pada kesadaran rasional (‘agliyah) dan
spiritual. la memandang sabar bukan hanya kemampuan menahan diri, tetapi
kemampuan mengelola dorongan emosi dan nalar agar tetap seimbang dalam
menghadapi ujian kehidupan. Perspektif ini mengandung dimensi psikologis yang
mendalam, karena melibatkan aspek kognitif (pengendalian pikiran), afektif
(pengaturan emosi), dan konatif (pengarahan perilaku).Penafsiran kontemporer turut
memperkuat pandangan ini. Quraish Shihab (2007) menjelaskan bahwa sabar tidak
boleh hanya dipahami sebagai sikap pasrah tanpa usaha, melainkan sebagai bentuk
keteguhan batin yang aktif, yakni kemampuan menahan diri dengan terus berbuat baik
dan mencari solusi dalam situasi sulit. Artinya, sabar adalah energi moral yang
memotivasi individu untuk tetap produktif meski berada dalam tekanan.

Melalui perspektif psikologi, konsep ini memiliki kesepadanan dengan self-regulation
dan emotional control dalam teori psikologi positif. Snyder dan Lopez (2007)
menjelaskan bahwa individu yang mampu mengatur emosi negatif secara konstruktif
cenderung memiliki resilience tinggi, yaitu kapasitas untuk bangkit dari keterpurukan.
Temuan Hidayat et al. (2024) turut menunjukkan bahwa kesabaran berkorelasi positif
dengan self-control dan hardiness, yang memperkuat daya tahan terhadap stres dan
meningkatkan kesejahteraan subjektif.Penelitian Putri dan Hidayat (2024) mendukung
kesimpulan serupa, yaitu sabar berperan sebagai pengendali emosi positif yang
mengurangi kecemasan serta meningkatkan flourishing atau kebahagiaan psikologis.
Dalam kerangka demikian, sabar bukan sekadar bernilai religius, melainkan juga

885



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(12), 882-889 elSSN: 3024-8140

fungsional bagi kesehatan mental. Hal ini menunjukkan bahwa nilai-nilai Qur’ani dapat
diintegrasikan dengan teori psikologi positif tanpa kehilangan makna spiritualnya.

Lebih jauh lagi, sabar berkaitan erat dengan konsep tawakkul (berserah diri) dan rida
(penerimaan), yang bersama-sama membentuk coping religious mechanism dalam
psikologi Islam (Hani et al., 2021). Ketiganya dapat menumbuhkan keseimbangan antara
usaha manusia dan ketenangan batin yang bersumber dari keyakinan akan kehendak
Allah. Nilai demikian memiliki implikasi moral yang kuat, yakni sabar mendorong individu
untuk mengendalikan diri, menjaga optimisme, dan meneguhkan komitmen terhadap
kebaikan meski dalam kondisi sulit.Dengan demikian, konsep sabar dalam Al-Qur’an
dapat dibilang mengandung dua lapisan makna. Pertama, dimensi moral, yaitu
pengendalian diri, keteguhan, dan komitmen terhadap nilai-nilai kebaikan. Kedua,
dimensi psikologis, yaitu ketahanan emosional, kemampuan mengelola stres, serta
optimisme terhadap hasil akhir yang baik. Keduanya itu berpadu menjadi fondasi bagi
terbentuknya kepribadian resilien dalam perspektif Islam.

Relevansi Konsep Sabar dengan Teori Coping dan Resilience dalam Psikologi Positif

Menurut psikologi modern, konsep coping merujuk pada upaya kognitif dan perilaku
yang dilakukan individu untuk mengelola tekanan internal maupun eksternal yang
menimbulkan stres (Folkman, 2013). Dua jenis strategi coping yang paling dikenal ialah
problem-focused coping (berorientasi pada solusi) dan emotion-focused coping
(berorientasi pada pengaturan emosi). Konsep sabar dalam Al-Qur’an memiliki relevansi
kuat dengan keduanya, sebab sabar mengandung unsur dalam pengendalian emosi
(emotion regulation) sekaligus keteguhan dalam bertindak (problem orientation).Dalam
QS. al-Bagarah: 153 dan QS. al-‘Asr: 3, sabar selalu dikaitkan dengan tindakan aktif, bukan
hanya pasrah. Dalam konteks emotion-focused coping, sabar berperan sebagai
mekanisme pengatur emosi negatif agar tidak mendominasi terhadap pikiran.
Sementara dalam konteks problem-focused coping, sabar menuntun seseorang untuk
tetap rasional dan produktif dalam mencari solusi, tanpa kehilangan ketenangan batin.
Integrasi kedua dimensi tersebut menunjukkan bahwa sabr dalam Islam merupakan
bentuk coping strategy yang menyeluruh, yakni menenangkan emosi sekaligus
menguatkan tindakan.

Snyder dan Lopez (2007) menjelaskan bahwa individu dengan kapasitas hope dan self-
regulation tinggi, dua unsur utama dalam kesabaran, cenderung lebih mampu
menghadapi tekanan hidup secara adaptif. Sebagaimana pula, Putri dan Hidayat (2024)
menemukan bahwa sabar meningkatkan flourishing, yaitu perasaan hidup bermakna,
penuh harapan, dan berdaya tahan terhadap stres. Hidayat et al. (2024), dalam studinya
menjelaskan bahwa kesabaran terbukti berkorelasi positif dengan resilience dan
hardiness. Hal ini menunjukkan bahwa nilai-nilai religius dapat memperkuat ketahanan
psikologis seseorang.Menurut psikologi positif, resilience didefinisikan sebagai
kemampuan individu untuk bounce back dari kesulitan dan beradaptasi dengan
perubahan tanpa kehilangan keseimbangan emosi (Southwick & Charney, 2012). Al-
Qur’an menggambarkan hal tersebut melalui nilai sabar yang menyertai ujian kehidupan,
sebagaimana dalam QS. al-Zumar [39]: 10:

886



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(12), 882-889 elSSN: 3024-8140

“Sesungguhnya hanya orang-orang yang bersabarlah yang dicukupkan pahala mereka
tanpa batas.”

Ayat tersebut bukan hanya mengandung janji eskatologis, melainkan juga
menunjukkan makna psikologis, yakni individu yang sabar memiliki self-efficacy tinggi,
yaitu keyakinan bahwa dirinya mampu menghadapi tantangan hidup. Dalam hal ini,
sabar menjadi fondasi resilience, bukan sekadar bertahan, melainkan tumbuh (growth
through adversity).

Gumiandari et al. (2022) menegaskan bahwa Islamic resilience bersumber dari nilai
spiritual seperti sabar dan tawakal. Nilai-nilai tersebut berperan sebagai spiritual coping
strategies yang memberikan makna terhadap penderitaan serta menumbuhkan
ketenangan batin. Sementara, Hasil kajian Syafii dan Azhari (2024) menunjukkan bahwa
sabar memiliki ekspresi sosial yang berbeda tergantung pada konteks budaya, tetapi
fungsi utamanya sebagai penguat psikologis tetap menjadi universal. Dengan demikian,
sabar bukan hanya merupakan keutamaan religius, melainkan juga konstruksi psikologis
yang dapat diukur dan diterapkan dalam peningkatan kesejahteraan mental.Integrasi
antara sabar dan resilience juga tercermin dalam teori PERMA yang dikembangkan oleh
Seligman (2011). Dalam kerangka ini, kesejahteraan psikologis (well-being) dibangun atas
lima komponen, yaotu positive emotion, engagement, relationships, meaning, dan
achievement. Sedangkan sabar memiliki kontribusi pada setiap aspek tersebut. la
membantu menstabilkan emosi positif, mempertahankan keterlibatan produktif,
memperkuat relasi sosial melalui empati, menumbuhkan makna hidup, dan menjaga
konsistensi dalam pencapaian. Dengan kata lain, sabar dapat dianggap sebagai “energi
psikologis” yang menopang seluruh struktur well-being manusia. Melalui gabungan
perspektif Al-Qur’an dan psikologi positif, dapat disimpulkan bahwa sabar adalah
bentuk adaptive coping mechanism yang unik. la bersifat transendental, karena
berorientasi kepada Allah, namun juga psikologis, sebab memperkuat self-regulation
dan resilience. Nilai ini menegaskan bahwa ajaran Al-Qur’an tentang sabar memiliki
relevansi lintas disiplin dari teologi ke psikologi modern, serta menawarkan kontribusi
nyata bagi pembangunan karakter manusia yang tangguh dan seimbang.

Kesimpulan dan Saran

Berdasarkan pada hasil pembahasan, kajian ini menegaskan bahwa konsep sabr dalam
Al-Qur’an bukan sekadar bentuk ketabahan pasif, tetapi kekuatan moral dan psikologis
yang aktif. Dari ayat-ayat yang memuat konsep sabar seperti QS. al-Bagarah [2]:153 dan
QS. al-Zumar [39]:10, ditemukan bahwa sabar mencakup tiga dimensi utama, yaiu
keteguhan dalam ketaatan, pengendalian diri dari kemaksiatan, dan ketabahan
menghadapi ujian hidup. Dalam konteks moral, sabar menuntun perilaku manusia untuk
tetap konsisten pada kebaikan, sedangkan dalam kerangka psikologis, ia berfungsi
sebagai mekanisme pengendalian emosi dan sumber daya batin yang memperkuat
keseimbangan jiwa.Integrasi antara konsep sabar dalam Al-Qur’an dan teori psikologi
positif menunjukkan kesepadanan yang signifikan. Menurut psikologi positif, sabar
dapat dikategorikan sebagai adaptive coping strategy yang membentuk resilience, yaitu
kemampuan untuk bangkit dan beradaptasi dari tekanan hidup. Temuan empiris
menunjukkan bahwa kesabaran berkorelasi positif dengan kesejahteraan psikologis,

887



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(12), 882-889 elSSN: 3024-8140

pengendalian diri, dan optimisme. Dengan demikian, sabar menjadi titik temu antara
nilai spiritual Islam dan kekuatan psikologis manusia.Nilai sabar dalam Al-Qur’an perlu
dikembangkan lebih lanjut sebagai landasan bagi pendidikan karakter, bimbingan
konseling Islami, dan penguatan kesehatan mental. Saran untuk kajian berikutnya agar
meneliti hubungan empiris antara sabar dengan variabel psikologis lain seperti
mindfulness dan grit, sehingga integrasi antara Al-Qur’an dan psikologi positif semakin
komprehensif dan aplikatif.

Daftar Pustaka

Al-Asfahani, A.-R. (1998). Al-Mufradat fi Gharib al-Qur’an. Lebanon: Dar al-Ma‘arif.

Al-Qurtubi, A. ‘Abdillah M. bin A. (1993). Tafsir al-Qurtubi. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah.

Al-Razi, F. al-D. (1981). Mafatih al-Ghayb. Beirut: Dar al-Fikr.

Folkman, S. (2013). Stress: Appraisal and Coping BT - Encyclopedia of Behavioral
Medicine. In M. D. Gellman & J. R. Turner (Eds.) (pp. 1913-1915). New York, NY:
Springer New York. https://doi.org/10.1007/978-1-4419-1005-9 215

Gumiandari, S., Madjid, A., Nafi, I., Yogyakarta, M., Brawijaya, J., Indonesia, Y., ...
Indonesia, T. (2022). ISLAMIC RESILIENCE AS SPIRITUAL AND PSYCHOLOGICAL
COPING STRATEGIES FOR MUSLIMS DURING COVID-19 PANDEMIC Department of
Psychology of Islamic Education . Postgraduate Program of Islamic Education .
Universitas Department of Islamic Education . Faculty of |. Jurnal Akidah & Pemikiran

Islam, 19, 313-348.

Hani, L., Reza, I. F., & Mansur, A. (2021). The Meaning of Patience in Islamic Psychological
Perspective: a Life Effort for Physical Disabilites. Journal of Islamic and
Contemporary Psychology (JICOP), 1(1), 37-50.
https://doi.org[10.25299/jicop.v1i1.7080

Hidayat, A., Azhar, M., Purnomo, H., Nugroho, S., Napitupuluy, L., & Yusdanis, I. (2024).
Predictors of Patience in Islamic Psychology: An Evidence from Indonesia. Islamic
Guidance and Counseling Journal, 7(1), 1-23. https://doi.org/10.25217/0020247447400

Ibn Katir, I. bin ‘Umar. (2004). Tdafsir al-Qur’an al-‘Azim. (M. A. Ghoffar, Ed.). Bogor:
Pustaka Imam Syafi‘i.

Kumalasari, S. (2020). Makna Sabar Dalam Tafsir Fi Zhilal Al-Qur'an the Meaning of
Patience in Interpretation of Fi Zhilal Al-Qur’an, 71-80.

LPMQ. (n.d.). Al-Qur’an dan Terjemahannya. Retrieved from
https://quran.kemenag.go.id/quran/per-ayat/surah/72from=56&t0=206

Organization, W. H. (2022). World mental health report: Transforming mental health for
all. Geneva. https://doi.org/10.1136/bmj.01593

Pennock, S. F. (2025). Resilience in Positive Psychology: How to Bounce Back.

Putri, A. E., & Hidayat, A. (2024). Sabar dan Flourishing pada Ibu-ibu Pengajian.
Psychopolytan : Jurnal Psikologi, 7(2), 1-13. https://doi.org/10.36341/psi.v7i2.3875

888



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(12), 882-889 elSSN: 3024-8140

Seligman, M. E. P. (2011). Flourish: A visionary new understanding of happiness and well-
being. Flourish: A Visionary New Understanding of Happiness and Well-Being. New
York, NY, US: Free Press.

Shihab, M. Q. (2007). Tdfsiral-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an. Jakarta:
Lentera Hati.

Snyder, C. R., & Lopez, S. J. (2007). Positive psychology: The scientific and practical
explorations of human strengths. Positive Psychology: The Scientific and Practical
Explorations of Human Strengths. Thousand Oaks, CA, US: Sage Publications, Inc.

Southwick, S. M., & Charney, D. S. (2012). Resilience: The science of mastering life’s
greatest challenges. Resilience: The Science of Mastering Life’s Greatest Challenges.
New York, NY, uUs: Cambridge University Press.
https://doi.org/10.1017/CB09781139013857

Syafii, M. H., & Azhari, H. (2024). Manifestation of Patience as a Coping Mechanism in
Islamic Psychology: A Comparative Analysis of Sociocultural Contexts of Indonesian
and Egyptian Students. Psikoislamika : Jurnal Psikologi Dan Psikologi Islam, 21(2),
252-290. https://doi.org/10.18860/psikoislamika.v21i2.29006

Ulum, K. (2021). Sabar Dalam Al-Quran: Kajian Tafsir Maudhu’l. Al-Bayan, 4(1).

Vazquez, C., & Chaves, C. (2016). Positive Psychology. Encyclopedia of Mental Health:
Second Edition. https:/[doi.org/10.1016/B978-0-12-397045-9.00049-5

York, C. M., & Awan, H. (2023). Introduction to the Special Issue on Islamic Spirituality in
Clinical ~ Contexts.  Spirituality ~ in  Clinical ~ Practice,  10(1), 1-3.
https://doi.org/10.1037/scp0000316

889



