
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 

Volume 3, Issue Desember, 2025 pp. 882-889      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Konsep sabar dalam al-qur’an serta relevansinya dengan 
psikologi positif 

 

Dewi Aulia Mazidatun Nafisah 
 program studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir/Syariah, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: aulianafisah120502@gmail.com   
 

A B S T R A K 

Tujuan penelitian ini untuk mengkaji konsep sabar dalam Al-Qur’an 
melalui pendekatan tafsir tematik (maudhu’i) serta menelaah 
relevansinya dengan teori psikologi positif. Sabar adalah salah satu 
nilai moral dan spiritual utama dalam Islam yang berhubungan erat 
dengan ketahanan psikologis individu. Penelitian ini menggunakan 
metode kualitatif berjenis library research, dengan sumber primer 
berupa ayat-ayat Al-Qur’an tentang sabar, sementara sumber 
sekunder berupa tafsir, literatur psikologi positif, dan literatur yang 
mendukung penelitian ini. Hasil penelitian menyatakan bahwa sabar 
dalam Al-Qur’an bukan hanya bermakna pasif dalam menghadapi 
ujian, melainkan juga mencakup dimensi aktif berupa keteguhan 

moral, pengendalian diri, dan optimisme pada kebaikan. Pandangan psikologi positif memperkuat 
pemahaman ini dengan menempatkan sabar sebagai mekanisme coping adaptif yang dapat meningkatkan 
resilience dan well-being individu. Dari integrasi kedua perspektif tersebut menunjukkan bahwa konsep sabar 
dapat menjadi fondasi etika dan psikologi Islam yang kontruktif terhadap pengembangan karakter manusia.  
A B S T R A C T 

The purpose of this study is to examine the concept of patience in the Qur'an through a thematic 
interpretation (maudhu'i) approach and to examine its relevance to positive psychology theory. Patience 
is one of the main moral and spiritual values in Islam that is closely related to individual psychological 
resilience. This study uses a qualitative library research method, with primary sources consisting of 
Qur'anic verses about patience, while secondary sources include interpretations, positive psychology 
literature, and literature supporting this research. The results of the study indicate that patience in the 
Qur'an does not only have a passive meaning in facing trials, but also includes an active dimension in the 
form of moral steadfastness, self-control, and optimism for goodness. The positive psychology 
perspective strengthens this understanding by positioning patience as an adaptive coping mechanism 
that can increase individual resilience and well-being. The integration of these two perspectives shows 
that the concept of patience can be a constructive foundation for Islamic ethics and psychology for the 
development of human character. 

Pendahuluan 

Individu modern menghadapi tekanan psikologis yang tinggi di era global yang 
semakin dinamis dan penuh ketidakpastian seperti pandemi, krisis ekonomi, serta 
disrupsi teknologi.  World Health Organization (2022) menunjukkan data peningkatan 
yang signifikan mengenai kasus gangguan kecemasan dan depresi sebesar 25% secara 
global setelah pandemi COVID-19. Tekanan sosial-ekonomi yang demikian turut 
berimplikasi terhadap penurunan ketahanan psikologis (resilience) masyarakat 
(Southwick & Charney, 2012). Fenomena yang serupa juga dialami oleh komunitas 

Kata Kunci: 
sabar; al-qur’an; psikologi 
positif; resilience. 
 
Keywords: 
patience; qur’an; positive 
psychology; resilience. 
 
 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 882-889   eISSN: 3024-8140 

883 
 

Muslim, di mana krisis spiritual dan lemahnya daya tahan moral menjadi tantangan bagi 
kehidupan religius modern. Dalam konteks ini, nilai-nilai spiritual dan etika Islam memiliki 
relevansi penting sebagai sumber daya psikologis (psychological resources) dalam 
menghadapi tantangan hidup. Salah satu konsep kunci yang ditonjolkan oleh Al-Qur’an 
adalah ṣabr (kesabaran), yakni sebuah nilai yang bukan hanya berorientasi pada 
ketahanan batin, melainkan juga mencerminkan kekuatan moral dan psikologis individu 
(York & Awan, 2023).Sabar dalam Al-Qur’an disebutkan secara eksplisit dan implisit 
dalam sejumlah ayat, serta dikaitkan dengan janji atas pertolongan Allah, keteguhan 
hati, dan pengendalian diri. Misalnya dalam QS. al-Baqarah [2]: 153: “Hai orang-orang 
yang beriman, mohonlah pertolongan (kepada Allah) dengan sabar dan salat…” yang 
menjelaskan bahwa sabar bukan hanya menahan kesulitan tetapi juga menggabungkan 
dimensi aktif dengan melakukan salat dan pengendalian diri (LPMQ, n.d.). Salah satu 
kajian menunjukkan bahwa sabar mencakup “tabah hati, menahan, menanggung, dan 
mencegah” pada gejolak jiwa dan dorongan hawa nafsu (Ulum, 2021). 

Dari perspektif psikologi modern, khususnya dalam ranah Positive Psychology, 
gagasan daya tahan (resilience) dan mekanisme coping (pengelolaan diri dalam 
menghadapi stres) merupakan fokus penting. Salah satu kajian menyebutkan bahwa 
resilience merupakan kapasitas individu untuk “bounce back” atau bangkit kembali dari 
kesulitan, memanfaatkan sumber daya internal dan eksternal guna mempertahankan 
kesejahteraan psikologis (Pennock, 2025). Sementara itu, pengembangan psikologi 
positif oleh Martin E.P. Seligman menegaskan bahwa selain memperbaiki kelemahan 
psikologis, penting juga menumbuhkan kekuatan (strengths) seperti optimisme, 
pengendalian diri, dan makna hidup (Vázquez & Chaves, 2016).Pada kerangka 
interdisipliner antara Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir (IAT) dengan psikologi positif, terdapat 
dua hal menarik untuk dikaji, yaitu: pertama, bagaimana tafsir tematik terhadap sabar 
dalam Al-Qur’an mengungkap dimensi moral-psikologisnya seperti pengendalian diri, 
keteguhan hati, optimisme; kedua, bagaimana dimensi ini dapat relevan atau selaras 
dengan konsep coping dan resilience dalam psikologi positif modern. Penelitian 
terdahulu yang mengkaji sabar dalam Al-Qur’an telah menemukan bahwa sabar bukan 
hanya soal pasif atau menunggu, melainkan juga “keteguhan hati” dalam menjalankan 
tugas, berdakwah, atau menghadapi ujian (Kumalasari, 2020). 

Berdasarkan latar belakang yang telah disampaikan, penelitian ini bertujuan untuk: (1) 
Mengkaji konsep sabar dalam Al-Qur’an melalui pendekatan tafsir tematik; (2) 
Menganalisis relevansi konsep sabar tersebut dengan teori coping dan resilience dalam 
psikologi positif; dan (3) Mengemukakan implikasi moral-psikologisnya bagi 
pengembangan karakter dan kesejahteraan psikologis Muslim di era modern. Oleh 
karena itu, penelitian ini diharapkan dapat memberikan perspektif interdisipliner yang 
memperkaya kajian ilmiah IAT dan menawarkan kontribusi praktis dalam 
pengembangan karakter berbasis nilai Qur’ani.Urgensi dalam penelitian ini cukup tinggi 
mengingat kebutuhan akan kerangka moral-psikologis yang kuat dalam pendidikan, 
pembinaan karakter, dan pemeliharaan kesehatan mental umat. Kajian tematik sabar 
dalam Al-Qur’an memungkinkan pemahaman yang lebih terfokus dan sistematis 
terhadap ayat-ayat yang memuat nilai sabar, sekaligus membuka makna baru apabila 
dipadukan dengan teori psikologi positif. Melalui integrasi Al-Qur’an dan psikologi, 
penelitian ini berusaha menjembatani antara tradisi keilmuan Islam dan ilmu sosial 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 882-889   eISSN: 3024-8140 

884 
 

kontemporer, sehingga dapat mendukung pemahaman akademik maupun aplikatif 
dalam konteks kehidupan sehari-hari.Pada bagian pembahasan akan dibagi menjadi dua 
subbagian utama: (1) Dimensi moral-psikologis sabar dalam Al-Qur’an: pengertian, ayat 
kunci, dan tafsir tematik; (2) Relevansi sabar dengan mekanisme coping dan resilience 
dalam psikologi positif: teori, sinergi nilai, dan implikasi. Pada bagian akhir akan 
disimpulkan dan diajukan saran praktis untuk penerapan dalam pembinaan karakter dan 
pembelajaran. 

Kajian Pustaka 

 Kajian mengenai konsep ṣabr (kesabaran) telah lama menjadi fokus penting dalam 
tradisi tafsir. Para mufasir klasik seperti al-Rāzī (1981), Ibn Kaṯīr (2004), dan al-Qurṭubī 
(1993) memaknai sabar sebagai keteguhan hati, pengendalian diri, dan ketabahan 
menghadapi ujian sebagai wujud keimanan. Sementara itu, tafsir kontemporer seperti 
Quraish Shihab melalui Tafsir al-Mishbah menekankan bahwa sabar merupakan sikap 
aktif yang menuntut kemampuan menata jiwa dan perilaku agar tetap proporsional 
menghadapi dinamika kehidupan. Dengan demikian, sabar memiliki dimensi moral 
sekaligus psikologis yang dalam.Sejumlah kajian empiris di konteks Muslim modern 
menemukan konsep sabar dari berbagai sudut pandang. Putri dan Hidayat (2024) 
menemukan bahwa sabar berkontribusi positif terhadap flourishing atau kebahagiaan 
psikologis ibu-ibu pengajian, yang menunjukkan bahwa nilai sabar berfungsi sebagai 
strategi penguatan emosi positif. Penelitian Hidayat et al. (2024) di Islamic Guidance and 
Counseling Journal menjelaskan bahwa sabar dalam perspektif psikologi Islami berkaitan 
erat dengan hardiness, resilience, dan self-control, yang semuanya berperan penting 
dalam menghadapi tekanan akademik dan sosial. 

Selanjutnya, kajian Hani, Reza, dan Mansur (2021) menyoroti sabar sebagai upaya 
adaptasi spiritual dan psikologis bagi penyandang disabilitas fisik, yang memperlihatkan 
bagaimana kesabaran berfungsi sebagai strategi coping religius yang meningkatkan 
penerimaan diri dan ketenangan batin. Sementara itu, penelitian lintas budaya oleh 
Syafii & Azhari (2024) dalam Psikoislamika menunjukkan bahwa sabar berperan sebagai 
mekanisme coping yang universal namun memiliki ekspresi sosial berbeda antara 
mahasiswa Indonesia dan Mesir.Di samping itu, studi Gumiandari et al. (2022) 
menegaskan bahwa konsep Islamic resilience sebagai strategi menghadapi pandemi 
COVID-19 didasari oleh nilai-nilai spiritual seperti sabar dan tawakal, yang memperkuat 
kesejahteraan psikologis umat Islam selama krisis global. Dengan demikian, penelitian-
penelitian tersebut memperlihatkan bahwa konsep sabar tidak hanya bernilai teologis, 
tetapi juga memiliki fungsi psikologis nyata dalam mengembangkan daya tahan mental 
(resilience) dan kebahagiaan (flourishing). 

Namun demikian, penelitian-penelitian tersebut masih cenderung berdiri dalam dua 
ranah terpisah, yakni tafsir Qur’ani dan psikologi positif, tanpa kajian integratif yang 
menggabungkan keduanya secara sistematis. Oleh karena itu, penelitian ini diarahkan 
untuk mengisi celah tersebut dengan mengkaji konsep sabar melalui pendekatan tafsir 
maudhu‘i dan menautkannya dengan teori positive psychology, sehingga ditemukan 
pemahaman yang komprehensif tentang sabar sebagai nilai moral-spiritual dan 
mekanisme psikologis dalam kehidupan modern. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 882-889   eISSN: 3024-8140 

885 
 

Pembahasan 

Dimensi Moral-Psikologis Sabar dalam Al-Qur’an 

Konsep ṣabr (kesabaran) dalam Al-Qur’an memiliki posisi yang sangat sentral dalam 
membentuk karakter dan ketahanan spiritual manusia. Secara etimologis, kata ṣabr 
berasal dari akar kata ṣa-ba-ra, yang berarti “menahan” atau “mengendalikan diri”. 
Makna dasar ini berkembang menjadi pengertian moral dan spiritual, yaitu menahan 
dorongan hawa nafsu, amarah, serta kesedihan secara terarah demi tujuan yang lebih 
tinggi(Al-Aṣfahānī, 1998).Kata ṣabr dalam Al-Qur’an digunakan di berbagai konteks, 
antara lain dalam menghadapi ujian (balā’), menahan diri dari perbuatan maksiat, serta 
dalam menjalankan ketaatan kepada Allah. Dalam QS. al-Baqarah [2]:153 disebutkan: 

“Wahai orang-orang yang beriman, mohonlah pertolongan (kepada Allah) dengan sabar 
dan salat; sesungguhnya Allah beserta orang-orang yang sabar.” 

Ayat tersebut menjadi landasan bahwa sabar bukan hanya bersifat pasif, melainkan 
juga aktif, yakni kesadaran untuk tetap melakukan ikhtiar spiritual melalui salat dan 
keteguhan hati. Ibn Kathīr menafsirkan ayat ini sebagai bentuk ṣabr ‘alā ṭā‘ah 
(keteguhan dalam ketaatan), ṣabr ‘an al-ma‘ṣiyah (menahan diri dari kemaksiatan), dan 
ṣabr ‘alā al-balā’ (ketabahan menghadapi cobaan). Maka dengan demikian, sabar 
merupakan kekuatan moral yang membimbing perilaku manusia dalam tiga dimensi 
utama kehidupan. 

Sementara itu, dalam Mafātīḥ al-Ghayb, al-Rāzī menekankan bahwa sabar merupakan 
bentuk kematangan jiwa yang berpangkal pada kesadaran rasional (‘aqlīyah) dan 
spiritual. Ia memandang sabar bukan hanya kemampuan menahan diri, tetapi 
kemampuan mengelola dorongan emosi dan nalar agar tetap seimbang dalam 
menghadapi ujian kehidupan. Perspektif ini mengandung dimensi psikologis yang 
mendalam, karena melibatkan aspek kognitif (pengendalian pikiran), afektif 
(pengaturan emosi), dan konatif (pengarahan perilaku).Penafsiran kontemporer turut 
memperkuat pandangan ini. Quraish Shihab (2007) menjelaskan bahwa sabar tidak 
boleh hanya dipahami sebagai sikap pasrah tanpa usaha, melainkan sebagai bentuk 
keteguhan batin yang aktif, yakni kemampuan menahan diri dengan terus berbuat baik 
dan mencari solusi dalam situasi sulit. Artinya, sabar adalah energi moral yang 
memotivasi individu untuk tetap produktif meski berada dalam tekanan. 

Melalui perspektif psikologi, konsep ini memiliki kesepadanan dengan self-regulation 
dan emotional control dalam teori psikologi positif. Snyder dan Lopez (2007) 
menjelaskan bahwa individu yang mampu mengatur emosi negatif secara konstruktif 
cenderung memiliki resilience tinggi, yaitu kapasitas untuk bangkit dari keterpurukan. 
Temuan Hidayat et al. (2024) turut menunjukkan bahwa kesabaran berkorelasi positif 
dengan self-control dan hardiness, yang memperkuat daya tahan terhadap stres dan 
meningkatkan kesejahteraan subjektif.Penelitian Putri dan Hidayat (2024) mendukung 
kesimpulan serupa, yaitu sabar berperan sebagai pengendali emosi positif yang 
mengurangi kecemasan serta meningkatkan flourishing atau kebahagiaan psikologis. 
Dalam kerangka demikian, sabar bukan sekadar bernilai religius, melainkan juga 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 882-889   eISSN: 3024-8140 

886 
 

fungsional bagi kesehatan mental. Hal ini menunjukkan bahwa nilai-nilai Qur’ani dapat 
diintegrasikan dengan teori psikologi positif tanpa kehilangan makna spiritualnya. 

Lebih jauh lagi, sabar berkaitan erat dengan konsep tawakkul (berserah diri) dan riḍā 
(penerimaan), yang bersama-sama membentuk coping religious mechanism dalam 
psikologi Islam (Hani et al., 2021). Ketiganya dapat menumbuhkan keseimbangan antara 
usaha manusia dan ketenangan batin yang bersumber dari keyakinan akan kehendak 
Allah. Nilai demikian memiliki implikasi moral yang kuat, yakni sabar mendorong individu 
untuk mengendalikan diri, menjaga optimisme, dan meneguhkan komitmen terhadap 
kebaikan meski dalam kondisi sulit.Dengan demikian, konsep sabar dalam Al-Qur’an 
dapat dibilang mengandung dua lapisan makna. Pertama, dimensi moral, yaitu 
pengendalian diri, keteguhan, dan komitmen terhadap nilai-nilai kebaikan. Kedua, 
dimensi psikologis, yaitu ketahanan emosional, kemampuan mengelola stres, serta 
optimisme terhadap hasil akhir yang baik. Keduanya itu berpadu menjadi fondasi bagi 
terbentuknya kepribadian resilien dalam perspektif Islam. 

Relevansi Konsep Sabar dengan Teori Coping dan Resilience dalam Psikologi Positif 

Menurut psikologi modern, konsep coping merujuk pada upaya kognitif dan perilaku 
yang dilakukan individu untuk mengelola tekanan internal maupun eksternal yang 
menimbulkan stres (Folkman, 2013). Dua jenis strategi coping yang paling dikenal ialah 
problem-focused coping (berorientasi pada solusi) dan emotion-focused coping 
(berorientasi pada pengaturan emosi). Konsep sabar dalam Al-Qur’an memiliki relevansi 
kuat dengan keduanya, sebab sabar mengandung unsur dalam pengendalian emosi 
(emotion regulation) sekaligus keteguhan dalam bertindak (problem orientation).Dalam 
QS. al-Baqarah: 153 dan QS. al-‘Asr: 3, sabar selalu dikaitkan dengan tindakan aktif, bukan 
hanya pasrah. Dalam konteks emotion-focused coping, sabar berperan sebagai 
mekanisme pengatur emosi negatif agar tidak mendominasi terhadap pikiran. 
Sementara dalam konteks problem-focused coping, sabar menuntun seseorang untuk 
tetap rasional dan produktif dalam mencari solusi, tanpa kehilangan ketenangan batin. 
Integrasi kedua dimensi tersebut menunjukkan bahwa ṣabr dalam Islam merupakan 
bentuk coping strategy yang menyeluruh, yakni menenangkan emosi sekaligus 
menguatkan tindakan. 

Snyder dan Lopez (2007) menjelaskan bahwa individu dengan kapasitas hope dan self-
regulation tinggi, dua unsur utama dalam kesabaran, cenderung lebih mampu 
menghadapi tekanan hidup secara adaptif. Sebagaimana pula, Putri dan Hidayat (2024) 
menemukan bahwa sabar meningkatkan flourishing, yaitu perasaan hidup bermakna, 
penuh harapan, dan berdaya tahan terhadap stres. Hidayat et al. (2024), dalam studinya 
menjelaskan bahwa kesabaran terbukti berkorelasi positif dengan resilience dan 
hardiness. Hal ini menunjukkan bahwa nilai-nilai religius dapat memperkuat ketahanan 
psikologis seseorang.Menurut psikologi positif, resilience didefinisikan sebagai 
kemampuan individu untuk bounce back dari kesulitan dan beradaptasi dengan 
perubahan tanpa kehilangan keseimbangan emosi (Southwick & Charney, 2012). Al-
Qur’an menggambarkan hal tersebut melalui nilai sabar yang menyertai ujian kehidupan, 
sebagaimana dalam QS. al-Zumar [39]: 10: 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 882-889   eISSN: 3024-8140 

887 
 

“Sesungguhnya hanya orang-orang yang bersabarlah yang dicukupkan pahala mereka 
tanpa batas.” 

Ayat tersebut bukan hanya mengandung janji eskatologis, melainkan juga 
menunjukkan makna psikologis, yakni individu yang sabar memiliki self-efficacy tinggi, 
yaitu keyakinan bahwa dirinya mampu menghadapi tantangan hidup. Dalam hal ini, 
sabar menjadi fondasi resilience, bukan sekadar bertahan, melainkan tumbuh (growth 
through adversity). 

Gumiandari et al. (2022) menegaskan bahwa Islamic resilience bersumber dari nilai 
spiritual seperti sabar dan tawakal. Nilai-nilai tersebut berperan sebagai spiritual coping 
strategies yang memberikan makna terhadap penderitaan serta menumbuhkan 
ketenangan batin. Sementara, Hasil kajian Syafii dan Azhari (2024) menunjukkan bahwa 
sabar memiliki ekspresi sosial yang berbeda tergantung pada konteks budaya, tetapi 
fungsi utamanya sebagai penguat psikologis tetap menjadi universal. Dengan demikian, 
sabar bukan hanya merupakan keutamaan religius, melainkan juga konstruksi psikologis 
yang dapat diukur dan diterapkan dalam peningkatan kesejahteraan mental.Integrasi 
antara sabar dan resilience juga tercermin dalam teori PERMA yang dikembangkan oleh 
Seligman (2011). Dalam kerangka ini, kesejahteraan psikologis (well-being) dibangun atas 
lima komponen, yaotu positive emotion, engagement, relationships, meaning, dan 
achievement. Sedangkan sabar memiliki kontribusi pada setiap aspek tersebut. Ia 
membantu menstabilkan emosi positif, mempertahankan keterlibatan produktif, 
memperkuat relasi sosial melalui empati, menumbuhkan makna hidup, dan menjaga 
konsistensi dalam pencapaian. Dengan kata lain, sabar dapat dianggap sebagai “energi 
psikologis” yang menopang seluruh struktur well-being manusia. Melalui gabungan 
perspektif Al-Qur’an dan psikologi positif, dapat disimpulkan bahwa sabar adalah 
bentuk adaptive coping mechanism yang unik. Ia bersifat transendental, karena 
berorientasi kepada Allah, namun juga psikologis, sebab memperkuat self-regulation 
dan resilience. Nilai ini menegaskan bahwa ajaran Al-Qur’an tentang sabar memiliki 
relevansi lintas disiplin dari teologi ke psikologi modern, serta menawarkan kontribusi 
nyata bagi pembangunan karakter manusia yang tangguh dan seimbang. 

Kesimpulan dan Saran 

Berdasarkan pada hasil pembahasan, kajian ini menegaskan bahwa konsep ṣabr dalam 
Al-Qur’an bukan sekadar bentuk ketabahan pasif, tetapi kekuatan moral dan psikologis 
yang aktif. Dari ayat-ayat yang memuat konsep sabar seperti QS. al-Baqarah [2]:153 dan 
QS. al-Zumar [39]:10, ditemukan bahwa sabar mencakup tiga dimensi utama, yaiu 
keteguhan dalam ketaatan, pengendalian diri dari kemaksiatan, dan ketabahan 
menghadapi ujian hidup. Dalam konteks moral, sabar menuntun perilaku manusia untuk 
tetap konsisten pada kebaikan, sedangkan dalam kerangka psikologis, ia berfungsi 
sebagai mekanisme pengendalian emosi dan sumber daya batin yang memperkuat 
keseimbangan jiwa.Integrasi antara konsep sabar dalam Al-Qur’an dan teori psikologi 
positif menunjukkan kesepadanan yang signifikan. Menurut psikologi positif, sabar 
dapat dikategorikan sebagai adaptive coping strategy yang membentuk resilience, yaitu 
kemampuan untuk bangkit dan beradaptasi dari tekanan hidup. Temuan empiris 
menunjukkan bahwa kesabaran berkorelasi positif dengan kesejahteraan psikologis, 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 882-889   eISSN: 3024-8140 

888 
 

pengendalian diri, dan optimisme. Dengan demikian, sabar menjadi titik temu antara 
nilai spiritual Islam dan kekuatan psikologis manusia.Nilai sabar dalam Al-Qur’an perlu 
dikembangkan lebih lanjut sebagai landasan bagi pendidikan karakter, bimbingan 
konseling Islami, dan penguatan kesehatan mental. Saran untuk kajian berikutnya agar 
meneliti hubungan empiris antara sabar dengan variabel psikologis lain seperti 
mindfulness dan grit, sehingga integrasi antara Al-Qur’an dan psikologi positif semakin 
komprehensif dan aplikatif. 

Daftar Pustaka  

Al-Aṣfahānī, A.-R. (1998). Al-Mufradāt fī Gharīb al-Qur’ān. Lebanon: Dār al-Maʿārif. 

Al-Qurṭubī, A. ʿAbdillāh M. bin A. (1993). Tafsīr al-Qurṭubī. Beirut: Dār al-Kutub al-
ʿIlmiyyah. 

Al-Rāzī, F. al-D. (1981). Mafātīḥ al-Ghayb. Beirut: Dār al-Fikr. 

Folkman, S. (2013). Stress: Appraisal and Coping BT  - Encyclopedia of Behavioral 
Medicine. In M. D. Gellman & J. R. Turner (Eds.) (pp. 1913–1915). New York, NY: 
Springer New York. https://doi.org/10.1007/978-1-4419-1005-9_215 

Gumiandari, S., Madjid, A., Nafi, I., Yogyakarta, M., Brawijaya, J., Indonesia, Y., … 
Indonesia, T. (2022). ISLAMIC RESILIENCE AS SPIRITUAL AND PSYCHOLOGICAL 
COPING STRATEGIES FOR MUSLIMS DURING COVID-19 PANDEMIC Department of 
Psychology of Islamic Education . Postgraduate Program of Islamic Education . 
Universitas Department of Islamic Education . Faculty of I. Jurnal Akidah & Pemikiran 
Islam, 19, 313–348. 

Hani, L., Reza, I. F., & Mansur, A. (2021). The Meaning of Patience in Islamic Psychological 
Perspective: a Life Effort for Physical Disabilites. Journal of Islamic and 
Contemporary Psychology (JICOP), 1(1), 37–50. 
https://doi.org/10.25299/jicop.v1i1.7080 

Hidayat, A., Azhar, M., Purnomo, H., Nugroho, S., Napitupulu, L., & Yusdanis, I. (2024). 
Predictors of Patience in Islamic Psychology: An Evidence from Indonesia. Islamic 
Guidance and Counseling Journal, 7(1), 1–23. https://doi.org/10.25217/0020247447400 

Ibn Kaṯīr, I. bin ʿUmar. (2004). Tafsīr al-Qur’ān al-ʿAẓīm. (M. A. Ghoffar, Ed.). Bogor: 
Pustaka Imam Syafiʿi. 

Kumalasari, S. (2020). Makna Sabar Dalam Tafsir Fi Zhilal Al-Qur’an the Meaning of 
Patience in Interpretation of Fi Zhilal Al-Qur’an, 71–80. 

LPMQ. (n.d.). Al-Qur’an dan Terjemahannya. Retrieved from 
https://quran.kemenag.go.id/quran/per-ayat/surah/7?from=56&to=206 

Organization, W. H. (2022). World mental health report: Transforming mental health for 
all. Geneva. https://doi.org/10.1136/bmj.o1593 

Pennock, S. F. (2025). Resilience in Positive Psychology: How to Bounce Back. 

Putri, A. E., & Hidayat, A. (2024). Sabar dan Flourishing pada Ibu-ibu Pengajian. 
Psychopolytan : Jurnal Psikologi, 7(2), 1–13. https://doi.org/10.36341/psi.v7i2.3875 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 882-889   eISSN: 3024-8140 

889 
 

Seligman, M. E. P. (2011). Flourish: A visionary new understanding of happiness and well-
being. Flourish: A Visionary New Understanding of Happiness and Well-Being. New 
York,  NY,  US: Free Press. 

Shihab, M. Q. (2007). Tafsiral-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an. Jakarta: 
Lentera Hati. 

Snyder, C. R., & Lopez, S. J. (2007). Positive psychology: The scientific and practical 
explorations of human strengths. Positive Psychology: The Scientific and Practical 
Explorations of Human Strengths. Thousand Oaks,  CA,  US: Sage Publications, Inc. 

Southwick, S. M., & Charney, D. S. (2012). Resilience: The science of mastering life’s 
greatest challenges. Resilience: The Science of Mastering Life’s Greatest Challenges. 
New York, NY,  US: Cambridge University Press. 
https://doi.org/10.1017/CBO9781139013857 

Syafii, M. H., & Azhari, H. (2024). Manifestation of Patience as a Coping Mechanism in 
Islamic Psychology: A Comparative Analysis of Sociocultural Contexts of Indonesian 
and Egyptian Students. Psikoislamika : Jurnal Psikologi Dan Psikologi Islam, 21(2), 
252–290. https://doi.org/10.18860/psikoislamika.v21i2.29006 

Ulum, K. (2021). Sabar Dalam Al-Quran: Kajian Tafsir Maudhu’I. Al-Bayan, 4(1). 

Vázquez, C., & Chaves, C. (2016). Positive Psychology. Encyclopedia of Mental Health: 
Second Edition. https://doi.org/10.1016/B978-0-12-397045-9.00049-5 

York, C. M., & Awan, H. (2023). Introduction to the Special Issue on Islamic Spirituality in 
Clinical Contexts. Spirituality in Clinical Practice, 10(1), 1–3. 
https://doi.org/10.1037/scp0000316 

 


