
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 
Volume 3, Issue November, 2025 pp. 1706-1711     http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Peran sholat istikharah dalam penyembuhan mental 
 

Maiya Hasanatud Daroini 
Program Studi Hukum Tata Negara, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang  
e-mail: daroinidayis11@gmail.com   
 
 

A B S T R A K 
Kesehatan mental merupakan aspek penting dalam kehidupan manusia 
yang berhubungan dengan keseimbangan emosional, pikiran, dan 
spiritual. Dalam Islam, penyembuhan mental tidak hanya dilakukan 
melalui pendekatan medis, tetapi juga melalui ibadah yang 
menumbuhkan ketenangan jiwa. Salah satu ibadah tersebut adalah 
sholat istikharah, yang berfungsi sebagai sarana meminta petunjuk 
sekaligus terapi spiritual bagi individu yang mengalami kebimbangan 
dan tekanan batin. Penelitian ini membahas peran sholat istikharah 
dalam proses penyembuhan mental dengan pendekatan psikoreligi. 
Hasil kajian menunjukkan bahwa istikharah membantu mengurangi 
stres, meningkatkan kesadaran diri, serta memperkuat keimanan dan 

tawakal kepada Allah SWT. Selain itu, istikharah juga menumbuhkan sikap optimis, sabar, dan penerimaan 
diri yang menjadi dasar ketenangan jiwa. Dengan demikian, sholat istikharah dapat berperan sebagai bentuk 
terapi religius yang efektif dalam menjaga kesehatan mental umat Islam di tengah tantangan 
kehidupan modern.  

A B S T R A C T 
Mental health is an essential aspect of human life that relates to emotional, cognitive, and spiritual 
balance. In Islam, mental healing is not only achieved through medical approaches but also through 
worship that nurtures inner peace. One such practice is Shalat Istikharah, which serves as both a means 
of seeking divine guidance and a form of spiritual therapy for individuals experiencing confusion or 
psychological distress. This study discusses the role of Shalat Istikharah in mental healing from a 
psychoreligious perspective. The findings indicate that Istikharah helps reduce stress, enhance self-
awareness, and strengthen faith and trust in Allah SWT. Furthermore, it fosters optimism, patience, and 
self-acceptance, core foundations of mental tranquility. Thus, Shalat Istikharah can function as an 
effective religious therapy for maintaining mental health among Muslims amid the 
challenges of modern life. 
 

Pendahuluan  

Kesehatan mental merupakan aspek penting dalam kehidupan manusia yang 
berhubungan dengan kestabilan emosi, pikiran, dan perilaku. Dalam Islam, kesehatan 
jiwa tidak hanya dimaknai sebagai terbebas dari gangguan psikologis, tetapi juga 
sebagai kondisi batin yang tenang karena dekat dengan Allah SWT(Asrofik et al., 2024). 
Gangguan mental seperti stres, kecemasan, depresi, dan kehilangan makna hidup sering 
muncul akibat lemahnya hubungan spiritual seseorang dengan Tuhannya. Oleh karena 
itu, Islam menawarkan pendekatan yang menyeluruh terhadap penyembuhan jiwa 
melalui ibadah dan kedekatan spiritual, salah satunya melalui sholat istikharah. 

Kata Kunci: 
Sholat istikharah; kesehatan 
mental; psikoreligi; 
spiritualitas; tawakal 
 
Keywords: 
Shalat istikharah; mental 
health; psychoreligious 
approach; 
spirituality; tawakkal 
 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 1706-1711  eISSN: 3024-8140 

1707 
 

Sebagaimana dijelaskan oleh (Rahmawati & Soleh, 2024), konsep kesehatan mental 
dalam pandangan Ibn Zakaria Al-Razi menekankan keseimbangan antara aspek fisik, 
psikis, dan spiritual manusia, di mana ketenangan jiwa dapat dicapai melalui penguatan 
akal dan kedekatan dengan Tuhan. 

Sholat istikharah merupakan salah satu bentuk ibadah sunnah yang memiliki 
makna mendalam, bukan hanya sebagai sarana meminta petunjuk ketika menghadapi 
pilihan sulit, tetapi juga sebagai media penyembuhan batin. Dalam praktiknya, sholat 
istikharah mengajarkan manusia untuk berserah diri, mengakui keterbatasan akal, dan 
mempercayakan keputusan hidup kepada kehendak Allah. Sikap pasrah dan tawakal 
yang timbul dari ibadah ini dapat membantu menenangkan pikiran, menurunkan tingkat 
stres, serta menumbuhkan rasa optimisme dan ketenangan batin. (Safiruddin & 
Sholihah, 2019) Dalam perspektif psikologi Islam, ibadah seperti sholat memiliki efek 
terapeutik yang nyata. Gerakan, bacaan, dan doa di dalam sholat membentuk 
keseimbangan antara aspek fisik, emosional, dan spiritual manusia(Astutik, 2024). Hal 
ini sesuai dengan firman Allah dalam QS. Ar-Ra’d (13): 28, “(Yaitu) orang-orang yang 
beriman dan hati mereka menjadi tenteram dengan mengingat Allah. Ingatlah, hanya 
dengan mengingat Allah hati menjadi tenteram.” Ayat ini menegaskan bahwa 
ketenangan jiwa sejati tidak diperoleh dari dunia materi, tetapi melalui dzikir dan 
penghambaan kepada Allah.  

Di era modern yang penuh tekanan dan ketidakpastian, praktik sholat istikharah 
menjadi semakin relevan sebagai bentuk spiritual healing atau terapi keagamaan yang 
menumbuhkan kesadaran diri dan menstabilkan kondisi psikis. Sholat ini mengajarkan 
manusia untuk berhenti sejenak dari hiruk-pikuk dunia, merenungi keputusan hidup, 
serta menata kembali orientasi spiritualnya. Dengan demikian, pembahasan mengenai 
Peran Sholat Istikharah dalam Penyembuhan Mental penting untuk dikaji sebagai upaya 
memahami keterkaitan antara ibadah dan kesehatan jiwa, sekaligus menggali nilai-nilai 
psikoreligius yang terkandung dalam ajaran Islam. 

Pembahasan  

Sholat Istikharah sebagai Terapi Religius dalam Penyembuhan Mental 

Dalam Islam, kesehatan mental tidak hanya dipahami dari sisi psikologis semata, 
tetapi juga spiritual. Islam mengajarkan keseimbangan antara akal, jiwa, dan hati. Ketika 
seseorang mengalami kegelisahan, kebingungan, atau tekanan batin, Islam memberikan 
jalan keluar melalui ibadah, salah satunya sholat istikharah. Sholat ini menjadi sarana 
komunikasi langsung antara hamba dengan Allah SWT untuk meminta petunjuk dalam 
menghadapi kebimbangan hidup. Sebagaimana Rasulullah SAW bersabda, “Rasulullah 
telah mengajarkan kami cara beristikharah dalam segala urusan sebagaimana beliau 
mengajarkan kami satu surah dari Al-Qur’an.” (HR. Bukhari). Hadis ini menegaskan 
bahwa istikharah bukan sekadar ibadah sunnah, tetapi juga bentuk terapi spiritual bagi 
jiwa yang resah. (Safiruddin & Sholihah, 2019) 

Ketika seseorang menunaikan sholat istikharah, sesungguhnya ia sedang melatih 
keikhlasan dan kebergantungan total kepada Allah. Sikap pasrah ini memiliki efek 
terapeutik yang dalam karena menenangkan sistem emosional seseorang. Dalam 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 1706-1711  eISSN: 3024-8140 

1708 
 

perspektif psikoreligi, pasrah dan doa dapat menurunkan tingkat stres serta 
mengurangi ketegangan mental. Hal ini sejalan dengan firman Allah dalam QS. Ar-Ra’d 
13: 28, “(Yaitu) orang-orang yang beriman dan hati mereka menjadi tenteram dengan 
mengingat Allah. Ingatlah, hanya dengan mengingat Allah hati menjadi tenteram.” 

Selain menjadi bentuk permohonan petunjuk, istikharah juga membentuk pola 
pikir positif (positive coping). Ketika manusia berdoa dan percaya bahwa Allah akan 
memberikan keputusan terbaik, maka secara psikologis rasa cemas dan ragu akan 
berkurang. Nilai tawakal yang muncul setelah beristikharah membantu individu 
menerima kenyataan hidup dengan lapang dada. Oleh karena itu, istikharah menjadi 
salah satu bentuk spiritual healing yang sangat relevan dalam menangani gangguan 
kecemasan dan depresi ringan di kalangan umat Islam. (Hayati, 2020) 

Ibadah ini juga menumbuhkan kesadaran diri (self-awareness) yang tinggi. Dalam 
setiap gerakan shalat, mulai dari takbir hingga sujud, seseorang diajak menyadari 
kehadiran Allah yang Maha Mengatur segala urusan. Kesadaran tersebut menuntun 
individu pada penerimaan diri (self-acceptance), yang menjadi pondasi utama 
penyembuhan mental. Dengan demikian, sholat istikharah bukan hanya permintaan 
petunjuk dalam pilihan hidup, tetapi juga proses penyembuhan jiwa yang menata ulang 
hubungan manusia dengan Tuhannya. 

Mekanisme Psikologis dan Spiritual dalam Sholat Istikharah 

Sholat istikharah dapat dikategorikan sebagai praktik psikoterapi berbasis spiritual 
(psychoreligious therapy). Dari sudut pandang psikologi Islam, setiap gerakan dan 
bacaan dalam sholat memiliki efek menenangkan bagi sistem saraf, sekaligus 
menyeimbangkan aspek kognitif, emosional, dan spiritual. Sholat mengandung ritme 
yang teratur, postur tubuh yang harmonis, dan doa yang terarah yang semuanya 
membantu menurunkan hormon stres dan menumbuhkan rasa damai. Dalam QS. Al-
Ankabut (29): 45 disebutkan, “Sesungguhnya sholat itu mencegah dari perbuatan keji 
dan mungkar. Dan sesungguhnya mengingat Allah (shalat) adalah yang paling besar.” 
Ayat ini menggambarkan dimensi terapeutik shalat yang menuntun seseorang pada 
kebersihan hati dan kestabilan batin. (Resmiyanto, 2020) 

Ketika seseorang beristikharah, ia melatih tiga bentuk kecerdasan spiritual: ikhlas, 
takwa, dan tawakal. Ikhlas membebaskan hati dari beban emosional, takwa menjaga 
hati dari keputusasaan, dan tawakal menumbuhkan rasa yakin bahwa Allah memberi 
keputusan terbaik. Ketiganya menjadi mekanisme penyembuhan spiritual yang 
melengkapi terapi psikologis modern. Konsep ini diperkuat oleh QS. At-Talaq (65): 2-3, 
“Barangsiapa bertakwa kepada Allah, niscaya Dia akan memberinya jalan keluar dan 
memberinya rezeki dari arah yang tidak disangka-sangka.”  

Secara psikologis, doa dalam istikharah membantu individu melakukan 
restrukturisasi kognitif, yakni mengubah cara berpikir negatif menjadi positif. Ketika 
seseorang berdoa, “Ya Allah, jika perkara ini baik bagi kehidupanku maka takdirkanlah 
untukku,” secara tidak langsung ia sedang mengalihkan fokus dari kecemasan menjadi 
kepercayaan. Doa ini mengubah ketegangan menjadi penerimaan, dan pesimisme 
menjadi optimisme. (Anis Sintya & Ike Utia Ningsih, 2025) Maka, terapi melalui istikharah 
bukan hanya ritual, tetapi juga proses penyembuhan yang melibatkan sistem berpikir, 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 1706-1711  eISSN: 3024-8140 

1709 
 

rasa, dan keyakinan secara utuh. Lebih jauh lagi, sholat istikharah juga meningkatkan 
kesadaran spiritual bahwa segala sesuatu memiliki hikmah. Prinsip ini mengikis rasa 
bersalah, penyesalan, dan keputusasaan yang sering muncul pada individu dengan 
gangguan mental. Dengan beristikharah, individu belajar bahwa keputusan Tuhan 
adalah yang terbaik, meski tak selalu sesuai dengan keinginannya. Kesadaran ini menjadi 
bentuk penyembuhan batin yang mendalam, karena mengembalikan rasa percaya pada 
ketentuan Ilahi. 

Relevansi Sholat Istikharah dalam Konteks Penyembuhan Mental Kontemporer 

 Dalam kehidupan modern yang penuh tekanan, kecemasan, dan krisis identitas, 
sholat istikharah memiliki peran signifikan sebagai terapi spiritual yang relevan. Banyak 
penelitian psikologi menunjukkan bahwa praktik religius seperti sholat berkontribusi 
positif terhadap kestabilan mental dan kesejahteraan subjektif seseorang. Hal ini sejalan 
dengan temuan Safiruddin Al-Baqi (2019) (Ma’rufah, 2015) yang menyatakan bahwa 
shalat dapat menjadi alternatif psikoterapi bagi pasien Muslim karena mampu 
meningkatkan subjective well-being serta mengurangi stres dan rasa cemas. Dengan 
kata lain, istikharah bukan hanya ritual keagamaan, melainkan instrumen psikologis 
yang mendamaikan pikiran dan hati. 

 Seseorang yang rutin melaksanakan sholat istikharah akan terbiasa melakukan 
refleksi diri, menimbang keputusan dengan tenang, dan menyerahkan hasilnya kepada 
Allah. Proses reflektif ini mengurangi tekanan mental karena individu tidak merasa 
sendirian dalam menghadapi masalah. Dalam QS. Al-Baqarah (2): 45 Allah berfirman, 
“Jadikanlah sabar dan sholat sebagai penolongmu, dan sesungguhnya yang demikian 
itu sungguh berat kecuali bagi orang-orang yang khusyu.” Ayat ini menunjukkan bahwa 
sholat termasuk istikharah berfungsi sebagai penopang mental dalam menghadapi 
beban hidup. (Bintang Anugrah et al., 2023) Sholat istikharah juga menumbuhkan 
kecerdasan emosional. Ketika seseorang memohon petunjuk dengan penuh 
kerendahan hati, ia belajar mengelola emosi, menahan keinginan, dan menerima hasil 
keputusan dengan lapang dada. Sikap sabar, syukur, dan ikhlas yang tumbuh dari praktik 
ini menjadi modal penting untuk penyembuhan gangguan psikis seperti depresi, 
kecemasan, dan perasaan tidak berdaya. Nilai-nilai ini membuat seseorang lebih tenang, 
realistis, dan berorientasi pada solusi, bukan pada keluhan. (Zaini, 2015) 

 Dengan demikian, penerapan sholat istikharah dalam konteks modern dapat 
dianggap sebagai pendekatan integratif antara psikologi dan spiritualitas Islam. Ia 
menyembuhkan manusia bukan hanya dari sisi gejala mental, tetapi juga dari akar 
spiritual yang menjadi sumber ketenangan sejati. Seperti sabda Nabi SAW, “Tidaklah 
seorang hamba melakukan istikharah kecuali Allah akan menunjukkannya kepada jalan 
yang terbaik baginya.” Maka, dalam dunia yang serba cepat dan penuh tekanan, sholat 
istikharah hadir sebagai oase ruhani yang menuntun manusia menemukan kedamaian 
batin serta kestabilan mental melalui hubungan yang intim dengan Sang Pencipta. 

 

 

Kesimpulan dan Saran 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 1706-1711  eISSN: 3024-8140 

1710 
 

Sholat istikharah bukan hanya ibadah yang dilakukan ketika seseorang dihadapkan 
pada pilihan hidup, tetapi juga memiliki nilai terapeutik yang sangat kuat bagi 
penyembuhan mental. Melalui sholat ini, seorang muslim belajar untuk berserah diri 
sepenuhnya kepada Allah SWT, menata ulang pikirannya, dan menenangkan batinnya. 
Proses ini tidak hanya menumbuhkan rasa tawakal, tetapi juga membangun 
keseimbangan antara dimensi spiritual, emosional, dan psikologis. Dalam konteks 
psikologi Islam, istikharah berfungsi sebagai bentuk spiritual therapy yang membantu 
seseorang mengatasi stres, kecemasan, kebingungan, hingga depresi ringan. Gerakan 
dan bacaan dalam sholat memunculkan ketenangan melalui regulasi pernapasan dan 
fokus pikiran, sedangkan doa istikharah memperkuat keyakinan akan kebijaksanaan 
Ilahi. Dengan demikian, praktik ini mendorong penyembuhan menyeluruh, bukan hanya 
menenangkan pikiran, tetapi juga meneguhkan hati dan memperkuat hubungan 
spiritual dengan Tuhan. 

Selain itu, istikharah menumbuhkan kesadaran diri atau self-awareness dan 
kecerdasan spiritual (spiritual intelligence) yang penting bagi kestabilan jiwa. Melalui 
istikharah, manusia belajar menerima segala takdir dengan lapang dada serta melihat 
permasalahan hidup sebagai ujian yang membawa hikmah. Prinsip ini sesuai dengan 
firman Allah dalam QS. At-Talaq (65): 2-3, bahwa siapa yang bertakwa dan berserah diri 
kepada Allah akan diberikan jalan keluar dan kecukupan. Maka, sholat istikharah menjadi 
sarana yang efektif dalam menumbuhkan optimisme, kesabaran, dan ketenangan jiwa, 
unsur yang esensial dalam kesehatan mental seseorang. Secara keseluruhan, istikharah 
merupakan jembatan antara pendekatan religius dan psikologis dalam proses 
penyembuhan mental. Integrasi keduanya membuktikan bahwa spiritualitas memiliki 
peran vital dalam membentuk keseimbangan batin manusia modern yang sering dilanda 
tekanan dan kekosongan makna. 

Pertama, umat Islam disarankan menjadikan sholat istikharah sebagai sarana 
mendekatkan diri kepada Allah sekaligus terapi untuk menenangkan pikiran dan hati. 
Kedua, praktisi kesehatan mental dapat mengintegrasikan pendekatan religius seperti 
istikharah dalam proses terapi bagi pasien muslim. Ketiga, lembaga pendidikan dan 
keagamaan diharapkan memperluas pemahaman tentang manfaat psikologis ibadah 
agar masyarakat lebih sadar pentingnya keseimbangan spiritual dalam menjaga 
kesehatan mental. 

Daftar Pustaka  

Anis Sintya, & Ike Utia Ningsih. (2025). Peran Sholat Dalam Mengurangi Stres dan 
Kecemasan. Journal of Psychology and Social Sciences, 3(2), 62–70. 
https://doi.org/10.61994/jpss.v3i2.1059 

Asrofik, Rahmawati, I., Rozak, A. K., & Amiruddin, M. (2024). Kebudayaan Kesehatan 
Islam: Tinjauan Sejarah dan Relevansinya dalam Kesehatan Masyarakat 
Kontemporer. Ameena Journal, 2(3), 280–297. https://repository.uin-
malang.ac.id/22914/ 

Astutik, F. (2024). Sebuah Systematic Literature Review mengenai penerapan Islamic 
minfullness pada kesehatan mental. Conseils: Jurnal Bimbingan Dan Konseling 
Islam, 4(1), 17–24. http://repository.uin-malang.ac.id/21316/ 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 1706-1711  eISSN: 3024-8140 

1711 
 

Bintang Anugrah, Nasichah Nasichah, Didy Muzaki, & Salsabila Salsabila. (2023). 
Efektivitas Shalat Sebagai Rehabilitasi Kesehatan Mental Pada Mahasiswa 
Bimbingan Penyuluhan Islam UIN Jakarta. Jurnal Ilmu Kesehatan Dan Gizi, 2(1), 
235–244. https://doi.org/10.55606/jikg.v2i1.2167 

Hayati, A. M. U. (2020). Shalat Sebagai Sarana Pemecah Masalah Kesehatan Mental 
(Psikologis). Spiritualita, 4(2). https://doi.org/10.30762/spr.v4i2.2688 

Ma’rufah, Y. (2015). 11530107_Bab-I_Iv-Atau-V_Daftar-Pustaka. 1–97. 
Rahmawati, R. A., & Soleh, A. K. (2024). Konsep jiwa, kesehatan mental dan psikoterapi 

Ibn Zakaria Al-Razi. L-Hikmah: Jurnal Agama Dan Ilmu Pengetahuan, 21(1), 123–133. 
http://repository.uin-malang.ac.id/19109/ 

Resmiyanto, R. (2020). Risalah Shalat Istikharah. 1–57. 
Safiruddin, A. B., & Sholihah, A. M. (2019). Manfaat Shalat untuk Kesehatan Mental: 

Sebuah Pendekatan Psikoreligi Terhadap Pasien Muslim. Qalamuna: Jurnal 
Pendidikan, Sosial, Dan Agama, 11(1), 83–92. 

Zaini, A. (2015). 291857929. 6(2), 319–334. 
 

 
 
 
 
 


