
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 

Volume 3, Issue December, 2025 pp. 44-50      http://urj.uinmalang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2025 by Canda. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Eksistensi Ilmu Medis dalam Literatur Bahasa Era 
Salafussaleh  
 
Farhan Zaidaan¹, Maratun Nadliin², Najla Muthiah Syifa³ 

Program Studi Farmasi, Fakultas Kedokteran dan Ilmu Kesehatan, Universitas Islam Negeri Maulana Malik 
Ibrahim Malang 
E-mail: *ndazamii2696@uin-malang.ac.id 

 

A B S T R A K 

Artikel ini membahas eksistensi ilmu medis dalam literatur bahasa 
pada era Salafus Saleh, yang meliputi periode Rasulullah SAW, para 
sahabat, tabi’in, hingga masa kejayaan Dinasti Umayyah dan 
Abbasiyah. Islam sebagai agama yang kaffah menaruh perhatian 
besar terhadap kesehatan, kebersihan, gizi, dan etika pengobatan 
yang berlandaskan nilai-nilai keadilan, kejujuran, dan 
kemaslahatan umat. Pendekatan yang digunakan dalam artikel ini 
adalah pendekatan konseptual dengan menelaah sumber literatur 

klasik dan modern untuk menggambarkan perkembangan serta kontribusi tokoh-tokoh medis Islam klasik. 
Hasil kajian menunjukkan bahwa praktik medis di era Rasulullah SAW telah mendasarkan pengobatan pada 
nilai-nilai spiritual dan empiris. Pada masa Dinasti Umayyah, pendirian Bimaristan menjadi tonggak awal 
institusionalisasi kedokteran Islam, sedangkan pada masa Abbasiyah ilmu kedokteran mencapai puncak 
melalui penerjemahan teks-teks medis dan karya monumental para ilmuwan seperti Ar-Razi, Ibn Sina, dan Al-
Zahrawi. Kesimpulannya, perkembangan ilmu medis dalam peradaban Islam mencerminkan integrasi antara 
wahyu, akal, dan pengalaman empiris, serta memberikan kontribusi signifikan bagi perkembangan ilmu 
kesehatan dunia.. 

A B S T R A C T 

This article discusses the existence of medical science in linguistic literature during the Salafus Saleh era, 
covering the period of Prophet Muhammad (peace be upon him), his Companions, the Tabi’in, and the 
peak development during the Umayyad and Abbasid dynasties. Islam, as a comprehensive religion, 
emphasizes health, hygiene, nutrition, and medical ethics grounded in the values of justice, honesty, and 
public welfare. The approach used in this article is a conceptual analysis of classical and modern literature 
to describe the evolution and contributions of early Islamic medical scholars. The study shows that 
medical practice during the Prophet’s era was based on both spiritual and empirical values. During the 
Umayyad dynasty, the establishment of Bimaristan marked the institutionalization of Islamic medicine, 
while in the Abbasid era, medicine reached its golden age through the translation of medical texts and 
the monumental works of scholars such as Ar-Razi, Ibn Sina, and Al-Zahrawi. In conclusion, the 
development of medical science in Islamic civilization reflects an integration of revelation, reason, and 
empirical observation, contributing significantly to the advancement of global medical knowledge 

Pendahuluan  

Kesehatan adalah hak asasi manusia yang diakui baik dalam kerangka medis 
maupun etika sosial. Dalam perspektif Islam, menjaga kesehatan — baik fisik, mental, 
maupun spiritual — termasuk bagian dari tanggung jawab terhadap diri sendiri serta 
umat. Al-Qur’an dan Hadis menekankan kebersihan (ṭahārah), menjaga jiwa (nafs), dan 
etika dalam berinteraksi sosial (sebagai pencegahan penyebaran penyakit). Namun, 

Kata Kunci: 
Ilmu Medis, Salafussaleh, 
Kedokteran Islam, Ibn Sina, 
Bimaristan 
 
Keywords: 
Medical Science, Salafus Saleh, 
Islamic Medicine, Bimaristan, Ibn 
Sina 
 
 
 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 44-50  eISSN: 3024-8140 

45 
 

dalam praktik kebijakan kesehatan modern, sering terjadi kesenjangan antara nilai 
keagamaan dan instrumen teknokratis. Situasi pandemi global seperti COVID-19 
memperlihatkan bagaimana pengkondisian institusi/lembaga (Chik et al., 2022)dan 
perdebatan muncul terutama antara protokol medis dan persepsi keagamaan. Oleh 
karena itu, penting untuk merumuskan model integratif yang menjembatani fikih (nilai 
Islam) dengan ilmu kesehatan agar kebijakan publik kesehatan dapat diterima dan 
berkelanjutan (Nashichuddin et al., 2021). 

Landasan Teori 

Landasan teori kajian ini berangkat dari pandangan Islam yang menempatkan 
kesehatan sebagai amanah sekaligus bagian dari ibadah. Konsep kesehatan dalam Islam 
mencakup keseimbangan antara aspek jasmani dan rohani, sebagaimana ditegaskan 
dalam hadis Rasulullah shallallohu `alaihi wa sallam (SAW), “Sesungguhnya bagi tubuhmu 
ada hak atasmu” (HR. Bukhari), serta dalam Al-Qur’an yang memerintahkan umatnya 
untuk menjaga kebersihan dan mengonsumsi makanan yang halalan thayyiban (QS. Al-
Baqarah [2]:168; QS. Al-a’raf [7]:31). Dalam epistemologi Islam, ilmu pengetahuan tidak 
terpisah dari nilai spiritual, melainkan bersumber dari wahyu dan akal yang diarahkan 
untuk kemaslahatan manusia. Prinsip ini tercermin pada ilmuwan muslim seperti Ibn 
Sina  dan Abu Bakar Muhammad bin Yahya bin Zakariya Ar-Razi (w. 313H/ 320 H)yang 
mengintegrasikan rasionalitas ilmiah dengan moralitas Islam dalam praktik medis. 
Sejarah juga menunjukkan bahwa ilmu kedokteran Islam menjadi fondasi bagi 
perkembangan kedokteran modern, terutama pada masa Dinasti Umayyah dan 
Abbasiyah dengan berdirinya Bimaristan sebagai rumah sakit sekaligus pusat pendidikan 
kedokteran. Tokoh-tokoh besar seperti Al-Zahrawi, Ibn Sina, dan Ar-Razi berperan 
penting dalam mengembangkan metode ilmiah berbasis observasi, eksperimen, dan 
etika, yang menunjukkan bahwa peradaban Islam tidak hanya berperan dalam aspek 
spiritual, tetapi juga memberikan kontribusi besar terhadap kemajuan ilmu medis dunia 
(Said et al., 2025). 

Metodologi 

Pendekatan teoritis dalam kajian ini didasarkan pada paradigma integratif yang 
memandang ilmu medis Islam sebagai hasil perpaduan antara wahyu, rasionalitas ilmiah, 
dan nilai-nilai etika. Pendekatan ini menempatkan kesehatan tidak hanya sebagai aspek 
biologis, tetapi juga sebagai bagian dari keseimbangan spiritual dan sosial umat 
manusia. Dalam konteks epistemologi Islam, teori ini mengacu pada pandangan bahwa 
ilmu bersumber dari wahyu dan akal yang saling melengkapi untuk mencapai 
kemaslahatan. Melalui pendekatan ini, analisis diarahkan pada bagaimana ajaran Islam 
membentuk dasar etika kedokteran dan praktik medis yang berorientasi pada nilai 
kemanusiaan, sebagaimana diterapkan oleh ilmuwan muslim klasik seperti Ibn Sina, Ar-
Razi, dan Al-Zahrawi. Pendekatan teoritis ini juga menekankan pentingnya integrasi 
antara ilmu pengetahuan dan agama sebagai fondasi bagi pengembangan sistem medis 
yang holistik, beretika, dan berkeadilan, sebagaimana tercermin dalam sejarah 
berdirinya Bimaristan dan tradisi keilmuan pada masa keemasan peradaban Islam. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 44-50  eISSN: 3024-8140 

46 
 

Pembahasan  

Ilmu kedokteran merupakan salah satu cabang ilmu yang mendapat perhatian 
besar dalam peradaban Islam. Disiplin ini mencakup pengetahuan tentang tubuh 
manusia, cara menjaga kesehatan, serta upaya penyembuhan ketika seseorang jatuh 
sakit. Dalam sejarahnya, perkembangan ilmu kedokteran Islam tidak dapat dipisahkan 
dari nilai-nilai keagamaan yang menekankan keseimbangan antara aspek jasmani dan 
rohani. Islam memandang kesehatan sebagai bagian dari amanah yang harus dijaga. Al-
Qur’an dan hadis banyak menyinggung pentingnya kebersihan, gizi, dan pengobatan 
yang sesuai syariat. Prinsip ini menjadi fondasi bagi munculnya praktik dan etika medis 
yang berbasis nilai-nilai keislaman. 

1. Awal Mula Perkembangan Kedokteran Islam 

Sejarah kedokteran Islam mulai berkembang pesat sejak abad pertengahan, 
terutama ketika pola pikir umat Islam mulai terbuka terhadap ilmu pengetahuan dari 
berbagai peradaban. Menurut Hashemimehr, dinamika intelektual ini menandai 
munculnya era di mana kaum Muslim tidak hanya menjadi penerima ilmu, tetapi juga 
pengembang utama dalam berbagai bidang, termasuk kedokteran (Hashemimehr et al., 
2024). Pada masa Rasulullah SAW, praktik medis sederhana seperti bekam (hijamah), 
venesection, dan kauterisasi telah dikenal luas. Rasulullah SAW tidak hanya 
mempraktikkan tetapi juga menganjurkan umatnya untuk menggunakan terapi bekam 
sebagai bentuk pengobatan yang memiliki manfaat empiris (Amiruddin et al., 2022). Hal 
ini ditegaskan dalam sabda beliau: 

 “Sebaik-baik pengobatan yang kalian gunakan adalah bekam” (HR. Ahmad). 

Terapi bekam ini menjadi salah satu bentuk pengobatan yang mendapat legitimasi 
keagamaan dan bertahan sepanjang sejarah Islam. Selain bekam, pengobatan dengan 
bahan alami seperti jinten hitam, madu, susu hewan, dan tumbuhan gurun juga dikenal 
luas. Dalam hadis lain, Rasulullah menyebut bahwa habbatus sauda’ (jinten hitam) adalah 
obat untuk segala penyakit kecuali kematian, menunjukkan bahwa pendekatan 
pengobatan Islam berakar pada keseimbangan antara keyakinan spiritual dan observasi 
empiris (Hidayat et al., 2022). 

Pada masa awal Islam, peran perempuan dalam dunia medis juga mulai terlihat. 
Rufaidah al-Aslamiyah radhiyallahu `anha dikenal sebagai sahabat Nabi yang dikenal 
sebagai perawat pertama dalam sejarah Islam. Ia memperoleh pengetahuan medis dari 
ayahnya, yang terpengaruh oleh praktik kedokteran Persia dan Byzantium. Menurut 
Apriyanti dkk., tradisi kesehatan Arab pra-Islam terbentuk dari dua sumber: praktik lokal 
dan pengaruh peradaban kuno. Dari sinilah kemudian muncul sistem pelayanan 
kesehatan yang terorganisasi di bawah pengawasan nilai-nilai keagamaan Islam 
(Apriyanti et al., 2024). 

2. Kemajuan Kedokteran pada Masa Dinasti Umayyah 

Periode Dinasti Umayyah menandai tahap penting dalam institusionalisasi ilmu 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 44-50  eISSN: 3024-8140 

47 
 

kedokteran. Ilmu kesehatan pada masa ini mulai mendapatkan perhatian pemerintah. 
Khalifah Walid bin Abdul Malik (88 H/706 M) mendirikan sekolah kedokteran dan rumah 
sakit pertama yang disebut Bimaristan. Menurut Azzahro dkk, bimaristan berasal dari 
bahasa Persia bimar (orang sakit) dan istan (tempat), yang berarti rumah bagi orang 
sakit. Fungsi Bimaristan pada awalnya tidak hanya sebagai tempat perawatan, tetapi 
juga sebagai lembaga pendidikan kedokteran. Para dokter dan calon dokter melakukan 
praktik serta penelitian di tempat tersebut dengan dukungan dana negara (Azzahro et 
al., 2024). 

Khalifah Walid juga dikenal sebagai pelopor dalam menerapkan sistem kesehatan 
sosial. Ia memerintahkan agar penderita penyakit menular, seperti kusta, dirawat secara 
khusus agar tidak menularkan penyakitnya kepada masyarakat umum (Asrofik et al., 
2024). Dalam konteks ini, nilai-nilai Islam tentang kasih sayang dan kemaslahatan sosial 
menjadi landasan bagi kebijakan kesehatan public (Abu-Ras et al., 2024). Bimaristan 
kemudian berkembang menjadi lembaga medis yang profesional, memiliki ruang rawat 
inap, apotek, laboratorium, dan sistem administrasi medis yang tertata. 

3. Puncak Kejayaan Kedokteran Islam pada Masa Dinasti Abbasiyah 

Pada masa Dinasti Abbasiyah, ilmu kedokteran mencapai masa keemasannya. 
Dukungan besar dari para khalifah terhadap pengembangan ilmu pengetahuan 
melahirkan berbagai pusat studi ilmiah, salah satunya Baitul Hikmah di Baghdad. 
Lembaga ini menjadi pusat penerjemahan dan penelitian ilmiah terbesar di dunia Islam. 
Menurut Fatmawati dkk., pada masa ini dilakukan penerjemahan besar-besaran 
terhadap teks medis Yunani, Persia, dan India ke dalam bahasa Arab (Fatmawati et al., 
2025). Hasilnya, tradisi ilmiah Islam berkembang dengan pesat dan menjadi fondasi bagi 
kedokteran modern. 

Bimaristan di era Abbasiyah juga semakin maju. Rumah sakit umum seperti 
Bimaristan Adudi di Baghdad memiliki ruang operasi, apotek, dan klinik spesialis. Selain 
melayani pasien, rumah sakit juga menjadi pusat pendidikan kedokteran. Para 
mahasiswa kedokteran belajar langsung dari dokter senior melalui praktik klinis. Inovasi 
lain juga berkembang di bidang farmasi, di mana para apoteker (saydalani) mulai 
menstandarkan dosis dan metode pembuatan obat. Ibn al-Baytar dikenal sebagai ahli 
farmasi besar yang menulis karya ensiklopedis tentang tanaman obat dan ramuan 
alami.Selain itu, bidang bedah mengalami kemajuan pesat melalui karya Al-Zahrawi 
(Abulcasis). Ia menulis At-Tashrif Liman ‘Ajiza ‘An at-Ta’līf, ensiklopedia kedokteran yang 
terdiri atas tiga puluh jilid dan membahas berbagai cabang medis, terutama bedah. Buku 
ini menjadi rujukan utama bagi dunia Barat selama berabad-abad. Al-Zahrawi 
memperkenalkan lebih dari 200 alat bedah dan menjelaskan teknik operasi yang 
didasarkan pada pengalaman klinisnya. Ia menekankan pentingnya observasi langsung 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 44-50  eISSN: 3024-8140 

48 
 

terhadap pasien sebelum melakukan tindakan medis (Hakim et al., 2021). 

4. Kontribusi Tokoh-Tokoh Besar dalam Pengembangan Ilmu Kedokteran Islam 

A. Ar-Razi (Rhazes) 

Abu Bakar Muhammad ibn Zakariya Ar-Razi (865–925 M) adalah salah satu tokoh 
paling berpengaruh dalam sejarah kedokteran Islam. Dikenal di Barat sebagai Rhazes, ia 
adalah dokter, filsuf, dan ahli kimia. Menurut catatan sejarah, Ar-Razi menulis lebih dari 
200 karya ilmiah, dengan di antaranya Al-Hawi, Al-Judari wal Hasabah, Al-Kimia, dan Al-
Asrar. Karya Al-Hawi menjadi ensiklopedia medis terbesar pada zamannya, yang 
membahas anatomi, patologi, dan farmakologi. Ia juga dikenal sebagai ilmuwan 
pertama yang membedakan antara penyakit cacar air (variola) dan campak (morbilli), 
yang menjadikannya pelopor dalam studi penyakit menular.Selain itu, Ar-Razi dianggap 
sebagai dokter pertama yang mendiagnosis hipertensi (tekanan darah tinggi) dan 
memberikan terapi berbasis stimulasi saraf, mirip dengan prinsip akupunktur modern. 
(Hidayat et al., 2022). Penemuannya tentang penggunaan air raksa (Hg) juga menjadi 
terobosan penting dalam dunia kimia medis. Dalam etika profesinya, Ar-Razi 
menekankan pentingnya pendekatan humanis dan rasional dalam pengobatan, dengan 
selalu menempatkan kesejahteraan pasien sebagai prioritas utama. 

B. Ibn Sina (Avicenna) 

Ibn Sina (980–1037 M), atau dikenal di Barat sebagai Avicenna, adalah sosok 
sentral dalam perkembangan kedokteran dunia. Karya monumentalnya, Al-Qanun fi al-
Tibb (Canon of Medicine), menjadi buku rujukan medis di universitas-universitas Eropa 
hingga abad ke-17. Buku ini mengulas secara sistematis anatomi, fisiologi, farmakologi, 
dan diagnosis penyakit. Ibn Sina menggabungkan ilmu medis Yunani, Persia, dan India 
dengan metode observasi empirisnya sendiri. Ia juga menyusun klasifikasi ilmu menjadi 
dua: ilmu praktis (‘amaliyyah) dan ilmu teoritis (nadzariyyah). Dalam pandangan Ibn Sina, 
ilmu praktis berkaitan dengan penerapan nilai etika dan sosial dalam kehidupan, 
sedangkan ilmu teoritis bertujuan untuk menyucikan jiwa melalui pengetahuan dan 
refleksi. Pendekatan multidisipliner ini menunjukkan bahwa kedokteran dalam 
pandangan Ibn Sina tidak hanya bersifat fisik, tetapi juga spiritual. Pandangannya 
menjadikan kedokteran sebagai ilmu holistik yang memadukan sains dan filsafat 
(Susanti & Riskiyah, 2022). 

C. Al-Zahrawi (Abulcasis) 

Al-Zahrawi (936–1013 M) dikenal sebagai bapak bedah modern. Ia menulis At-
Tashrif Liman ‘Ajiza ‘An at-Ta’līf selama lebih dari 50 tahun. Ensiklopedia ini terdiri atas 30 
jilid dengan sekitar 1.500 halaman yang mencakup berbagai bidang medis. Menurut 
penelitian Fatmawati dkk., karya Al-Zahrawi menjadi salah satu tonggak penting dalam 
perkembangan ilmu bedah karena berisi dokumentasi rinci hasil pengamatannya 
terhadap pasien. Ia menolak pendekatan spekulatif dan menekankan pentingnya 
observasi empiris dalam menegakkan diagnosis. Al-Zahrawi juga memperkenalkan 
prinsip sterilisasi alat bedah dan menjelaskan cara menghentikan pendarahan dengan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 44-50  eISSN: 3024-8140 

49 
 

teknik ligasi. Ia menggambarkan berbagai prosedur operasi seperti pengangkatan batu 
kandung kemih, pembedahan obstetri, dan operasi mata. Dalam etika profesinya, ia 
menegaskan bahwa seorang dokter harus berperilaku sabar, jujur, dan bertanggung 
jawab (Fatmawati et al., 2025). 

5. Integrasi Nilai Islam dalam Praktik Medis 

Etika kedokteran Islam berpijak pada prinsip tauhid, keadilan, dan kemaslahatan. 
Setiap tindakan medis tidak hanya dinilai dari aspek ilmiah, tetapi juga dari tanggung 
jawab moral terhadap Allah SWT dan sesama manusia. Konsep ini sejalan dengan 
maqashid syariah yang menekankan perlindungan terhadap jiwa (hifz an-nafs). Oleh 
karena itu, praktik medis dalam Islam bersifat holistik, mencakup dimensi fisik, mental, 
dan spiritual. Dalam konteks kontemporer, nilai-nilai kedokteran Islam tetap relevan. 
Prinsip seperti non-maleficence (tidak membahayakan pasien) dan beneficence 
(memberi manfaat) sudah diajarkan dalam etika Islam sejak era klasik. Dokter tidak 
hanya berfungsi sebagai penyembuh, tetapi juga sebagai penjaga amanah kehidupan 
(Amiruddin, 2024). 

Kesimpulan dan Saran  

Perkembangan ilmu medis pada era Salafus Saleh menunjukkan bahwa peradaban 
Islam memiliki kontribusi besar terhadap pembentukan dasar kedokteran modern. 
Praktik medis yang bermula dari masa Rasulullah SAW berkembang pesat di bawah 
Dinasti Umayyah dan mencapai puncaknya pada masa Abbasiyah melalui lembaga-
lembaga seperti Baitul Hikmah dan Bimaristan. Tokoh-tokoh seperti Ar-Razi, Ibn Sina, 
dan Al-Zahrawi menjadi bukti bahwa ilmu pengetahuan dapat tumbuh selaras dengan 
nilai-nilai keagamaan. Disarankan agar generasi akademik modern lebih menggali 
literatur medis Islam klasik dan mengintegrasikan nilai-nilainya dalam pendidikan dan 
praktik medis kontemporer. 

Daftar Pustaka  

Abu-Ras, W., Aboul-Enein, B. H., Almoayad, F., Benajiba, N., & Dodge, E. (2024). Mosques 

and Public Health Promotion: A Scoping Review of Faith-Driven Health 

Interventions. Health Education and Behavior, 51(5), 677–690. 

https://doi.org/10.1177/10901981241252800 

Amiruddin, M. (2024). Membahasakan kaidah Ushul Fiqh saat pembimbingan integrasi 

dalam tugas akhir mahasiswa farmasi kampus Islam. Repository UIN Malang. 

http://repository.uin-malang.ac.id/22821/%0Ahttp://repository.uin-

malang.ac.id/22821/2/22821.pdf 

Amiruddin, M., Syafitri, L. I., Rabbani, A., Muthmainnah, A. K., & Salsabila, A. T. (2022). 

The Benefits of Removing Dirty Blood with Traditional Cupping Treatment. 

Proceedings of International Pharmacy Ulul Albab Conference and Seminar (PLANAR), 

2, 60. https://doi.org/10.18860/planar.v2i0.2127 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 44-50  eISSN: 3024-8140 

50 
 

Apriyanti, O. D., Yusup, I. M., & Nurhablisyah, N. (2024). Perancangan Buku Komik 

Rufaidah Al-Aslamiyah: Kisah Perawat Muslim Pertama Dalam Sejarah. Cipta, 3(1), 

94–106. https://doi.org/10.30998/cipta.v3i1.3174 

Asrofik, Rahmawati, I., Rozak, A. K., & Amiruddin, M. (2024). Kebudayaan Kesehatan 

Islam: Tinjauan Sejarah dan Relevansinya dalam Kesehatan Masyarakat 

Kontemporer. Ameena Journal, 2(3), 280–297. 

Azzahro, H. A., Nasiha, M. A., Rozy, M. F., & Amiruddin, M. (2024). Jejak dan Sejarah 

Munculnya Ilmu Kesehatan dan Pendidikan Pada Masa Dinasti Umayyah. Jurnal 

Seumubeuet: Jurnal Pendidikan Islam, 3(2), 149–160. http://repository.uin-

malang.ac.id/23049/ 

Chik, A. R. Bin, Chtaibi, K., & Al Kholidi, M. A. (2022). Athar Jā’ihat Corona ‘alā Marākiz al-

Lughāt wat Tadrīb al-Khāssah bi Mālīziyā: al-Akādimiyyah al-Dawliyyah lil Lughāt 

wat Tadrīb wat Tarjamah bi Kuala Lumpur Namuzajan. Tarling : Journal of Language 

Education, 6(2), 159–192. https://doi.org/10.24090/tarling.v6i2.7186 

Fatmawati, A., Faridhoh, I. L., Firdaus, R. M., & Amiruddin, M. (2025). Dinamika Ilmu 

Medis di Era Abbasiyah. Ameena Journal, 3(1), 56–64. 

https://doi.org/10.63732/aij.v3i1.108 

Hakim, A., Indrawijaya, Y. Y. A., Muti’ah, R., Ma’arif, B. Z. A., Dewi, T. D. D., Nastiti, G. P., 

Maulina, N., Walidah, Z., Firdausy, A. F., Inayatilah, F. R., Wijaya, D., Syariffudin, S., 

Muchlas, L. A., Geni, W. S., Amiruddin, M., Purwaningsih, F. E., Rahmadani, N., & 

Guhir, A. M. (2021). Mengenal Dunia Pendidikan Kefarmasian Mulai dari Ilmu Dasar 

Hingga Terapan. In A. F. Firdausy, A. M. Guhir, & N. Rahmadani (Eds.), UIN Maliki 

Press (Vol. 1, Issue 1). UIN Maliki Press. https://repository.uin-malang.ac.id/9839/ 

Hashemimehr, M., Khabiri, M., & Jafari, F. (2024). INTRODUCING THE MOST FAMOUS 

FEMALE PHYSICIANS, MIDWIVES AND NURSES FROM THE BEGINNING OF ISLAM 

TO THE QAJAR ERA IN IRAN. ISLAMIC HISTORY AND LITERATURE, 2(3), 153–168. 

Hidayat, H., Amiruddin, M., Aktifa, A. F., Haryadi, M. C., & Azzahra, N. (2022). Terapi 

Bekam (Hijamah) dalam Perspektif Islam dan Medis. Proceedings of International 

Pharmacy Ulul Albab Conference and Seminar (PLANAR), 2(1), 77. 

https://doi.org/10.18860/planar.v2i0.2129 

Nashichuddin, A., Susanti, N., Listiyana, A., Toifah, N., Amiruddin, M., Ria, R. D. A., 

Rachmawati, E., Novianto, M. R., Kusuma, Y. I., Dewi, T. J. D., & Annisa, R. (2021). 

Pedoman Integrasi Islam Sains Fakultas Kedokteran dan Ilmu Kesehatan (N. Toifah, A. 

Listiyana, & N. Susanti (eds.); 1st ed.). https://repository.uin-malang.ac.id/21908/ 

Said, M., Fatmawati, A. D., & Amiruddin, M. (2025). Abbasid Era and the Dynamics of 

Medical Science. Journal of World Future Medicine, Health and Nursing, 3(2), 203–

212. https://doi.org/10.70177/health.v3i2.1894 

Susanti, N., & Riskiyah, R. (2022). Integrasi Nilai Islam dalam Kurikulum Pendidikan 

Kedokteran. Journal of Islamic Medicine, 6(1), 11–20. 

https://doi.org/10.18860/jim.v6i1.15693  


