Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elSSN: 3024-8140
Volume 3, Issue December, 2025 pp. 44-50 http://urj.uinmalang.ac.id/index.php/mij/index

Eksistensi llmu Medis dalam Literatur Bahasa Era
Salafussaleh

Farhan Zaidaan', Maratun Nadliin?, Najla Muthiah Syifa?

Program Studi Farmasi, Fakultas Kedokteran dan Ilmu Kesehatan, Universitas Islam Negeri Maulana Malik
Ibrahim Malang

E-mail: *ndazamii2696@uin-malang.ac.id

Kata Kunci:

llmu Medis, Salafussaleh,
Kedokteran Islam, Ibn Sina,
Bimaristan

ABSTRAK

Artikel ini membahas eksistensi ilmu medis dalam literatur bahasa
pada era Salafus Saleh, yang meliputi periode Rasulullah SAW, para
sahabat, tabi’in, hingga masa kejayaan Dinasti Umayyah dan
Abbasiyah. Islam sebagai agama yang kaffah menaruh perhatian
besar terhadap kesehatan, kebersihan, gizi, dan etika pengobatan
yang  berlandaskan nilai-nilai  keadilan,  kejujuran, dan
kemaslahatan umat. Pendekatan yang digunakan dalam artikel ini
adalah pendekatan konseptual dengan menelaah sumber literatur
klasik dan modern untuk menggambarkan perkembangan serta kontribusi tokoh-tokoh medis Islam klasik.
Hasil kajian menunjukkan bahwa praktik medis di era Rasulullah SAW telah mendasarkan pengobatan pada
nilai-nilai spiritual dan empiris. Pada masa Dinasti Umayyah, pendirian Bimaristan menjadi tonggak awal
institusionalisasi kedokteran Islam, sedangkan pada masa Abbasiyah ilmu kedokteran mencapai puncak
melalui penerjemahan teks-teks medis dan karya monumental para ilmuwan seperti Ar-Razi, Ibn Sina, dan Al-
Zahrawi. Kesimpulannya, perkembangan ilmu medis dalam peradaban Islam mencerminkan integrasi antara
wahyu, akal, dan pengalaman empiris, serta memberikan kontribusi signifikan bagi perkembangan ilmu
kesehatan dunia..

Keywords:

Medical Science, Salafus Saleh,
Islamic Medicine, Bimaristan, Ibn
Sina

ABSTRACT

This article discusses the existence of medical science in linguistic literature during the Salafus Saleh era,
covering the period of Prophet Muhammad (peace be upon him), his Companions, the Tabi’in, and the
peak development during the Umayyad and Abbasid dynasties. Islam, as a comprehensive religion,
emphasizes health, hygiene, nutrition, and medical ethics grounded in the values of justice, honesty, and
public welfare. The approach used in this article is a conceptual analysis of classical and modern literature
to describe the evolution and contributions of early Islamic medical scholars. The study shows that
medical practice during the Prophet’s era was based on both spiritual and empirical values. During the
Umayyad dynasty, the establishment of Bimaristan marked the institutionalization of Islamic medicine,
while in the Abbasid era, medicine reached its golden age through the translation of medical texts and
the monumental works of scholars such as Ar-Razi, Ibn Sina, and Al-Zahrawi. In conclusion, the
development of medical science in Islamic civilization reflects an integration of revelation, reason, and
empirical observation, contributing significantly to the advancement of global medical knowledge

Pendahuluan

Kesehatan adalah hak asasi manusia yang diakui baik dalam kerangka medis
maupun etika sosial. Dalam perspektif Islam, menjaga kesehatan — baik fisik, mental,
maupun spiritual — termasuk bagian dari tanggung jawab terhadap diri sendiri serta
umat. Al-Qur’an dan Hadis menekankan kebersihan (tahdrah), menjaga jiwa (nafs), dan
etika dalam berinteraksi sosial (sebagai pencegahan penyebaran penyakit). Namun,

@ @@ @ This is an open access article under the CC BY-INC-SA Jicense.
Copyright © 2025 by Canda. Published by Universitas Islam Negeri Manlana Malik 1brahim Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(12), 44-50 elSSN: 3024-8140

dalam praktik kebijakan kesehatan modern, sering terjadi kesenjangan antara nilai
keagamaan dan instrumen teknokratis. Situasi pandemi global seperti COVID-19
memperlihatkan bagaimana pengkondisian institusi/lembaga (Chik et al., 2022)dan
perdebatan muncul terutama antara protokol medis dan persepsi keagamaan. Oleh
karena itu, penting untuk merumuskan model integratif yang menjembatani fikih (nilai
Islam) dengan ilmu kesehatan agar kebijakan publik kesehatan dapat diterima dan
berkelanjutan (Nashichuddin et al., 2021).

Landasan Teori

Landasan teori kajian ini berangkat dari pandangan Islam yang menempatkan
kesehatan sebagai amanah sekaligus bagian dari ibadah. Konsep kesehatan dalam Islam
mencakup keseimbangan antara aspek jasmani dan rohani, sebagaimana ditegaskan
dalam hadis Rasulullah shallallohu “alaihi wa sallam (SAW), “Sesungguhnya bagi tubuhmu
ada hak atasmu” (HR. Bukhari), serta dalam Al-Qur’an yang memerintahkan umatnya
untuk menjaga kebersihan dan mengonsumsi makanan yang halalan thayyiban (QS. Al-
Baqarah [2]:168; QS. Al-a’raf [7]:31). Dalam epistemologi Islam, ilmu pengetahuan tidak
terpisah dari nilai spiritual, melainkan bersumber dari wahyu dan akal yang diarahkan
untuk kemaslahatan manusia. Prinsip ini tercermin pada ilmuwan muslim seperti Ibn
Sina dan Abu Bakar Muhammad bin Yahya bin Zakariya Ar-Razi (w. 313H/ 320 H)yang
mengintegrasikan rasionalitas ilmiah dengan moralitas Islam dalam praktik medis.
Sejarah juga menunjukkan bahwa ilmu kedokteran Islam menjadi fondasi bagi
perkembangan kedokteran modern, terutama pada masa Dinasti Umayyah dan
Abbasiyah dengan berdirinya Bimaristan sebagai rumah sakit sekaligus pusat pendidikan
kedokteran. Tokoh-tokoh besar seperti Al-Zahrawi, Ibn Sina, dan Ar-Razi berperan
penting dalam mengembangkan metode ilmiah berbasis observasi, eksperimen, dan
etika, yang menunjukkan bahwa peradaban Islam tidak hanya berperan dalam aspek
spiritual, tetapi juga memberikan kontribusi besar terhadap kemajuan ilmu medis dunia
(Said et al., 2025).

Metodologi

Pendekatan teoritis dalam kajian ini didasarkan pada paradigma integratif yang
memandang ilmu medis Islam sebagai hasil perpaduan antara wahyu, rasionalitas ilmiah,
dan nilai-nilai etika. Pendekatan ini menempatkan kesehatan tidak hanya sebagai aspek
biologis, tetapi juga sebagai bagian dari keseimbangan spiritual dan sosial umat
manusia. Dalam konteks epistemologi Islam, teori ini mengacu pada pandangan bahwa
ilmu bersumber dari wahyu dan akal yang saling melengkapi untuk mencapai
kemaslahatan. Melalui pendekatan ini, analisis diarahkan pada bagaimana ajaran Islam
membentuk dasar etika kedokteran dan praktik medis yang berorientasi pada nilai
kemanusiaan, sebagaimana diterapkan oleh ilmuwan muslim klasik seperti Ibn Sina, Ar-
Razi, dan Al-Zahrawi. Pendekatan teoritis ini juga menekankan pentingnya integrasi
antara ilmu pengetahuan dan agama sebagai fondasi bagi pengembangan sistem medis
yang holistik, beretika, dan berkeadilan, sebagaimana tercermin dalam sejarah
berdirinya Bimaristan dan tradisi keilmuan pada masa keemasan peradaban Islam.

45



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(12), 44-50 elSSN: 3024-8140

Pembahasan

[lmu kedokteran merupakan salah satu cabang ilmu yang mendapat perhatian
besar dalam peradaban Islam. Disiplin ini mencakup pengetahuan tentang tubuh
manusia, cara menjaga kesehatan, serta upaya penyembuhan ketika seseorang jatuh
sakit. Dalam sejarahnya, perkembangan ilmu kedokteran Islam tidak dapat dipisahkan
dari nilai-nilai keagamaan yang menekankan keseimbangan antara aspek jasmani dan
rohani. Islam memandang kesehatan sebagai bagian dari amanah yang harus dijaga. Al-
Qur’an dan hadis banyak menyinggung pentingnya kebersihan, gizi, dan pengobatan
yang sesuai syariat. Prinsip ini menjadi fondasi bagi munculnya praktik dan etika medis
yang berbasis nilai-nilai keislaman.

1. Awal Mula Perkembangan Kedokteran Islam

Sejarah kedokteran Islam mulai berkembang pesat sejak abad pertengahan,
terutama ketika pola pikir umat Islam mulai terbuka terhadap ilmu pengetahuan dari
berbagai peradaban. Menurut Hashemimehr, dinamika intelektual ini menandai
munculnya era di mana kaum Muslim tidak hanya menjadi penerima ilmu, tetapi juga
pengembang utama dalam berbagai bidang, termasuk kedokteran (Hashemimehr et al.,
2024). Pada masa Rasulullah SAW, praktik medis sederhana seperti bekam (hijamah),
venesection, dan kauterisasi telah dikenal luas. Rasulullah SAW tidak hanya
mempraktikkan tetapi juga menganjurkan umatnya untuk menggunakan terapi bekam
sebagai bentuk pengobatan yang memiliki manfaat empiris (Amiruddin et al., 2022). Hal
ini ditegaskan dalam sabda beliau:

“Sebaik-baik pengobatan yang kalian gunakan adalah bekam” (HR. Ahmad).

Terapi bekam ini menjadi salah satu bentuk pengobatan yang mendapat legitimasi
keagamaan dan bertahan sepanjang sejarah Islam. Selain bekam, pengobatan dengan
bahan alami seperti jinten hitam, madu, susu hewan, dan tumbuhan gurun juga dikenal
luas. Dalam hadis lain, Rasulullah menyebut bahwa habbatus saudd’ (jinten hitam) adalah
obat untuk segala penyakit kecuali kematian, menunjukkan bahwa pendekatan
pengobatan Islam berakar pada keseimbangan antara keyakinan spiritual dan observasi
empiris (Hidayat et al., 2022).

Pada masa awal Islam, peran perempuan dalam dunia medis juga mulai terlihat.
Rufaidah al-Aslamiyah radhiyallahu “anha dikenal sebagai sahabat Nabi yang dikenal
sebagai perawat pertama dalam sejarah Islam. la memperoleh pengetahuan medis dari
ayahnya, yang terpengaruh oleh praktik kedokteran Persia dan Byzantium. Menurut
Apriyanti dkk., tradisi kesehatan Arab pra-Islam terbentuk dari dua sumber: praktik lokal
dan pengaruh peradaban kuno. Dari sinilah kemudian muncul sistem pelayanan
kesehatan yang terorganisasi di bawah pengawasan nilai-nilai keagamaan Islam
(Apriyanti et al., 2024).

2. Kemajuan Kedokteran pada Masa Dinasti Umayyah

Periode Dinasti Umayyah menandai tahap penting dalam institusionalisasi ilmu

46



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(12), 44-50 elSSN: 3024-8140

kedokteran. IlImu kesehatan pada masa ini mulai mendapatkan perhatian pemerintah.
Khalifah Walid bin Abdul Malik (88 H/706 M) mendirikan sekolah kedokteran dan rumah
sakit pertama yang disebut Bimaristan. Menurut Azzahro dkk, bimaristan berasal dari
bahasa Persia bimar (orang sakit) dan istan (tempat), yang berarti rumah bagi orang
sakit. Fungsi Bimaristan pada awalnya tidak hanya sebagai tempat perawatan, tetapi
juga sebagai lembaga pendidikan kedokteran. Para dokter dan calon dokter melakukan
praktik serta penelitian di tempat tersebut dengan dukungan dana negara (Azzahro et
al,, 2024).

Khalifah Walid juga dikenal sebagai pelopor dalam menerapkan sistem kesehatan
sosial. lamemerintahkan agar penderita penyakit menular, seperti kusta, dirawat secara
khusus agar tidak menularkan penyakitnya kepada masyarakat umum (Asrofik et al,,
2024). Dalam konteks ini, nilai-nilai Islam tentang kasih sayang dan kemaslahatan sosial
menjadi landasan bagi kebijakan kesehatan public (Abu-Ras et al., 2024). Bimaristan
kemudian berkembang menjadi lembaga medis yang profesional, memiliki ruang rawat
inap, apotek, laboratorium, dan sistem administrasi medis yang tertata.

3. Puncak Kejayaan Kedokteran Islam pada Masa Dinasti Abbasiyah

Pada masa Dinasti Abbasiyah, ilmu kedokteran mencapai masa keemasannya.
Dukungan besar dari para khalifah terhadap pengembangan ilmu pengetahuan
melahirkan berbagai pusat studi ilmiah, salah satunya Baitul Hikmah di Baghdad.
Lembaga ini menjadi pusat penerjemahan dan penelitian ilmiah terbesar di dunia Islam.
Menurut Fatmawati dkk., pada masa ini dilakukan penerjemahan besar-besaran
terhadap teks medis Yunani, Persia, dan India ke dalam bahasa Arab (Fatmawati et al.,
2025). Hasilnya, tradisi ilmiah Islam berkembang dengan pesat dan menjadi fondasi bagi
kedokteran modern.

Bimaristan di era Abbasiyah juga semakin maju. Rumah sakit umum seperti
Bimaristan Adudi di Baghdad memiliki ruang operasi, apotek, dan klinik spesialis. Selain
melayani pasien, rumah sakit juga menjadi pusat pendidikan kedokteran. Para
mahasiswa kedokteran belajar langsung dari dokter senior melalui praktik klinis. Inovasi
lain juga berkembang di bidang farmasi, di mana para apoteker (saydalani) mulai
menstandarkan dosis dan metode pembuatan obat. Ibn al-Baytar dikenal sebagai ahli
farmasi besar yang menulis karya ensiklopedis tentang tanaman obat dan ramuan
alami.Selain itu, bidang bedah mengalami kemajuan pesat melalui karya Al-Zahrawi
(Abulcasis). la menulis At-Tashrif Liman ‘Ajiza ‘An at-Ta’lif, ensiklopedia kedokteran yang
terdiri atas tiga puluh jilid dan membahas berbagai cabang medis, terutama bedah. Buku
ini menjadi rujukan utama bagi dunia Barat selama berabad-abad. Al-Zahrawi
memperkenalkan lebih dari 200 alat bedah dan menjelaskan teknik operasi yang
didasarkan pada pengalaman klinisnya. la menekankan pentingnya observasi langsung

47



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(12), 44-50 elSSN: 3024-8140

terhadap pasien sebelum melakukan tindakan medis (Hakim et al., 2021).
4. Kontribusi Tokoh-Tokoh Besar dalam Pengembangan IImu Kedokteran Islam
A. Ar-Razi (Rhazes)

Abu Bakar Muhammad ibn Zakariya Ar-Razi (865-925 M) adalah salah satu tokoh
paling berpengaruh dalam sejarah kedokteran Islam. Dikenal di Barat sebagai Rhazes, ia
adalah dokter, filsuf, dan ahli kimia. Menurut catatan sejarah, Ar-Razi menulis lebih dari
200 karya ilmiah, dengan di antaranya Al-Hawi, Al-Judari wal Hasabah, Al-Kimia, dan Al-
Asrar. Karya Al-Hawi menjadi ensiklopedia medis terbesar pada zamannya, yang
membahas anatomi, patologi, dan farmakologi. la juga dikenal sebagai ilmuwan
pertama yang membedakan antara penyakit cacar air (variola) dan campak (morbilli),
yang menjadikannya pelopor dalam studi penyakit menular.Selain itu, Ar-Razi dianggap
sebagai dokter pertama yang mendiagnosis hipertensi (tekanan darah tinggi) dan
memberikan terapi berbasis stimulasi saraf, mirip dengan prinsip akupunktur modern.
(Hidayat et al., 2022). Penemuannya tentang penggunaan air raksa (Hg) juga menjadi
terobosan penting dalam dunia kimia medis. Dalam etika profesinya, Ar-Razi
menekankan pentingnya pendekatan humanis dan rasional dalam pengobatan, dengan
selalu menempatkan kesejahteraan pasien sebagai prioritas utama.

B. Ibn Sina (Avicenna)

Ibn Sina (980-1037 M), atau dikenal di Barat sebagai Avicenna, adalah sosok
sentral dalam perkembangan kedokteran dunia. Karya monumentalnya, Al-Qanun fi al-
Tibb (Canon of Medicine), menjadi buku rujukan medis di universitas-universitas Eropa
hingga abad ke-17. Buku ini mengulas secara sistematis anatomi, fisiologi, farmakologi,
dan diagnosis penyakit. Ibn Sina menggabungkan ilmu medis Yunani, Persia, dan India
dengan metode observasi empirisnya sendiri. la juga menyusun klasifikasi ilmu menjadi
dua: ilmu praktis (‘amaliyyah) dan ilmu teoritis (nadzariyyah). Dalam pandangan Ibn Sina,
ilmu praktis berkaitan dengan penerapan nilai etika dan sosial dalam kehidupan,
sedangkan ilmu teoritis bertujuan untuk menyucikan jiwa melalui pengetahuan dan
refleksi. Pendekatan multidisipliner ini menunjukkan bahwa kedokteran dalam
pandangan Ibn Sina tidak hanya bersifat fisik, tetapi juga spiritual. Pandangannya
menjadikan kedokteran sebagai ilmu holistik yang memadukan sains dan filsafat
(Susanti & Riskiyah, 2022).

C. Al-Zahrawi (Abulcasis)

Al-Zahrawi (936-1013 M) dikenal sebagai bapak bedah modern. la menulis At-
Tashrif Liman ‘Ajiza ‘An at-Ta’lif selama lebih dari 50 tahun. Ensiklopedia ini terdiri atas 30
jilid dengan sekitar 1.500 halaman yang mencakup berbagai bidang medis. Menurut
penelitian Fatmawati dkk., karya Al-Zahrawi menjadi salah satu tonggak penting dalam
perkembangan ilmu bedah karena berisi dokumentasi rinci hasil pengamatannya
terhadap pasien. la menolak pendekatan spekulatif dan menekankan pentingnya
observasi empiris dalam menegakkan diagnosis. Al-Zahrawi juga memperkenalkan
prinsip sterilisasi alat bedah dan menjelaskan cara menghentikan pendarahan dengan

48



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(12), 44-50 elSSN: 3024-8140

teknik ligasi. la menggambarkan berbagai prosedur operasi seperti pengangkatan batu
kandung kemih, pembedahan obstetri, dan operasi mata. Dalam etika profesinya, ia
menegaskan bahwa seorang dokter harus berperilaku sabar, jujur, dan bertanggung
jawab (Fatmawati et al., 2025).

5. Integrasi Nilai Islam dalam Praktik Medis

Etika kedokteran Islam berpijak pada prinsip tauhid, keadilan, dan kemaslahatan.
Setiap tindakan medis tidak hanya dinilai dari aspek ilmiah, tetapi juga dari tanggung
jawab moral terhadap Allah SWT dan sesama manusia. Konsep ini sejalan dengan
magqashid syariah yang menekankan perlindungan terhadap jiwa (hifz an-nafs). Oleh
karena itu, praktik medis dalam Islam bersifat holistik, mencakup dimensi fisik, mental,
dan spiritual. Dalam konteks kontemporer, nilai-nilai kedokteran Islam tetap relevan.
Prinsip seperti non-maleficence (tidak membahayakan pasien) dan beneficence
(memberi manfaat) sudah diajarkan dalam etika Islam sejak era klasik. Dokter tidak
hanya berfungsi sebagai penyembuh, tetapi juga sebagai penjaga amanah kehidupan
(Amiruddin, 2024).

Kesimpulan dan Saran

Perkembangan ilmu medis pada era Salafus Saleh menunjukkan bahwa peradaban
Islam memiliki kontribusi besar terhadap pembentukan dasar kedokteran modern.
Praktik medis yang bermula dari masa Rasulullah SAW berkembang pesat di bawah
Dinasti Umayyah dan mencapai puncaknya pada masa Abbasiyah melalui lembaga-
lembaga seperti Baitul Hikmah dan Bimaristan. Tokoh-tokoh seperti Ar-Razi, Ibn Sina,
dan Al-Zahrawi menjadi bukti bahwa ilmu pengetahuan dapat tumbuh selaras dengan
nilai-nilai keagamaan. Disarankan agar generasi akademik modern lebih menggali
literatur medis Islam klasik dan mengintegrasikan nilai-nilainya dalam pendidikan dan
praktik medis kontemporer.

Daftar Pustaka

Abu-Ras, W., Aboul-Enein, B. H., Almoayad, F., Benajiba, N., & Dodge, E. (2024). Mosques
and Public Health Promotion: A Scoping Review of Faith-Driven Health
Interventions.  Health  Education and  Behavior,  51(5), 677-690.
https://doi.org[10.1177/10901981241252800

Amiruddin, M. (2024). Membahasakan kaidah Ushul Figh saat pembimbingan integrasi
dalam tugas akhir mahasiswa farmasi kampus Islam. Repository UIN Malang.
http://repository.uin-malang.ac.id/22821/%0Ahttp://repository.uin-
malang.ac.id/22821/2/22821.pdf

Amiruddin, M., Syafitri, L. I., Rabbani, A., Muthmainnah, A. K., & Salsabila, A. T. (2022).
The Benefits of Removing Dirty Blood with Traditional Cupping Treatment.
Proceedings of International Pharmacy Ulul Albab Conference and Seminar (PLANAR),
2, 60. https://doi.org/10.18860/planar.v2i0.2127

49



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(12), 44-50 elSSN: 3024-8140

Apriyanti, O. D., Yusup, I. M., & Nurhablisyah, N. (2024). Perancangan Buku Komik
Rufaidah Al-Aslamiyah: Kisah Perawat Muslim Pertama Dalam Sejarah. Cipta, 3(1),
94-106. https://doi.org/10.30998/cipta.v3i1.3174

Asrofik, Rahmawati, I., Rozak, A. K., & Amiruddin, M. (2024). Kebudayaan Kesehatan
Islam: Tinjauan Sejarah dan Relevansinya dalam Kesehatan Masyarakat
Kontemporer. Ameena Journal, 2(3), 280-297.

Azzahro, H. A., Nasiha, M. A., Rozy, M. F., & Amiruddin, M. (2024). Jejak dan Sejarah
Munculnya Iimu Kesehatan dan Pendidikan Pada Masa Dinasti Umayyah. Jurnal
Seumubeuet: Jurnal Pendidikan Islam, 3(2), 149-160. http://repository.uin-
malang.ac.id/23049/

Chik, A. R. Bin, Chtaibi, K., & Al Kholidi, M. A. (2022). Athar J&’ihat Corona ‘ala Marakiz al-
Lughat wat Tadrib al-Khassah bi Maliziya: al-Akadimiyyah al-Dawliyyah lil Lughat
wat Tadrib wat Tarjamah bi Kuala Lumpur Namuzajan. Tarling : Journal of Language
Education, 6(2), 159-192. https://doi.org/10.24090/tarling.v6i2.7186

Fatmawati, A., Faridhoh, I. L., Firdaus, R. M., & Amiruddin, M. (2025). Dinamika IImu
Medis di Era Abbasiyah. Ameena Journal, 3(1), 56-64.
https://doi.org[10.63732/aij.v3i1.108

Hakim, A., Indrawijaya, Y. Y. A., Muti’ah, R., Ma’arif, B. Z. A., Dewi, T. D. D., Nastiti, G. P.,
Maulina, N., Walidah, Z., Firdausy, A. F., Inayatilah, F. R., Wijaya, D., Syariffudin, S.,
Muchlas, L. A., Geni, W. S., Amiruddin, M., Purwaningsih, F. E., Rahmadani, N., &
Guhir, A. M. (2021). Mengenal Dunia Pendidikan Kefarmasian Mulai dari Ilmu Dasar
Hingga Terapan. In A. F. Firdausy, A. M. Guhir, & N. Rahmadani (Eds.), UIN Maliki
Press (Vol. 1, Issue 1). UIN Maliki Press. https://repository.uin-malang.ac.id/9839/

Hashemimehr, M., Khabiri, M., & Jafari, F. (2024). INTRODUCING THE MOST FAMOUS
FEMALE PHYSICIANS, MIDWIVES AND NURSES FROM THE BEGINNING OF ISLAM
TO THE QAJAR ERA IN IRAN. ISLAMIC HISTORY AND LITERATURE, 2(3), 153-168.

Hidayat, H., Amiruddin, M., Aktifa, A. F., Haryadi, M. C., & Azzahra, N. (2022). Terapi
Bekam (Hijamah) dalam Perspektif Islam dan Medis. Proceedings of International
Pharmacy Ulul Albab Conference and Seminar (PLANAR), 2(1), 77.
https://doi.org/10.18860/planar.v2i0.2129

Nashichuddin, A., Susanti, N., Listiyana, A., Toifah, N., Amiruddin, M., Ria, R. D. A,,
Rachmawati, E., Novianto, M. R., Kusuma, Y. I., Dewi, T. J. D., & Annisa, R. (2021).
Pedoman Integrasi Islam Sains Fakultas Kedokteran dan limu Kesehatan (N. Toifah, A.
Listiyana, & N. Susanti (eds.); 1st ed.). https://repository.uin-malang.ac.id/21908/

Said, M., Fatmawati, A. D., & Amiruddin, M. (2025). Abbasid Era and the Dynamics of
Medical Science. Journal of World Future Medicine, Health and Nursing, 3(2), 203-
212. https://doi.org/10.70177/health.v3i2.1894

Susanti, N., & Riskiyah, R. (2022). Integrasi Nilai Islam dalam Kurikulum Pendidikan
Kedokteran. Journal of Islamic Medicine, 6(1), 11-20.
https://doi.org/10.18860/jim.v6i1.15693

50



