
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 
Volume 3, Issue November, 2025 pp. 2315-2323     http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Menelaah Pendampingan Tenaga Kesehatan Membantu 
Pasien dalam Wudhu dan Sholat 

Syafira Aulia Az-Zahra1, Muhamad Farchad Dwi Cahyo2, Faradita Meydina Azzahra³ 
123 Program Studi Farmasi, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: 250703110138@student.uin-malang.ac.id 
 
 

A B S T R A K 
Penelitian ini membahas peran tenaga kesehatan dalam mendampingi 
pasien melaksanakan wudhu sebagai bagian dari kebutuhan spiritual 
selama menjalani perawatan di rumah sakit. Dalam Islam, wudhu 
merupakan syarat sah sholat yang harus tetap dijalankan meskipun 
dalam kondisi sakit. Namun, keterbatasan fisik pasien seringkali menjadi 
kendala untuk berwudhu secara mandiri, sehingga diperlukan 
pendampingan dari tenaga kesehatan. Penelitian ini bertujuan untuk 
mengetahui kemampuan pasien dalam melaksanakan wudhu, 
menganalisis peran tenaga kesehatan dalam pendampingan ibadah, 
serta mengidentifikasi faktor-faktor yang memengaruhinya. Hasil 
pembahasan menunjukkan bahwa pendampingan tenaga kesehatan 

memiliki dampak positif terhadap ketenangan batin dan kepuasan pasien terhadap pelayanan rumah sakit. 
Meski demikian, tantangan seperti beban kerja, kurangnya pemahaman fiqih thaharah, dan belum 
optimalnya kebijakan rumah sakit masih menjadi hambatan. Pendampingan wudhu oleh tenaga kesehatan 
mencerminkan implementasi pelayanan holistik yang menggabungkan dimensi fisik dan spiritual pasien 
secara seimbang. 

A B S T R A C T 
This paper discusses the role of healthcare workers in assisting patients to perform ablution (wudhu) as 
part of their spiritual needs during hospitalization. In Islam, wudhu is a prerequisite for prayer that must 
still be observed even in illness. However, patients physical limitations often hinder them from performing 
wudhu independently, making healthcare assistance essential. This study aims to identify patients ability 
to perform wudhu, analyze the role of healthcare workers in providing spiritual assistance, and examine 
the influencing factors. The findings show that healthcare support has a positive impact on patients inner 
peace, motivation for recovery, and satisfaction with hospital services. Nevertheless, challenges such as 
heavy workloads, limited understanding of fiqh thaharah, and the lack of hospital policies on spiritual care 
remain obstacles. Therefore, training and institutional support are needed to integrate spiritual and 
medical services. The involvement of healthcare workers in assisting wudhu reflects a holistic care model 
that harmonizes patients physical and spiritual dimensions. 
 
 

Pendahuluan 

Kesehatan adalah keadaan sejahtera yang menyeluruh, mencakup aspek fisik, 
mental, sosial, dan spiritual. Dalam pelayanan kesehatan, aspek spiritual sering kali 
menjadi bagian penting yang mendukung proses penyembuhan pasien(Hayati, 2020) . 
Salah satu bentuk kebutuhan spiritual pasien Muslim adalah kemampuan menjalankan 
ibadah, termasuk thaharah (bersuci) dan sholat. Thaharah memiliki peran utama karena 

Kata Kunci: 
Pendampingan, tenaga 
kesehatan, pasien, wudhu, 
sholat 
 
Keywords: 
Accompaniment, health 
workers, patients, ablution, 
prayer 
 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2315-2323  eISSN: 3024-8140 

2316 
 

merupakan syarat sah ibadah sholat (Amiruddin, 2023). Pada pasien rawat inap, 
keterbatasan fisik seringkali menjadi kendala untuk melaksanakan wudhu secara 
mandiri, sehingga diperlukan pendampingan serta pemahaman dari tenaga kesehatan. 

Tenaga kesehatan, khususnya perawat, memiliki tanggung jawab tidak hanya 
dalam aspek medis, tetapi juga dalam memberikan dukungan spiritual kepada pasien. 
Hasil penelitian menunjukkan bahwa masih banyak tenaga kesehatan yang jarang 
memberikan pelayanan spiritual, padahal sebagian besar pasien membutuhkan 
bimbingan ibadah sehari-hari, bahkan pendampingan termasuk terkait thaharah, apalagi 
pasien merupakan CJH (Calon Jemaah Haji) di Masya`ir. Hal ini menandakan pentingnya 
peningkatan kompetensi tenaga kesehatan muslim dalam memberikan pelayanan yang 
sesuai dengan kebutuhan pasien, khususnya dalam kebersihan diri (Amiruddin et al., 
2023) seperti kuku, mulut, gigi,  tata cara bersuci, mendampingi istinsyaq wudhu atau 
harus tayammum bagi pasien tertentu(Wulandari et al., 2025; Avicenna et al., 2025). 

Tenaga kesehatan, khususnya perawat, memiliki tanggung jawab tidak hanya 
dalam aspek medis, tetapi juga dalam memberikan dukungan spiritual kepada pasien. 
Hasil penelitian menunjukkan bahwa masih banyak tenaga kesehatan yang jarang 
memberikan pelayanan spiritual, padahal sebagian besar pasien membutuhkan 
bimbingan ibadah sehari-hari, termasuk terkait thaharah (Nuridah & Yodang, 2020). Hal 
ini menandakan pentingnya peningkatan kompetensi tenaga kesehatan dalam 
memberikan pelayanan yang sesuai dengan kebutuhan pasien, khususnya dalam tata 
cara wudhu bagi pasien yang sakit. Dalam konteks ini, peningkatan quality of work life 
tenaga kesehatan sangat berpengaruh terhadap keterlibatan dan komitmen mereka 
dalam memberikan pelayanan holistik, termasuk aspek spiritual pasien (Indrawan, 
2020). 

Selain itu, Islam memberikan keringanan (rukhsah) dalam pelaksanaan thaharah 
bagi pasien sakit, misalnya diperbolehkan tayamum atau mengusap perban ketika tidak 
memungkinkan berwudhu dengan air (Yunus et al., 2023). Pemahaman ini perlu 
disosialisasikan kepada pasien agar tetap dapat melaksanakan ibadah sesuai syariat 
meskipun dalam kondisi sakit. Oleh karena itu, penelitian tentang wudhu pasien dengan 
keterlibatan tenaga kesehatan penting dilakukan untuk memastikan pelayanan spiritual 
dapat berjalan seiring dengan pelayanan medis.  

Pembahasan  

Wudhu merupakan salah satu syarat sah sholat yang wajib dipenuhi oleh setiap 
Muslim. Pada pasien rawat inap, keterbatasan kondisi fisik seperti lemah, adanya luka 
operasi, pemasangan infus, atau pembatasan gerak seringkali menghambat 
pelaksanaan wudhu secara sempurna. Tanpa pendampingan, pasien berpotensi 
meninggalkan ibadah atau melaksanakannya tanpa sesuai ketentuan syariat. Dalam 
penelitian (Putri et al., 2023), hanya 22% pasien yang dapat berwudhu secara mandiri, 
sementara sebagian besar membutuhkan bantuan atau bahkan tayamum. Hal ini 
menunjukkan urgensi pendampingan tenaga kesehatan agar ibadah pasien tetap dapat 
terlaksana dengan benar. Pendampingan ini bukan sekadar membantu aktivitas fisik, 
tetapi juga memberikan dukungan moral bahwa kondisi sakit bukan penghalang untuk 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2315-2323  eISSN: 3024-8140 

2317 
 

beribadah, sehingga pasien merasa lebih tenang dan termotivasi menjalani perawatan. 
Selain itu, sebagaimana dijelaskan oleh (Isroqunnajah, 2020), praktik wudhu dalam Islam 
tidak hanya berfungsi sebagai penyucian spiritual, tetapi juga mencerminkan tradisi 
hidup bersih dan sehat yang memiliki manfaat bagi kesehatan fisik maupun mental. 

Tenaga kesehatan memiliki tanggung jawab dalam memberikan pelayanan 
holistik, yaitu perawatan yang tidak hanya mencakup aspek fisik, tetapi juga psikologis 
dan spiritual. Dalam konteks wudhu, perawat berperan sebagai fasilitator yang 
menjembatani keterbatasan pasien dengan tuntutan ibadah. Menurut (Yusuf et al., 
2016), pemenuhan kebutuhan spiritual pasien dapat meningkatkan kualitas hidup dan 
mempercepat proses penyembuhan. Perawat dapat mendampingi pasien dengan cara 
mengajarkan tata cara wudhu sesuai kondisi sakit, membantu pasien yang tidak mampu 
bergerak, atau memberikan edukasi tentang rukhsah seperti tayamum. (Nuridah & 
Yodang, 2020) menekankan bahwa peran nakes dalam bimbingan rohani juga 
berdampak pada penurunan kecemasan pasien. Dengan kata lain, pendampingan ini 
tidak hanya memberi solusi praktis, tetapi juga menghadirkan rasa empati dan perhatian 
yang memperkuat hubungan terapeutik antara pasien dan tenaga kesehatan. 

Pendampingan wudhu pasien memberikan dampak positif yang luas. Bagi 
pasien, pendampingan ini menjadi bentuk dukungan spiritual yang memperkuat 
keyakinan dan semangat mereka untuk sembuh. Pasien merasa dihargai karena 
kebutuhannya tidak hanya dipandang dari sisi medis, tetapi juga spiritual. Penelitian 
Rupini dkk. (2025) menunjukkan bahwa keterlibatan perawat dalam mendukung pasien 
secara emosional dan spiritual meningkatkan kepuasan serta loyalitas mereka terhadap 
pelayanan rumah sakit. Hal ini selaras dengan temuan (Yahya, 2015) yang 
mengidentifikasi bahwa pola komunikasi terapeutik yang dilakukan perawat berperan 
penting dalam menciptakan hubungan empatik dan rasa aman bagi pasien, sehingga 
meningkatkan efektivitas asuhan keperawatan, termasuk dalam pendampingan ibadah. 
Bagi institusi kesehatan, pendampingan wudhu pasien dapat meningkatkan citra 
sebagai penyedia layanan yang humanis dan islami. Hal ini sejalan dengan standar rumah 
sakit syariah yang menekankan integrasi antara pelayanan medis dan kebutuhan ibadah 
pasien. Dengan demikian, praktik pendampingan wudhu dapat menjadi indikator 
kualitas pelayanan holistik yang membedakan rumah sakit dalam memberikan 
pelayanan prima. 

Meskipun penting, pelaksanaan pendampingan wudhu pasien menghadapi 
berbagai tantangan. Pertama, beban kerja tenaga kesehatan yang tinggi sering 
membatasi waktu untuk mendampingi pasien dalam ibadah. Kedua, tidak semua tenaga 
kesehatan memiliki pengetahuan memadai mengenai fiqh thaharah pasien sakit, seperti 
ketentuan tayamum atau wudhu dengan kondisi medis khusus, misalnya pasien dengan 
luka operasi atau pemasangan alat medis. Ketiga, masih terbatasnya regulasi rumah 
sakit yang secara eksplisit mengatur prosedur pendampingan ibadah, sehingga 
pendampingan spiritual sering bergantung pada inisiatif individu tenaga kesehatan. 
Kendala-kendala ini berpotensi mengurangi kualitas pelayanan spiritual. Oleh karena itu, 
dibutuhkan pelatihan fiqih dasar bagi tenaga kesehatan serta kebijakan rumah sakit 
yang mendukung implementasi pendampingan ibadah pasien, sehingga aspek spiritual 
dapat berjalan seiring dengan pelayanan medis(Nashichuddin et al., 2021). 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2315-2323  eISSN: 3024-8140 

2318 
 

 

 

Gambar 1. Pertama membaca basmallah 

 

Gambar 2. Kedua menepukkan kedua tangan  ke tanah yang suci 

 

Gambar 3. Ketiga mengusap wajah 

 

 

Gambar 4. Keempat mengusapkan tanah pada kedua tangan 

Wudhu bukan hanya proses fisik untuk membersihkan diri, tetapi juga sarana 
penyucian batin dan pembentukan kesadaran spiritual. (Muhtadillah, 2024) menjelaskan 
bahwa setiap gerakan dalam wudhu mengandung nilai tasawuf yang menenangkan hati 
serta menumbuhkan rasa dekat kepada Allah. Dalam konteks pasien, makna ini menjadi 
lebih dalam—air yang menyentuh kulit bukan hanya membersihkan kotoran, tapi juga 
menghapus kecemasan, rasa takut, dan ketidakpastian yang sering dialami saat sakit. 
Oleh karena itu, pendampingan tenaga kesehatan tidak sekadar memastikan proses 
wudhu berjalan benar, tetapi juga menghadirkan ruang batin bagi pasien untuk 
merasakan kehadiran Ilahi. Ketika perawat membantu pasien berwudhu dengan penuh 
kelembutan, sebenarnya mereka sedang menuntun pasien kembali pada ketenangan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2315-2323  eISSN: 3024-8140 

2319 
 

spiritual. Pendekatan ini sejalan dengan konsep healing touch dalam keperawatan, di 
mana sentuhan yang lembut bukan hanya menyembuhkan tubuh, tetapi juga 
menentramkan jiwa. 

(Nurafrizal, 2025) menyoroti wudhu sebagai sarana pembentukan karakter 
spiritual umat Muslim. Menurutnya, praktik wudhu yang dilakukan dengan penuh 
kesadaran dapat menanamkan nilai-nilai disiplin, kebersihan, dan keikhlasan. Ketika 
prinsip ini diterapkan dalam pelayanan kesehatan, tenaga medis berperan ganda—
sebagai pendamping sekaligus pendidik. Mereka tidak hanya membantu pasien secara 
teknis, tetapi juga mengajarkan bahwa ibadah bisa tetap bermakna dalam keterbatasan. 
Misalnya, ketika perawat menjelaskan cara tayamum pada pasien yang tidak bisa 
menyentuh air, ia sedang menanamkan nilai sabar dan penerimaan terhadap takdir 
Allah. Sikap sabar ini, menurut (Nurafrizal, 2025) bagian penting dari karakter spiritual 
yang terbentuk melalui rutinitas ibadah seperti wudhu. Maka dari itu, pendampingan 
tenaga kesehatan bukan sekadar layanan tambahan, tetapi bagian dari pendidikan 
spiritual yang menumbuhkan kesadaran ibadah pasien. 

Menurut Amzah Aziz (2023), pemahaman tentang fiqh ibadah, khususnya 
thaharah dan wudhu, perlu diintegrasikan dengan konteks modern, termasuk dunia 
medis. Ia menekankan bahwa Islam memberikan kemudahan dalam ibadah bagi orang 
sakit melalui rukhsah seperti tayamum, wudhu dengan bantuan, atau penggunaan alat 
medis yang tidak membatalkan wudhu. Pemahaman ini menjadi dasar penting bagi 
tenaga kesehatan Muslim agar mampu mendampingi pasien dengan benar sesuai 
syariat. Ketika nakes memahami prinsip fiqh ini, mereka tidak hanya menjalankan tugas 
profesional, tetapi juga melaksanakan ibadah melalui pelayanan. Dalam praktiknya, 
banyak pasien yang merasa lebih tenang ketika tenaga kesehatan menjelaskan bahwa 
ibadah mereka tetap sah meski dilakukan dengan penyesuaian. Hal ini menunjukkan 
bahwa perpaduan antara ilmu medis dan fiqh ibadah dapat menciptakan pelayanan 
kesehatan yang utuh—menyentuh tubuh, pikiran, dan ruhani pasien. Dengan demikian, 
wudhu bukan sekadar ritual pembersihan, tetapi bentuk terapi spiritual yang 
memperkuat iman dan mendukung pemulihan psikologis pasien. 

Pendampingan wudhu pasien dapat dimaknai sebagai bentuk ibadah sosial, di 
mana tenaga kesehatan tidak hanya bekerja untuk memperoleh hasil medis, tetapi juga 
menjalankan amanah kemanusiaan. Dalam perspektif tasawuf yang dikemukakan 
(Muhtadillah, 2024), setiap tindakan yang dilakukan dengan niat tulus dan penuh kasih 
sayang dapat menjadi ibadah yang bernilai tinggi di sisi Allah. Ketika seorang perawat 
membantu pasien berwudhu, ia sebenarnya sedang menghidupkan sunnah Rasulullah 
sekaligus meneladani sikap rahmah (kasih sayang) dalam pelayanan. Pendampingan ini 
memperlihatkan bahwa profesi kesehatan memiliki dimensi spiritual yang dalam—
bahwa menolong orang lain beribadah sama berharganya dengan beribadah sendiri. 

Nilai empati menjadi landasan penting dalam pelaksanaan pendampingan ibadah 
pasien. (Nurafrizal, 2025) menegaskan bahwa kesadaran spiritual dapat membentuk 
karakter penuh kasih dan empati dalam diri tenaga kesehatan. Dalam proses 
pendampingan wudhu, empati terlihat ketika tenaga medis menyesuaikan cara 
membantu tanpa melukai harga diri pasien, menghargai privasi, serta memberi 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2315-2323  eISSN: 3024-8140 

2320 
 

dukungan verbal yang menenangkan. Pendekatan ini sejalan dengan prinsip humanized 
care, di mana pasien diperlakukan bukan sekadar objek perawatan, tetapi manusia utuh 
dengan kebutuhan spiritual. Ketika tenaga kesehatan memadukan ilmu medis dengan 
kelembutan hati, maka pelayanan yang diberikan akan terasa lebih bermakna dan 
berdampak mendalam bagi pemulihan pasien. 

Amzah Aziz (2023) menekankan bahwa fiqh ibadah harus mampu berdialog 
dengan ilmu modern, termasuk dalam konteks medis. Dalam hal pendampingan wudhu, 
sinergi antara dua bidang ini menjadi kunci keberhasilan pelayanan. Tenaga kesehatan 
yang memahami prinsip rukhsah dapat menyesuaikan praktik ibadah pasien tanpa 
melanggar aturan medis, misalnya dengan tayamum bagi pasien luka berat atau wudhu 
menggunakan air minimal bagi pasien dengan infus. Sinergi ini menunjukkan bahwa 
Islam sangat fleksibel dan rasional, mengajarkan keseimbangan antara syariat dan 
kemaslahatan manusia. Maka, tenaga kesehatan perlu melihat dirinya bukan sekadar 
pelaksana tindakan medis, tetapi juga penjaga nilai-nilai spiritual yang membantu pasien 
menjaga hubungannya dengan Allah. 

(Muhtadillah, 2024) menambahkan bahwa praktik ibadah seperti wudhu 
memiliki nilai terapeutik yang dapat memengaruhi kondisi fisiologis dan psikologis 
pasien. Air dalam wudhu berperan bukan hanya sebagai alat pembersih fisik, tetapi juga 
simbol penyucian batin yang dapat menurunkan stres dan menciptakan ketenangan 
jiwa. Dalam konteks ini, pendampingan tenaga kesehatan membantu pasien untuk 
merasakan manfaat spiritual sekaligus efek relaksasi dari setiap gerakan wudhu. 
Pendekatan ini sejalan dengan konsep healing touch dalam keperawatan, di mana 
sentuhan penuh empati dari perawat dapat mempercepat pemulihan emosional dan 
fisik pasien. 

Selanjutnya, (Nurafrizal, 2025) menyoroti pentingnya internalisasi nilai-nilai 
spiritual dalam praktik medis. Ia berpendapat bahwa tenaga kesehatan yang memiliki 
kesadaran spiritual cenderung bekerja dengan hati yang lebih sabar, empatik, dan penuh 
kasih sayang. Dalam proses pendampingan wudhu, hal ini tercermin melalui sikap 
lembut, penghormatan terhadap privasi pasien, dan ketulusan dalam membantu tanpa 
pamrih. Perilaku seperti ini mencerminkan esensi nilai rahmah (kasih sayang) yang 
diajarkan Rasulullah SAW dalam melayani sesama manusia. Oleh karena itu, 
pendampingan wudhu bukan sekadar kewajiban profesional, tetapi juga sarana 
pembinaan karakter spiritual bagi tenaga kesehatan itu sendiri. 

(Amatullah et al., 2024) menjelaskan bahwa dalam pelayanan pasien dengan 
penyakit kronis seperti kanker, kebutuhan spiritual memiliki pengaruh besar terhadap 
motivasi kesembuhan. Ketika pasien merasa diperhatikan dari aspek rohani, mereka 
menunjukkan semangat hidup yang lebih tinggi dan memiliki pandangan positif 
terhadap proses pengobatan. Dalam hal ini, pendampingan wudhu menjadi bagian dari 
strategi perawatan spiritual yang membantu pasien mempertahankan koneksi dengan 
Allah dan menumbuhkan keikhlasan dalam menghadapi ujian sakit. Dengan demikian, 
pendampingan wudhu memiliki fungsi ganda: sebagai bentuk bantuan fisik sekaligus 
terapi spiritual yang memperkuat ketahanan psikologis pasien. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2315-2323  eISSN: 3024-8140 

2321 
 

Rupini dkk. (2025) juga menemukan bahwa rumah sakit yang mengintegrasikan 
pelayanan spiritual ke dalam sistem medisnya menunjukkan tingkat kepuasan pasien 
yang lebih tinggi. Pasien merasakan pelayanan yang lebih “hangat” karena mereka tidak 
hanya diperlakukan sebagai objek penyembuhan, tetapi juga sebagai individu yang 
memiliki jiwa dan keyakinan. Implementasi pendampingan wudhu menjadi salah satu 
indikator penting dari kualitas pelayanan spiritual di rumah sakit. Selain meningkatkan 
kepuasan pasien, praktik ini juga dapat memperkuat citra institusi sebagai rumah sakit 
yang humanis dan islami, sesuai dengan prinsip Islamic hospital management. 

(Nuridah & Yodang, 2020) menegaskan bahwa hambatan utama dalam 
penerapan pelayanan spiritual di rumah sakit berasal dari kurangnya kebijakan yang 
mendukung serta keterbatasan sumber daya manusia yang kompeten di bidang 
keagamaan. Karena itu, diperlukan pelatihan berkelanjutan bagi tenaga kesehatan 
untuk meningkatkan pemahaman mereka tentang fiqh thaharah, etika pendampingan, 
serta komunikasi spiritual dengan pasien. Pelatihan ini dapat menjadi bentuk investasi 
jangka panjang dalam membangun budaya pelayanan yang berlandaskan nilai-nilai 
religius dan kemanusiaan. 

Dengan memahami pentingnya dimensi spiritual dalam konteks medis, tenaga 
kesehatan dapat melihat profesinya sebagai amanah yang mencakup dua tanggung 
jawab sekaligus: tanggung jawab profesional dan tanggung jawab ibadah. (Nurafrizal, 
2025) menyebut bahwa setiap tindakan yang dilakukan dengan niat membantu sesama 
karena Allah memiliki nilai ibadah yang sama tingginya dengan ibadah ritual. Maka, 
ketika perawat membantu pasien berwudhu dengan niat tulus, ia sejatinya sedang 
beribadah dan menjalankan perintah Allah melalui profesinya. 

Pada akhirnya, sinergi antara fiqh dan medis sebagaimana dijelaskan oleh  
pandangan (Muhtadillah, 2024) dan (Nurafrizal, 2025) menunjukkan bahwa pelayanan 
kesehatan yang ideal bukan hanya menyembuhkan tubuh, tetapi juga menyehatkan 
jiwa. Pelayanan seperti ini akan melahirkan suasana rumah sakit yang religius, penuh 
kasih, dan menumbuhkan kedekatan spiritual baik bagi pasien maupun tenaga 
kesehatannya. Pendampingan wudhu menjadi wujud nyata dari pelayanan yang 
rahmatan lil ‘alamin, di mana nilai-nilai keislaman diterapkan bukan hanya dalam teori, 
tetapi dalam praktik kemanusiaan sehari-hari. 

Kesimpulan dan Saran  

Berdasarkan pembahasan sebelumnya, dapat disimpulkan bahwa 
pendampingan tenaga kesehatan terhadap wudhu pasien merupakan bagian penting 
dari pelayanan holistik di rumah sakit. Wudhu sebagai syarat sah sholat tidak boleh 
ditinggalkan meskipun dalam keadaan sakit. Namun, kondisi fisik pasien sering kali 
membatasi kemampuan mereka untuk melaksanakan wudhu secara sempurna. Oleh 
karena itu, peran tenaga kesehatan sangat dibutuhkan dalam memberikan bimbingan, 
bantuan praktis, dan edukasi mengenai rukhsah seperti tayamum. 

Pendampingan ini tidak hanya memfasilitasi kebutuhan ibadah, tetapi juga 
memberikan dampak positif terhadap kondisi psikologis pasien. Pasien yang merasa 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2315-2323  eISSN: 3024-8140 

2322 
 

diperhatikan kebutuhan spiritualnya akan lebih tenang, bersemangat, dan optimis 
menjalani pengobatan. Bagi rumah sakit, praktik ini memperkuat citra pelayanan yang 
humanis, islami, dan berorientasi pada kepuasan pasien. Namun, masih ada berbagai 
tantangan yang harus diatasi, seperti beban kerja nakes, keterbatasan pengetahuan 
tentang fiqh thaharah, serta belum optimalnya kebijakan rumah sakit dalam mengatur 
pelayanan spiritual. 

Disarankan agar tenaga kesehatan meningkatkan pemahaman mereka terkait 
fiqih dasar thaharah bagi pasien yang sedang sakit, sehingga mampu memberikan 
pendampingan ibadah, khususnya wudhu, yang sesuai dengan syariat serta kondisi 
medis pasien. Rumah sakit juga diharapkan menyusun kebijakan dan menyelenggarakan 
program pelatihan rutin terkait bimbingan spiritual, guna memastikan bahwa 
pendampingan wudhu dapat dilakukan secara sistematis dan profesional oleh tenaga 
kesehatan. Selain itu, pasien dan keluarganya diharapkan lebih terbuka dalam 
menyampaikan kebutuhan ibadah kepada tenaga kesehatan, agar proses 
pendampingan dapat berjalan secara optimal dan sesuai dengan harapan. Untuk 
pengembangan keilmuan, penelitian kualitatif mengenai pengalaman pasien dalam 
menerima pendampingan wudhu dari tenaga kesehatan masih sangat relevan untuk 
dilakukan, guna memperoleh pemahaman yang lebih mendalam dan menyeluruh dalam 
aspek spiritual care di layanan kesehatan. 

Daftar Pustaka  

Amatullah, D. U., Sari, C. W. M., & Agustina, H. R. (2024). Implementasi Perawatan 
Spiritual Pada Pasien Kanker Kolorektal Di Ruang Rawat Inap: Laporan Kasus. Jurnal 
Keperawatan Muhammadiyah, 9(3). 

Amiruddin, M. (2023). Menyehatkan Tamu Allah dengan Power of Thaharah. UIN Maulana 
Malik Ibrahim. https://repository.uin-malang.ac.id/23064/ 

Amiruddin, M., Yuniardyanti, S., Aisya, C. S., & Firdaus, M. R. M. (2023). Perawatan Kuku 
untuk Kesehatan Jasmani dan Rohani Sebagai Sunah Nabi Muhammad SAW. 
Medika: Jurnal Ilmiah Kesehatan, 3(2), 22–26. 
https://doi.org/10.69503/medika.v3i2.556 

Avicenna, D. F., Setyawan, A. D., Kamiila, A. S., & Amiruddin, M. (2025). Tinjauan ilmiah 
dan Islam terhadap perawatan gigi : Studi komparatif hadis dan medis. Maliki 
Interdisciplinary Journal (MIJ), 3(5), 19–31. https://urj.uin-
malang.ac.id/index.php/mij/article/view/17038 

Hayati, A. M. U. (2020). Shalat Sebagai Sarana Pemecah Masalah Kesehatan Mental 
(Psikologis). Spiritualita, 4(2). https://doi.org/10.30762/spr.v4i2.2688 

Indrawan, D. (2020). Path Analysis (Analisis Jalur): Pengaruh quality work life terhadap 
employee engagement dan turnover intention perawat Rumah Sakit. Journal of 
Islamic Medicine, 4(2), 52–64. http://repository.uin-malang.ac.id/7321/ 

Isroqunnajah, I. (2020). Puasa dan wudhu: Tradisi hidup sehat dan bersih. 
https://repository.uin-malang.ac.id/7942/ 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2315-2323  eISSN: 3024-8140 

2323 
 

Muhtadillah, F. M. (2024). Internalisasi nilai-nilai wudlu dalam kacamata kedokteran 
maupun tasawuf sebagai respon living sunnah masa kini. Maliki Interdisciplinary 
Journal, 2(6), 466–473. 

Nashichuddin, A., Susanti, N., Listiyana, A., Toifah, N., Amiruddin, M., Ria, R. D. A., 
Rachmawati, E., Novianto, M. R., Kusuma, Y. I., Dewi, T. J. D., & Annisa, R. (2021). 
Pedoman Integrasi Islam Sains Fakultas Kedokteran dan Ilmu Kesehatan (N. Toifah, A. 
Listiyana, & N. Susanti (eds.); 1st ed.). https://repository.uin-malang.ac.id/21908/ 

Nurafrizal, A. (2025). Internalisasi Nilai-Nilai Wudlu dalam Kacamata Kedokteran maupun 
Tasawuf. Maliki Interdisciplinary Journal, 3(1), 651–657. 

Nuridah, N., & Yodang, Y. (2020). HAMBATAN PENERAPAN PELAYANAN ASUHAN 
KEPERAWATAN SPRITUAL DI RUMAH SAKIT. Jurnal Endurance: Kajian Ilmiah 
Problema Kesehatan, 5(3), 615–623. 

Putri, N. R., Rifqatussa’adah, R., & Jannah, F. (2023). Assesment Of the Obligation of 
Worship, The Ability of Thaharah, and The Ability to Pray in Inpatients at YARSI 
Hospital. Junior Medical Journal, 1(7), 862–874. 

Wulandari, D. A., Anisaturrohmah, L., Amiruddin, M., & Aridzatul, N. (2025). Urgensi 
Muntah dalam Perspektif Hadits dan Medis. Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ), 
3(5), 2254–2262. https://repository.uin-malang.ac.id/24703/ 

Yahya, Y. (2015). Identifikasi Pola Komunikasi Terapetik Pada Perawat/Paramedis Di 
RSNU Jombang. Fakultas Psikologi UIN Maulana Malik Ibrahim Malang. 
https://repository.uin-malang.ac.id/3256/ 

Yunus, I. M., Gassing, A. Q., & Bakry, M. (2023). Implementasi Rukhsah Syar’iyyah dan 
Kaidah al-Taisīr bagi Penderita Penyakit Inkontinensia Urin. NUKHBATUL’ULUM: 
Jurnal Bidang Kajian Islam, 9(2), 288–307. 

Yusuf, A., Nihayati, H. E., Iswari, M. F., & Okviansanti, F. (2016). Kebutuhan spiritual: 
Konsep dan aplikasi dalam asuhan keperawatan. In Buku Referensi (pp. 1–316). 
Mitra Wacana Media. 

 


