Maliki Interdisciplinary Journal (ML) elSSN: 3024-8140
Volume 3, Issue November, 2025 pp. 2315-2323 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Menelaah Pendampingan Tenaga Kesehatan Membantu
Pasien dalam Wudhu dan Sholat

Syafira Aulia Az-Zahra', Muhamad Farchad Dwi Cahyo?, Faradita Meydina Azzahra®
123 program Studi Farmasi, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: 250703110138@student.uin-malang.ac.id

Kata Kunci: ABSTRAK
Pendampingan, tenaga Penelitian ini membahas peran tenaga kesehatan dalam mendampingi
kesehatan, pasien, wudhu, pasien melaksanakan wudhu sebagai bagian dari kebutuhan spiritual
sholat selama menjalani perawatan di rumah sakit. Dalam Islam, wudhu
merupakan syarat sah sholat yang harus tetap dijalankan meskipun
Keywords: dalam kondisi sakit. Namun, keterbatasan fisik pasien seringkali menjadi
Accompaniment, health kendala untuk berwudhu secara mandiri, sehingga diperlukan
workers, patients, ablution, pendampingan dari tenaga kesehatan. Penelitian ini bertujuan untuk
prayer mengetahui kemampuan pasien dalam melaksanakan wudhu,

menganalisis peran tenaga kesehatan dalam pendampingan ibadah,

serta mengidentifikasi faktor-faktor yang memengaruhinya. Hasil

pembahasan menunjukkan bahwa pendampingan tenaga kesehatan
memiliki dampak positif terhadap ketenangan batin dan kepuasan pasien terhadap pelayanan rumah sakit.
Meski demikian, tantangan seperti beban kerja, kurangnya pemahaman figih thaharah, dan belum
optimalnya kebijakan rumah sakit masih menjadi hambatan. Pendampingan wudhu oleh tenaga kesehatan
mencerminkan implementasi pelayanan holistik yang menggabungkan dimensi fisik dan spiritual pasien
secara seimbang.

ABSTRACT

This paper discusses the role of healthcare workers in assisting patients to perform ablution (wudhu) as
part of their spiritual needs during hospitalization. In Islam, wudhu is a prerequisite for prayer that must
still be observed eveninillness. However, patients physical limitations often hinder them from performing
wudhu independently, making healthcare assistance essential. This study aims to identify patients ability
to perform wudhu, analyze the role of healthcare workers in providing spiritual assistance, and examine
the influencing factors. The findings show that healthcare support has a positive impact on patients inner
peace, motivation for recovery, and satisfaction with hospital services. Nevertheless, challenges such as
heavy workloads, limited understanding of figh thaharah, and the lack of hospital policies on spiritual care
remain obstacles. Therefore, training and institutional support are needed to integrate spiritual and
medical services. The involvement of healthcare workers in assisting wudhu reflects a holistic care model
that harmonizes patients physical and spiritual dimensions.

Pendahuluan

Kesehatan adalah keadaan sejahtera yang menyeluruh, mencakup aspek fisik,
mental, sosial, dan spiritual. Dalam pelayanan kesehatan, aspek spiritual sering kali
menjadi bagian penting yang mendukung proses penyembuhan pasien(Hayati, 2020) .
Salah satu bentuk kebutuhan spiritual pasien Muslim adalah kemampuan menjalankan
ibadah, termasuk thaharah (bersuci) dan sholat. Thaharah memiliki peran utama karena

@ @ @ @ This is an open access article under the CC BY-NC-SA license.
BY NC SA Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahinm Malang.




Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2315-2323 elSSN: 3024-8140

merupakan syarat sah ibadah sholat (Amiruddin, 2023). Pada pasien rawat inap,
keterbatasan fisik seringkali menjadi kendala untuk melaksanakan wudhu secara
mandiri, sehingga diperlukan pendampingan serta pemahaman dari tenaga kesehatan.

Tenaga kesehatan, khususnya perawat, memiliki tanggung jawab tidak hanya
dalam aspek medis, tetapi juga dalam memberikan dukungan spiritual kepada pasien.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa masih banyak tenaga kesehatan yang jarang
memberikan pelayanan spiritual, padahal sebagian besar pasien membutuhkan
bimbingan ibadah sehari-hari, bahkan pendampingan termasuk terkait thaharah, apalagi
pasien merupakan CJH (Calon Jemaah Haji) di Masya'ir. Hal ini menandakan pentingnya
peningkatan kompetensi tenaga kesehatan muslim dalam memberikan pelayanan yang
sesuai dengan kebutuhan pasien, khususnya dalam kebersihan diri (Amiruddin et al.,
2023) seperti kuku, mulut, gigi, tata cara bersuci, mendampingi istinsyaq wudhu atau
harus tayammum bagi pasien tertentu(Wulandari et al., 2025; Avicenna et al., 2025).

Tenaga kesehatan, khususnya perawat, memiliki tanggung jawab tidak hanya
dalam aspek medis, tetapi juga dalam memberikan dukungan spiritual kepada pasien.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa masih banyak tenaga kesehatan yang jarang
memberikan pelayanan spiritual, padahal sebagian besar pasien membutuhkan
bimbingan ibadah sehari-hari, termasuk terkait thaharah (Nuridah & Yodang, 2020). Hal
ini menandakan pentingnya peningkatan kompetensi tenaga kesehatan dalam
memberikan pelayanan yang sesuai dengan kebutuhan pasien, khususnya dalam tata
cara wudhu bagi pasien yang sakit. Dalam konteks ini, peningkatan quality of work life
tenaga kesehatan sangat berpengaruh terhadap keterlibatan dan komitmen mereka
dalam memberikan pelayanan holistik, termasuk aspek spiritual pasien (Indrawan,
2020).

Selain itu, Islam memberikan keringanan (rukhsah) dalam pelaksanaan thaharah
bagi pasien sakit, misalnya diperbolehkan tayamum atau mengusap perban ketika tidak
memungkinkan berwudhu dengan air (Yunus et al.,, 2023). Pemahaman ini perlu
disosialisasikan kepada pasien agar tetap dapat melaksanakan ibadah sesuai syariat
meskipun dalam kondisi sakit. Oleh karena itu, penelitian tentang wudhu pasien dengan
keterlibatan tenaga kesehatan penting dilakukan untuk memastikan pelayanan spiritual
dapat berjalan seiring dengan pelayanan medis.

Pembahasan

Wudhu merupakan salah satu syarat sah sholat yang wajib dipenuhi oleh setiap
Muslim. Pada pasien rawat inap, keterbatasan kondisi fisik seperti lemah, adanya luka
operasi, pemasangan infus, atau pembatasan gerak seringkali menghambat
pelaksanaan wudhu secara sempurna. Tanpa pendampingan, pasien berpotensi
meninggalkan ibadah atau melaksanakannya tanpa sesuai ketentuan syariat. Dalam
penelitian (Putri et al., 2023), hanya 22% pasien yang dapat berwudhu secara mandiri,
sementara sebagian besar membutuhkan bantuan atau bahkan tayamum. Hal ini
menunjukkan urgensi pendampingan tenaga kesehatan agar ibadah pasien tetap dapat
terlaksana dengan benar. Pendampingan ini bukan sekadar membantu aktivitas fisik,
tetapi juga memberikan dukungan moral bahwa kondisi sakit bukan penghalang untuk

2316



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2315-2323 elSSN: 3024-8140

beribadah, sehingga pasien merasa lebih tenang dan termotivasi menjalani perawatan.
Selain itu, sebagaimana dijelaskan oleh (Isroqunnajah, 2020), praktik wudhu dalam Islam
tidak hanya berfungsi sebagai penyucian spiritual, tetapi juga mencerminkan tradisi
hidup bersih dan sehat yang memiliki manfaat bagi kesehatan fisik maupun mental.

Tenaga kesehatan memiliki tanggung jawab dalam memberikan pelayanan
holistik, yaitu perawatan yang tidak hanya mencakup aspek fisik, tetapi juga psikologis
dan spiritual. Dalam konteks wudhu, perawat berperan sebagai fasilitator yang
menjembatani keterbatasan pasien dengan tuntutan ibadah. Menurut (Yusuf et al.,
2016), pemenuhan kebutuhan spiritual pasien dapat meningkatkan kualitas hidup dan
mempercepat proses penyembuhan. Perawat dapat mendampingi pasien dengan cara
mengajarkan tata cara wudhu sesuai kondisi sakit, membantu pasien yang tidak mampu
bergerak, atau memberikan edukasi tentang rukhsah seperti tayamum. (Nuridah &
Yodang, 2020) menekankan bahwa peran nakes dalam bimbingan rohani juga
berdampak pada penurunan kecemasan pasien. Dengan kata lain, pendampingan ini
tidak hanya memberi solusi praktis, tetapi juga menghadirkan rasa empati dan perhatian
yang memperkuat hubungan terapeutik antara pasien dan tenaga kesehatan.

Pendampingan wudhu pasien memberikan dampak positif yang luas. Bagi
pasien, pendampingan ini menjadi bentuk dukungan spiritual yang memperkuat
keyakinan dan semangat mereka untuk sembuh. Pasien merasa dihargai karena
kebutuhannya tidak hanya dipandang dari sisi medis, tetapi juga spiritual. Penelitian
Rupini dkk. (2025) menunjukkan bahwa keterlibatan perawat dalam mendukung pasien
secara emosional dan spiritual meningkatkan kepuasan serta loyalitas mereka terhadap
pelayanan rumah sakit. Hal ini selaras dengan temuan (Yahya, 2015) yang
mengidentifikasi bahwa pola komunikasi terapeutik yang dilakukan perawat berperan
penting dalam menciptakan hubungan empatik dan rasa aman bagi pasien, sehingga
meningkatkan efektivitas asuhan keperawatan, termasuk dalam pendampingan ibadah.
Bagi institusi kesehatan, pendampingan wudhu pasien dapat meningkatkan citra
sebagai penyedia layanan yang humanis dan islami. Hal ini sejalan dengan standar rumah
sakit syariah yang menekankan integrasi antara pelayanan medis dan kebutuhan ibadah
pasien. Dengan demikian, praktik pendampingan wudhu dapat menjadi indikator
kualitas pelayanan holistik yang membedakan rumah sakit dalam memberikan
pelayanan prima.

Meskipun penting, pelaksanaan pendampingan wudhu pasien menghadapi
berbagai tantangan. Pertama, beban kerja tenaga kesehatan yang tinggi sering
membatasi waktu untuk mendampingi pasien dalam ibadah. Kedua, tidak semua tenaga
kesehatan memiliki pengetahuan memadai mengenai figh thaharah pasien sakit, seperti
ketentuan tayamum atau wudhu dengan kondisi medis khusus, misalnya pasien dengan
luka operasi atau pemasangan alat medis. Ketiga, masih terbatasnya regulasi rumah
sakit yang secara eksplisit mengatur prosedur pendampingan ibadah, sehingga
pendampingan spiritual sering bergantung pada inisiatif individu tenaga kesehatan.
Kendala-kendala ini berpotensi mengurangi kualitas pelayanan spiritual. Oleh karenaiitu,
dibutuhkan pelatihan figih dasar bagi tenaga kesehatan serta kebijakan rumah sakit
yang mendukung implementasi pendampingan ibadah pasien, sehingga aspek spiritual
dapat berjalan seiring dengan pelayanan medis(Nashichuddin et al., 2021).

2317



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2315-2323 elSSN: 3024-8140

Gambar 1. Pertama membaca basmallah

m! I8 TETTERS

'-' g‘ﬂ« \

Gambar 2. Kedua menepukkan kedua tangan ke tanah yang suci

LR S 3

£

Gambar 3. Ketiga mengusap wajah

oo
e

Gambar 4. Keempat mengusapkan tanah pada kedua tangan

Wudhu bukan hanya proses fisik untuk membersihkan diri, tetapi juga sarana
penyucian batin dan pembentukan kesadaran spiritual. (Muhtadillah, 2024) menjelaskan
bahwa setiap gerakan dalam wudhu mengandung nilai tasawuf yang menenangkan hati
serta menumbuhkan rasa dekat kepada Allah. Dalam konteks pasien, makna ini menjadi
lebih dalam—air yang menyentuh kulit bukan hanya membersihkan kotoran, tapi juga
menghapus kecemasan, rasa takut, dan ketidakpastian yang sering dialami saat sakit.
Oleh karena itu, pendampingan tenaga kesehatan tidak sekadar memastikan proses
wudhu berjalan benar, tetapi juga menghadirkan ruang batin bagi pasien untuk
merasakan kehadiran llahi. Ketika perawat membantu pasien berwudhu dengan penuh
kelembutan, sebenarnya mereka sedang menuntun pasien kembali pada ketenangan

2318



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2315-2323 elSSN: 3024-8140

spiritual. Pendekatan ini sejalan dengan konsep healing touch dalam keperawatan, di
mana sentuhan yang lembut bukan hanya menyembuhkan tubuh, tetapi juga
menentramkan jiwa.

(Nurafrizal, 2025) menyoroti wudhu sebagai sarana pembentukan karakter
spiritual umat Muslim. Menurutnya, praktik wudhu yang dilakukan dengan penuh
kesadaran dapat menanamkan nilai-nilai disiplin, kebersihan, dan keikhlasan. Ketika
prinsip ini diterapkan dalam pelayanan kesehatan, tenaga medis berperan ganda—
sebagai pendamping sekaligus pendidik. Mereka tidak hanya membantu pasien secara
teknis, tetapi juga mengajarkan bahwa ibadah bisa tetap bermakna dalam keterbatasan.
Misalnya, ketika perawat menjelaskan cara tayamum pada pasien yang tidak bisa
menyentuh air, ia sedang menanamkan nilai sabar dan penerimaan terhadap takdir
Allah. Sikap sabar ini, menurut (Nurafrizal, 2025) bagian penting dari karakter spiritual
yang terbentuk melalui rutinitas ibadah seperti wudhu. Maka dari itu, pendampingan
tenaga kesehatan bukan sekadar layanan tambahan, tetapi bagian dari pendidikan
spiritual yang menumbuhkan kesadaran ibadah pasien.

Menurut Amzah Aziz (2023), pemahaman tentang figh ibadah, khususnya
thaharah dan wudhu, perlu diintegrasikan dengan konteks modern, termasuk dunia
medis. la menekankan bahwa Islam memberikan kemudahan dalam ibadah bagi orang
sakit melalui rukhsah seperti tayamum, wudhu dengan bantuan, atau penggunaan alat
medis yang tidak membatalkan wudhu. Pemahaman ini menjadi dasar penting bagi
tenaga kesehatan Muslim agar mampu mendampingi pasien dengan benar sesuai
syariat. Ketika nakes memahami prinsip figh ini, mereka tidak hanya menjalankan tugas
profesional, tetapi juga melaksanakan ibadah melalui pelayanan. Dalam praktiknya,
banyak pasien yang merasa lebih tenang ketika tenaga kesehatan menjelaskan bahwa
ibadah mereka tetap sah meski dilakukan dengan penyesuaian. Hal ini menunjukkan
bahwa perpaduan antara ilmu medis dan figh ibadah dapat menciptakan pelayanan
kesehatan yang utuh—menyentuh tubuh, pikiran, dan ruhani pasien. Dengan demikian,
wudhu bukan sekadar ritual pembersihan, tetapi bentuk terapi spiritual yang
memperkuat iman dan mendukung pemulihan psikologis pasien.

Pendampingan wudhu pasien dapat dimaknai sebagai bentuk ibadah sosial, di
mana tenaga kesehatan tidak hanya bekerja untuk memperoleh hasil medis, tetapi juga
menjalankan amanah kemanusiaan. Dalam perspektif tasawuf yang dikemukakan
(Muhtadillah, 2024), setiap tindakan yang dilakukan dengan niat tulus dan penuh kasih
sayang dapat menjadi ibadah yang bernilai tinggi di sisi Allah. Ketika seorang perawat
membantu pasien berwudhu, ia sebenarnya sedang menghidupkan sunnah Rasulullah
sekaligus meneladani sikap rahmah (kasih sayang) dalam pelayanan. Pendampingan ini
memperlihatkan bahwa profesi kesehatan memiliki dimensi spiritual yang dalam—
bahwa menolong orang lain beribadah sama berharganya dengan beribadah sendiri.

Nilai empati menjadilandasan penting dalam pelaksanaan pendampingan ibadah
pasien. (Nurafrizal, 2025) menegaskan bahwa kesadaran spiritual dapat membentuk
karakter penuh kasih dan empati dalam diri tenaga kesehatan. Dalam proses
pendampingan wudhu, empati terlihat ketika tenaga medis menyesuaikan cara
membantu tanpa melukai harga diri pasien, menghargai privasi, serta memberi

2319



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2315-2323 elSSN: 3024-8140

dukungan verbal yang menenangkan. Pendekatan ini sejalan dengan prinsip humanized
care, di mana pasien diperlakukan bukan sekadar objek perawatan, tetapi manusia utuh
dengan kebutuhan spiritual. Ketika tenaga kesehatan memadukan ilmu medis dengan
kelembutan hati, maka pelayanan yang diberikan akan terasa lebih bermakna dan
berdampak mendalam bagi pemulihan pasien.

Amzah Aziz (2023) menekankan bahwa figh ibadah harus mampu berdialog
dengan ilmu modern, termasuk dalam konteks medis. Dalam hal pendampingan wudhu,
sinergi antara dua bidang ini menjadi kunci keberhasilan pelayanan. Tenaga kesehatan
yang memahami prinsip rukhsah dapat menyesuaikan praktik ibadah pasien tanpa
melanggar aturan medis, misalnya dengan tayamum bagi pasien luka berat atau wudhu
menggunakan air minimal bagi pasien dengan infus. Sinergi ini menunjukkan bahwa
Islam sangat fleksibel dan rasional, mengajarkan keseimbangan antara syariat dan
kemaslahatan manusia. Maka, tenaga kesehatan perlu melihat dirinya bukan sekadar
pelaksana tindakan medis, tetapi juga penjaga nilai-nilai spiritual yang membantu pasien
menjaga hubungannya dengan Allah.

(Muhtadillah, 2024) menambahkan bahwa praktik ibadah seperti wudhu
memiliki nilai terapeutik yang dapat memengaruhi kondisi fisiologis dan psikologis
pasien. Air dalam wudhu berperan bukan hanya sebagai alat pembersih fisik, tetapi juga
simbol penyucian batin yang dapat menurunkan stres dan menciptakan ketenangan
jiwa. Dalam konteks ini, pendampingan tenaga kesehatan membantu pasien untuk
merasakan manfaat spiritual sekaligus efek relaksasi dari setiap gerakan wudhu.
Pendekatan ini sejalan dengan konsep healing touch dalam keperawatan, di mana
sentuhan penuh empati dari perawat dapat mempercepat pemulihan emosional dan
fisik pasien.

Selanjutnya, (Nurafrizal, 2025) menyoroti pentingnya internalisasi nilai-nilai
spiritual dalam praktik medis. la berpendapat bahwa tenaga kesehatan yang memiliki
kesadaran spiritual cenderung bekerja dengan hati yang lebih sabar, empatik, dan penuh
kasih sayang. Dalam proses pendampingan wudhu, hal ini tercermin melalui sikap
lembut, penghormatan terhadap privasi pasien, dan ketulusan dalam membantu tanpa
pamrih. Perilaku seperti ini mencerminkan esensi nilai rahmah (kasih sayang) yang
digjarkan Rasulullah SAW dalam melayani sesama manusia. Oleh karena itu,
pendampingan wudhu bukan sekadar kewajiban profesional, tetapi juga sarana
pembinaan karakter spiritual bagi tenaga kesehatan itu sendiri.

(Amatullah et al., 2024) menjelaskan bahwa dalam pelayanan pasien dengan
penyakit kronis seperti kanker, kebutuhan spiritual memiliki pengaruh besar terhadap
motivasi kesembuhan. Ketika pasien merasa diperhatikan dari aspek rohani, mereka
menunjukkan semangat hidup yang lebih tinggi dan memiliki pandangan positif
terhadap proses pengobatan. Dalam hal ini, pendampingan wudhu menjadi bagian dari
strategi perawatan spiritual yang membantu pasien mempertahankan koneksi dengan
Allah dan menumbuhkan keikhlasan dalam menghadapi ujian sakit. Dengan demikian,
pendampingan wudhu memiliki fungsi ganda: sebagai bentuk bantuan fisik sekaligus
terapi spiritual yang memperkuat ketahanan psikologis pasien.

2320



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2315-2323 elSSN: 3024-8140

Rupini dkk. (2025) juga menemukan bahwa rumah sakit yang mengintegrasikan
pelayanan spiritual ke dalam sistem medisnya menunjukkan tingkat kepuasan pasien
yang lebih tinggi. Pasien merasakan pelayanan yang lebih “hangat” karena mereka tidak
hanya diperlakukan sebagai objek penyembuhan, tetapi juga sebagai individu yang
memiliki jiwa dan keyakinan. Implementasi pendampingan wudhu menjadi salah satu
indikator penting dari kualitas pelayanan spiritual di rumah sakit. Selain meningkatkan
kepuasan pasien, praktik ini juga dapat memperkuat citra institusi sebagai rumah sakit
yang humanis dan islami, sesuai dengan prinsip Islamic hospital management.

(Nuridah & Yodang, 2020) menegaskan bahwa hambatan utama dalam
penerapan pelayanan spiritual di rumah sakit berasal dari kurangnya kebijakan yang
mendukung serta keterbatasan sumber daya manusia yang kompeten di bidang
keagamaan. Karena itu, diperlukan pelatihan berkelanjutan bagi tenaga kesehatan
untuk meningkatkan pemahaman mereka tentang figh thaharah, etika pendampingan,
serta komunikasi spiritual dengan pasien. Pelatihan ini dapat menjadi bentuk investasi
jangka panjang dalam membangun budaya pelayanan yang berlandaskan nilai-nilai
religius dan kemanusiaan.

Dengan memahami pentingnya dimensi spiritual dalam konteks medis, tenaga
kesehatan dapat melihat profesinya sebagai amanah yang mencakup dua tanggung
jawab sekaligus: tanggung jawab profesional dan tanggung jawab ibadah. (Nurafrizal,
2025) menyebut bahwa setiap tindakan yang dilakukan dengan niat membantu sesama
karena Allah memiliki nilai ibadah yang sama tingginya dengan ibadah ritual. Maka,
ketika perawat membantu pasien berwudhu dengan niat tulus, ia sejatinya sedang
beribadah dan menjalankan perintah Allah melalui profesinya.

Pada akhirnya, sinergi antara figh dan medis sebagaimana dijelaskan oleh
pandangan (Muhtadillah, 2024) dan (Nurafrizal, 2025) menunjukkan bahwa pelayanan
kesehatan yang ideal bukan hanya menyembuhkan tubuh, tetapi juga menyehatkan
jiwa. Pelayanan seperti ini akan melahirkan suasana rumah sakit yang religius, penuh
kasih, dan menumbuhkan kedekatan spiritual baik bagi pasien maupun tenaga
kesehatannya. Pendampingan wudhu menjadi wujud nyata dari pelayanan yang
rahmatan lil ‘alamin, di mana nilai-nilai keislaman diterapkan bukan hanya dalam teori,
tetapi dalam praktik kemanusiaan sehari-hari.

Kesimpulan dan Saran

Berdasarkan  pembahasan  sebelumnya, dapat disimpulkan bahwa
pendampingan tenaga kesehatan terhadap wudhu pasien merupakan bagian penting
dari pelayanan holistik di rumah sakit. Wudhu sebagai syarat sah sholat tidak boleh
ditinggalkan meskipun dalam keadaan sakit. Namun, kondisi fisik pasien sering kali
membatasi kemampuan mereka untuk melaksanakan wudhu secara sempurna. Oleh
karena itu, peran tenaga kesehatan sangat dibutuhkan dalam memberikan bimbingan,
bantuan praktis, dan edukasi mengenai rukhsah seperti tayamum.

Pendampingan ini tidak hanya memfasilitasi kebutuhan ibadah, tetapi juga
memberikan dampak positif terhadap kondisi psikologis pasien. Pasien yang merasa

2321



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2315-2323 elSSN: 3024-8140

diperhatikan kebutuhan spiritualnya akan lebih tenang, bersemangat, dan optimis
menjalani pengobatan. Bagi rumah sakit, praktik ini memperkuat citra pelayanan yang
humanis, islami, dan berorientasi pada kepuasan pasien. Namun, masih ada berbagai
tantangan yang harus diatasi, seperti beban kerja nakes, keterbatasan pengetahuan
tentang figh thaharah, serta belum optimalnya kebijakan rumah sakit dalam mengatur
pelayanan spiritual.

Disarankan agar tenaga kesehatan meningkatkan pemahaman mereka terkait
figih dasar thaharah bagi pasien yang sedang sakit, sehingga mampu memberikan
pendampingan ibadah, khususnya wudhu, yang sesuai dengan syariat serta kondisi
medis pasien. Rumah sakit juga diharapkan menyusun kebijakan dan menyelenggarakan
program pelatihan rutin terkait bimbingan spiritual, guna memastikan bahwa
pendampingan wudhu dapat dilakukan secara sistematis dan profesional oleh tenaga
kesehatan. Selain itu, pasien dan keluarganya diharapkan lebih terbuka dalam
menyampaikan kebutuhan ibadah kepada tenaga kesehatan, agar proses
pendampingan dapat berjalan secara optimal dan sesuai dengan harapan. Untuk
pengembangan keilmuan, penelitian kualitatif mengenai pengalaman pasien dalam
menerima pendampingan wudhu dari tenaga kesehatan masih sangat relevan untuk
dilakukan, guna memperoleh pemahaman yang lebih mendalam dan menyeluruh dalam
aspek spiritual care di layanan kesehatan.

Daftar Pustaka

Amatullah, D. U., Sari, C. W. M., & Agustina, H. R. (2024). Implementasi Perawatan
Spiritual Pada Pasien Kanker Kolorektal Di Ruang Rawat Inap: Laporan Kasus. Jurnal
Keperawatan Muhammadiyah, 9(3).

Amiruddin, M. (2023). Menyehatkan Tamu Allah dengan Power of Thaharah. UIN Maulana
Malik Ibrahim. https://repository.uin-malang.ac.id/23064/

Amiruddin, M., Yuniardyanti, S., Aisya, C. S., & Firdaus, M. R. M. (2023). Perawatan Kuku
untuk Kesehatan Jasmani dan Rohani Sebagai Sunah Nabi Muhammad SAW.
Medika: Jurnal limiah Kesehatan, 3(2), 22-26.
https://doi.org/10.69503/medika.v3i2.556

Avicenna, D. F., Setyawan, A. D., Kamiila, A. S., & Amiruddin, M. (2025). Tinjauan ilmiah
dan Islam terhadap perawatan gigi: Studi komparatif hadis dan medis. Maliki
Interdisciplinary Journal (ML), 3(5), 19-31. https://urj.uin-
malang.ac.id/index.php/mij/article/view/17038

Hayati, A. M. U. (2020). Shalat Sebagai Sarana Pemecah Masalah Kesehatan Mental
(Psikologis). Spiritualita, 4(2). https://doi.org/10.30762/spr.v4i2.2688
Indrawan, D. (2020). Path Analysis (Analisis Jalur): Pengaruh quality work life terhadap
employee engagement dan turnover intention perawat Rumah Sakit. Journal of
Islamic Medicine, 4(2), 52—64. http://repository.uin-malang.ac.id/7321/
Isroqunnajah, 1. (2020). Puasa dan wudhu: Tradisi hidup sehat dan bersih.
https://repository.uin-malang.ac.id/7942/

2322



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2315-2323 elSSN: 3024-8140

Muhtadillah, F. M. (2024). Internalisasi nilai-nilai wudlu dalam kacamata kedokteran
maupun tasawuf sebagai respon living sunnah masa kini. Maliki Interdisciplinary
Journal, 2(6), 466-473.

Nashichuddin, A., Susanti, N., Listiyana, A., Toifah, N., Amiruddin, M., Ria, R. D. A,,
Rachmawati, E., Novianto, M. R., Kusuma, Y. ., Dewi, T. J. D., & Annisa, R. (2021).
Pedoman Integrasi Islam Sains Fakultas Kedokteran dan llmu Kesehatan (N. Toifah, A.
Listiyana, & N. Susanti (eds.); 1st ed.). https://repository.uin-malang.ac.id/21908/

Nurafrizal, A. (2025). Internalisasi Nilai-Nilai Wudlu dalam Kacamata Kedokteran maupun
Tasawuf. Maliki Interdisciplinary Journal, 3(1), 651-657.

Nuridah, N., & Yodang, Y. (2020). HAMBATAN PENERAPAN PELAYANAN ASUHAN
KEPERAWATAN SPRITUAL DI RUMAH SAKIT. Jurnal Endurance: Kajian llmiah
Problema Kesehatan, 5(3), 615-623.

Putri, N. R., Rifgatussa’adah, R., & Jannah, F. (2023). Assesment Of the Obligation of
Worship, The Ability of Thaharah, and The Ability to Pray in Inpatients at YARSI
Hospital. Junior Medical Journal, 1(7), 862-874.

Wulandari, D. A., Anisaturrohmah, L., Amiruddin, M., & Aridzatul, N. (2025). Urgensi
Muntah dalam Perspektif Hadits dan Medis. Maliki Interdisciplinary Journal (ML),
3(5), 2254-2262. https://repository.uin-malang.ac.id/24703/

Yahya, Y. (2015). Identifikasi Pola Komunikasi Terapetik Pada Perawat/Paramedis Di
RSNU Jombang. Fakultas Psikologi UIN Maulana Malik Ibrahim Malang.
https://repository.uin-malang.ac.id/3256/

Yunus, I. M., Gassing, A. Q., & Bakry, M. (2023). Implementasi Rukhsah Syar’iyyah dan
Kaidah al-Taisir bagi Penderita Penyakit Inkontinensia Urin. NUKHBATUL’ULUM:
Jurnal Bidang Kajian Islam, 9(2), 288-307.

Yusuf, A., Nihayati, H. E., Iswari, M. F., & Okviansanti, F. (2016). Kebutuhan spiritual:
Konsep dan aplikasi dalam asuhan keperawatan. In Buku Referensi (pp. 1-316).
Mitra Wacana Media.

2323



