Maliki Interdisciplinary Journal (ML) elSSN: 3024-8140
Volume 3, Issue November, 2025 pp. 2362-2368 http://urj.uinmalang.ac.id/index.php/mij/index

Bedah rekonstruktif dalam telaah pembahasan figih
kontemporer: Telaah figih kontemporer terhadap bedah
rekonstruktif dalam perspektif hukum islam

Miftahul Afifah', Radhia Islamadina Zen?, Muhammad Dimas Maulana®
3 Program Studi Farmasi, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: 250703110131@student.uin-malang.ac.id

Kata Kunci: ABSTRAK

Fikih kontemporer, hukum Islam, Perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi modern,
bedah rekonstruktif, maqasid al- khususnya di bidang kedokteran, melahirkan kemajuan
syari‘ah, bioetika Islam, kemaslahatan signifikan, termasuk dalam bedah rekonstruktif yang
umat. bertujuan memperbaiki fungsi dan struktur tubuh akibat

cacat, kecelakaan, atau penyakit. Namun, kemajuan ini
memunculkan persoalan etik dan hukum Islam. Figih
kontemporer hadir untuk menafsirkan ulang hukum Islam
agar tetap adaptif terhadap perubahan zaman. Melalui
pendekatan magqasid al-syari‘ah, tindakan medis seperti
bedah rekonstruktif dianalisis berdasarkan nilai-nilai syariat.
Penelitian ini menggunakan metode kualitatif deskriptif melalui studi kepustakaan terhadap literatur figih
kontemporer, fatwa ulama, dan jurnal bioetika Islam. Hasil kajian menunjukkan bahwa ulama membedakan
antara bedah kosmetik murni yang bersifat estetika dengan bedah rekonstruktif yang memiliki tujuan medis
dan kemaslahatan psikologis. Dalam figih kontemporer, bedah rekonstruktif dikategorikan sebagai i‘adah al-
khalg (mengembalikan ciptaan Allah pada kondisi asal), bukan taghyir al-khalg (mengubah ciptaan Allah
tanpa kebutuhan), sehingga hukumnya diperbolehkan bahkan dianjurkan jika membawa manfaat nyata bagi
pasien. Prinsip hifz al-nafs (menjaga jiwa), raf* al-haraj (menghilangkan kesulitan), dan hifz al-‘irdh (menjaga
kehormatan) menjadi dasar kebolehannya. Penetapan hukum ini memberi dampak positif, baik secara medis
maupun sosial-keagamaan, dengan menumbuhkan rasa aman bagi tenaga kesehatan dan pasien Muslim
serta memperkuat penghormatan terhadap martabat manusia. Sinergi antara ulama, akademisi, dan praktisi
medis diperlukan agar hukum Islam tetap relevan di era kedokteran modern.

Keywords:

Contemporary figh, Islamic law,
reconstructive surgery, maqasid al-
syari‘ah, Islamic bioethics, human
dignity.

ABSTRACT

The development of modern science and technology, particularly in medicine, has led to significant
advancements, including reconstructive surgery, which aims to restore bodily functions and structures
damaged by congenital defects, accidents, or diseases. However, these advancements also raise ethical
and legal questions within the framework of Islamic law. Contemporary figh seeks to reinterpret and
adapt Islamic rulings to remain responsive to modern changes. Through the magasid al-syari‘ah
(objectives of Islamic law) approach, medical practices such as reconstructive surgery are analyzed in light
of Sharia principles. This study employs a qualitative descriptive method using library research focused on
contemporary figh literature, scholars’ fatwas, and Islamic bioethics journals. The findings indicate that
scholars distinguish between purely cosmetic surgery, which serves aesthetic purposes, and
reconstructive surgery, which provides medical and psychological benefits. In contemporary Islamic
jurisprudence, reconstructive surgery is classified as i‘ddah al-khalq (restoring God’s creation to its original
state) rather than taghyir al-khalq (altering God’s creation without necessity). Therefore, it is considered
permissible and even recommended when it brings tangible benefits to the patient. The principles of hifz
al-nafs (preservation of life), raf* al-haraj (removal of hardship), and hifz al-‘irdh (protection of dignity)
underpin its permissibility. This ruling positively impacts both medical and socio-religious fields, fostering
confidence among Muslim healthcare providers and patients while upholding human dignity.

@ ® @ @ This is an open access article under the CC BY-INC-S.A license.
BY NC SA Copyright © 2025 by Miftahul. Published by Universitas Lslam Negeri Manlana Malik 1brabin Malang.




Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2362-2368 elSSN: 3024-8140

Collaboration between scholars, academics, and medical practitioners is essential to ensure that Islamic
law remains relevant and beneficial in the era of modern medicine.

Pendahuluan

Dalam disiplin ilmu keislaman, figih (hukum Islam) menempati posisi yang sangat
penting sebagai cabang ilmu yang membentuk cara pandang, sikap, dan praktik
keagamaan umat Islam. Figih tidak hanya mengatur hubungan manusia dengan
Tuhannya, tetapi juga mengatur interaksi sosial antarsesama dalam berbagai bidang
kehidupan, seperti ekonomi, politik, kesehatan, dan lingkungan. Sebagai bentuk
konkret dari syariat Islam, figih berfungsi menerjemahkan nilai-nilai Al-Qur’an dan
Sunnah ke dalam aturan yang aplikatif, sehingga ajaran Islam dapat dijalankan secara
menyeluruh dan kontekstual dalam kehidupan sehari-hari. Oleh karena itu, figih bukan
hanya disiplin hukum yang kaku, tetapijuga sistem moral dan etika yang menuntun umat
Islam untuk mewujudkan kemaslahatan di berbagai aspek kehidupan.

Perkembangan hukum Islam menunjukkan bahwa figih memiliki sifat yang
responsif, adaptif, dan terus berkembang seiring perubahan zaman. Sejak periode klasik
hingga era modern, para ulama dan mujtahid senantiasa mencari solusi atas persoalan
baru di masyarakat melalui metode ijtihad, qgiyas, istihsan, dan maslahah mursalah,
sehingga figih menjadi semacam living law yang dinamis dan relevan dengan realitas
sosial. Pendekatan ini juga terlihat kajian (Hidayat et al., 2022) menekankan pentingnya
integrasi antara perspektif Islam dan medis untuk menjaga kemaslahatan pasien.
Fleksibilitas figih dalam menyesuaikan diri dengan kemajuan ilmu pengetahuan dan
kebutuhan masyarakat membuktikan bahwa hukum Islam mampu memberikan
pedoman yang adaptif terhadap perkembangan sosial dan kesehatan.

Namun, sifat dinamis figih ini juga menghadirkan tantangan dan perdebatan di
kalangan ulama serta pemikir Muslim, terutama dalam konteks relevansi dan aktualisasi
hukum Islam di era modern. Kemajuan teknologi, globalisasi, dan perubahan nilai sosial
menimbulkan persoalan-persoalan baru yang belum pernah dibahas secara eksplisit
dalam sumber hukum klasik. Misalnya, isu-isu terkait rekayasa genetika, kedokteran
modern, ekonomi digital, hingga bedah rekonstruktif, menuntut kehadiran figih yang
lebih kontekstual dan solutif. Dalam menghadapi tantangan ini, hukum Islam dituntut
untuk tetap berpegang pada sumber normatifnya—AI-Qur’an dan Sunnah—namunjuga
mampu menyesuaikan penerapannya dengan kebutuhan zaman tanpa kehilangan
esensinya sebagai pedoman hidup umat.

Dengan demikian, pengembangan figih di era kontemporer tidak hanya berkutat
pada penafsiran teks, tetapi juga memerlukan pemahaman mendalam terhadap
magqasid al-syari‘ah  (tujuan-tujuan hukum Islam). Pendekatan magqasidiyyah
memungkinkan hukum Islam untuk selalu relevan, karena fokusnya bukan hanya pada
bentuk hukum, melainkan pada tujuan kemaslahatan di balik setiap ketentuan syariat.
Prinsip-prinsip seperti hifz al-nafs (menjaga jiwa), hifz al-‘agl (menjaga akal), dan hifz al-
‘irdh (menjaga kehormatan) menjadi landasan utama dalam merespons berbagai
problematika modern (April & Saiin, 2021). Oleh sebab itu, keberlangsungan figih

2363



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2362-2368 elSSN: 3024-8140

sebagai ilmu yang hidup bergantung pada kemampuan umat Islam dalam
menyeimbangkan antara teks normatif dan realitas kontemporer yang terus berubah.

Relevansi Figih dalam Era Modern

Figih sebagai salah satu cabang utama dalam ilmu keislaman memiliki posisi
strategis dalam mengatur kehidupan manusia berdasarkan prinsip-prinsip ilahiah. la
tidak sekadar dipahami sebagai kumpulan hukum, tetapi juga sebagai representasi dari
kehendak allah swt yang bertujuan menghadirkan kemaslahatan (maslahah) dan
keadilan di muka bumi. Melalui figih, islam menghadirkan sistem hukum yang
menyentuh berbagai aspek kehidupan manusia secara komprehensif—mulai dariibadah
ritual hingga urusan sosial dan kemanusiaan. Karena itulah, figih sering disebut sebagai
“roh” dari syariat yang menjembatani antara nilai-nilai wahyu dan kebutuhan realitas
kehidupan manusia.

Salah satu keistimewaan hukum islam adalah kemampuannya untuk
menyesuaikan diri terhadap perubahan zaman tanpa kehilangan jati diri. Figih islam
tumbuh dalam berbagai konteks budaya dan peradaban, menghasilkan ragam mazhab
dan pandangan yang memperkaya khazanah pemikiran hukum islam. Keanekaragaman
ini menunjukkan bahwa figih bukan sistem yang tertutup, melainkan terbuka terhadap
dialog intelektual dan perkembangan sosial. Namun demikian, dinamika tersebut juga
menimbulkan perbedaan pandangan mengenai batasan antara pembaruan dan
penyimpangan, antara ijtihad yang konstruktif dan interpretasi yang berlebihan
terhadap teks suci.

Dalam konteks modern, perdebatan ini semakin mengemuka ketika figih
dihadapkan pada persoalan-persoalan kontemporer yang tidak dijumpai pada masa
klasik. Isu seperti hak reproduksi, teknologi medis, ekologi, dan etika kedokteran
menuntut reinterpretasi terhadap hukum islam dengan mempertimbangkan prinsip
kemaslahatan dan keadilan. Di sinilah pentingnya pendekatan maqgasid al-syari‘ah, yaitu
memahami hukum islam tidak hanya dari aspek tekstual, tetapi juga substansial, agar
syariat islam tetap mampu menjawab tantangan zaman tanpa kehilangan nilai
dasarnya(Hamdan et al., 2021).

Dengan pendekatan tersebut, figih tidak lagi dipandang sebagai sistem hukum
masa lalu, melainkan sebagai disiplin ilmu yang dinamis dan berorientasi pada
kemanusiaan. Pembaruan figih menjadi kebutuhan mendesak agar hukum islam dapat
memberikan kontribusi nyata bagi peradaban modern. Oleh karena itu, figih perlu terus
dikembangkan melalui kajian interdisipliner—melibatkan bidang ilmu sosial, hukum
positif, dan sains modern—agar mampu menjadi panduan moral dan hukum yang
relevan di tengah perubahan global yang cepat.

Pembahasan

Hukum Islam merupakan sistem kaidah-kaidah ilahiah yang bersumber dari wahyu
Allah SWT dan sunnah Rasulullah SAW, yang berfungsi sebagai pedoman hidup bagi
manusia dalam mengatur seluruh aspek kehidupannya. Sistem hukum ini tidak hanya
mengatur hubungan antara manusia dengan Tuhannya (hablun min Allah), tetapi juga
hubungan antar sesama manusia (hablun min al-nas). Kedua ranah ini saling melengkapi

2364



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2362-2368 elSSN: 3024-8140

untuk menciptakan keseimbangan spiritual dan sosial dalam kehidupan umat. Syariat
dalam konteks ini diartikan sebagai seperangkat ketentuan yang bertujuan untuk
mewujudkan kemaslahatan umum (maslahah ‘@mmah), menjaga ketertiban, dan
menegakkan keadilan berdasarkan kehendak Allah SWT. Karena bersumber dari wahyu,
hukum Islam bersifat tetap dalam prinsip, namun dinamis dan adaptif dalam
penerapannya, sehingga mampu menyesuaikan diri terhadap perkembangan ilmu
pengetahuan dan perubahan sosial sepanjang zaman.

Dalam konteks modernitas, hukum Islam menunjukkan fleksibilitasnya terhadap
kemajuan sains dan teknologi, termasuk dalam bidang kedokteran dan bioetika. Seiring
berkembangnya kebutuhan manusia, muncul berbagai cabang ilmu medis yang
menuntut peninjauan ulang terhadap ketentuan hukum Islam(Nashichuddin et al.,
2022). Salah satu cabang tersebut adalah bedah rekonstruktif, yang memiliki relevansi
langsung dengan prinsip-prinsip dasar syariat, seperti hifz al-nafs (pemeliharaan jiwa)
dan raf al-haraj (menghilangkan kesulitan). Oleh karena itu, hukum Islam tidak menolak
inovasi medis, selama tujuannya selaras dengan nilai-nilai kemanusiaan dan tidak
bertentangan dengan prinsip magasid al-syari‘ah(Susanti, 2024).

Integrasi Figih dan Kedokteran: Etika dan Hukum Bedah Rekonstruktif dalam Islam
1. Definisi dan tujuan bedah rekonstruktif dalam perspektif medis dan syariat

Bedah rekonstruktif merupakan cabang ilmu kedokteran yang berfokus pada
pemulihan fungsi tubuh serta perbaikan bentuk fisik akibat cacat bawaan, trauma,
kecelakaan, atau penyakit tertentu. Tujuan utama dari prosedur ini bukan semata-
mata untuk memperindah penampilan, melainkan untuk mengembalikan
kemampuan tubuh agar dapat berfungsi secara normal serta memulihkan kondisi
psikologis pasien. Dalam hal ini, bedah rekonstruktif memiliki dimensi kemanusiaan
yang sangat kuat karena menyentuh aspek kesehatan, kehormatan, dan martabat
manusia.

Dalam pandangan figih kontemporer, para ulama membedakan antara
taghyir al-khalq (mengubah ciptaan allah tanpa alasan yang dibenarkan) dan i‘adah
al-khalg (mengembalikan ciptaan allah pada keadaan asalnya). Bedah rekonstruktif
termasuk kategori kedua, yaitu i‘adah al-khalq, sehingga dibolehkan secara syar‘i
karena bertujuan memulihkan ciptaan allah ke bentuk dan fungsi asalnya.
Pendekatan ini sesuai dengan kaidah figih al-dardrat tubih al-mahzdrat (keadaan
darurat dapat membolehkan yang terlarang) serta prinsip la darar wa Ia dirar (tidak
boleh menimbulkan bahaya bagi diri sendiri maupun orang lain). Dengan demikian,
tindakan medis rekonstruktif tidak bertentangan dengan nilai islam, selama
dilakukan untuk tujuan medis dan kemaslahatan, bukan sekadar kepentingan
estetika(Susanti & Riskiyah, 2022).

2. Penerapan maqasid al-syari‘ah dalam penetapan hukum bedah rekonstruktif

Dalam bioetika islam, prinsip magasid al-syari‘ah menjadi dasar utama dalam
menilai keabsahan suatu tindakan medis. Terdapat lima tujuan utama syariat (al-
kulliyyat al-khamsah), yaitu menjaga agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz
al-‘aql), keturunan (hifz al-nasl), dan harta (hifz al-mal). Bedah rekonstruktif secara

2365



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2362-2368 elSSN: 3024-8140

langsung berkaitan dengan dua di antaranya, yaitu hifz al-nafs dan hifz al-‘irdh
(menjaga kehormatan). Pasien dengan cacat fisik berat sering mengalami
gangguan psikis dan sosial, yang dapat mempengaruhi kesejahteraan hidupnya.
Oleh karena itu, tindakan medis yang dapat memulihkan kondisi tersebut
merupakan bagian dari hifz al-nafs, sebab ia menjaga kehidupan dan kesehatan
manusia secara menyeluruh, baik fisik maupun mental.

Fatwa-fatwa kontemporer, baik di level internasional maupun nasional,
mendukung pandangan ini. Majelis ulama indonesia (mui), misalnya,
memperbolehkan tindakan medis yang bersifat korektif dan rekonstruktif dengan
tujuan memperbaiki fungsi organ tubuh, menghilangkan cacat, atau memulihkan
kondisi fisik yang rusak karena penyakit atau kecelakaan. Namun, mui menegaskan
larangan terhadap operasi yang bertujuan mengubah identitas biologis atau bentuk
tubuh secara berlebihan untuk alasan estetika semata. Dengan demikian, garis
batas antara tindakan medis yang dibolehkan dan yang dilarang terletak pada niat
dan tujuan dilakukannya operasi tersebut(Hamdan et al., 2021).

3. Pandangan figih kontemporer dan implikasi etis

Dalam figih kontemporer, diskursus mengenai bedah rekonstruktif
menunjukkan adanya keseimbangan antara penghormatan terhadap ciptaan allah
dan penghargaan terhadap kemampuan manusia dalam berikhtiar memperbaiki
kerusakan tubuh. Ulama seperti yusuf al-qaradawi dan wahbah al-zuhaili
menegaskan bahwa islam tidak menolak perkembangan teknologi kedokteran
selama tujuannya adalah i‘adah al-khalg dan bukan taghyir al-khalg. Hal ini
menunjukkan bahwa islam sangat menghargai usaha manusia dalam memulihkan
kesehatan dan fungsi tubuh, karena hal itu sejalan dengan prinsip rahmatan lil-
‘alamin.

Selain itu, dari sisi etika, tenaga medis yang melakukan bedah rekonstruktif
memiliki tanggung jawab moral untuk memastikan bahwa tindakan tersebut tidak
melanggar batas syar‘i dan dilakukan dengan tujuan kemanusiaan. Dokter muslim
harus memegang prinsip amanah dan ihsan dalam praktiknya, memastikan bahwa
setiap tindakan medis membawa manfaat dan tidak menimbulkan mudarat. Oleh
karena itu, hukum islam tidak hanya menilai aspek fisik dari tindakan medis, tetapi
juga menimbang aspek moral, psikologis, dan sosial yang melekat pada setiap
keputusan medis tersebut.

4. Relevansi bedah rekonstruktif dengan spirit kemaslahatan islam

Kajian-kajian modern menunjukkan bahwa bedah rekonstruktif memiliki
peran penting dalam meningkatkan kualitas hidup pasien, baik secara medis
maupun psikologis. Pasien dengan kelainan fisik atau kerusakan organ sering
mengalami tekanan sosial, kehilangan kepercayaan diri, dan bahkan depresi.
Dengan demikian, tindakan rekonstruktif tidak hanya menjadi solusi medis, tetapi
juga bentuk empati syar‘i yang merefleksikan rahmat islam terhadap umat manusia.
Dalam konteks magasid al-syari‘ah, operasi ini termasuk dalam kategori dartrah
(keadaan darurat) atau hajah (kebutuhan mendesak), karena menyangkut
keselamatan jiwa dan kehormatan manusia.

2366



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2362-2368 elSSN: 3024-8140

Oleh sebab itu, bedah rekonstruktif dapat dipandang sebagai wujud nyata
penerapan prinsip kemaslahatan (maslahah mursalah) dalam hukum islam. Ia
menunjukkan bahwa syariat tidak mengekang kemajuan sains, tetapi justru
mengarahkan agar kemajuan tersebut digunakan untuk kemanfaatan umat.
Dengan demikian, figih kontemporer berperan penting dalam menjembatani antara
nilai-nilai normatif islam dan realitas praktis kehidupan modern. Bedah
rekonstruktif bukan hanya tindakan medis yang sah secara hukum, tetapi juga
perwujudan dari semangat islam yang mendorong pemeliharaan kesehatan,
kesejahteraan, dan martabat manusia secara utuh.

Kesimpulan dan Saran

Berdasarkan kajian figih kontemporer dan perkembangan kedokteran, dapat
disimpulkan bahwa bedah rekonstruktif termasuk tindakan medis yang diperbolehkan
bahkan dianjurkan dalam islam selama bertujuan memulihkan fungsi tubuh dan menjaga
martabat manusia. Ulama menempatkannya sebagai i‘adah al-khalg (mengembalikan
ciptaan pada kondisi asal), bukan taghyir al-khalq (mengubah ciptaan tanpa kebutuhan).
Landasan hukumnya berpijak pada prinsip hifz al-nafs, raf‘ al-haraj, dan hifz al-‘irdh, yang
menunjukkan bahwa hukum islam bersifat fleksibel terhadap kebutuhan medis yang
membawa kemaslahatan. Ketetapan ini memberi legitimasi bagi tenaga medis dan
pasien muslim untuk menjalankan prosedur rekonstruktif tanpa keraguan hukum,
sekaligus memperkuat nilai kemanusiaan dan keseimbangan antara kemajuan medis
serta prinsip syariat islam.

Diperlukan peningkatan pemahaman masyarakat dan tenaga medis mengenai
pandangan figih kontemporer terhadap bedah rekonstruktif agar tidak disalahartikan
sebagai tindakan kosmetik semata. Lembaga fatwa dan ulama perlu terus memperbarui
kajian hukum sesuai perkembangan kedokteran modern. Selain itu, kolaborasi antara
ulama, akademisi, dan praktisi medis penting dilakukan untuk merumuskan pedoman
praktik yang sesuai dengan prinsip maqasid al-syari‘ah, sehingga bedah rekonstruktif
dapat berjalan sesuai syariat sekaligus memberi manfaat medis dan sosial bagi umat
manusia.

Daftar Pustaka

April, M., & Saiin, A. (2021). Perfection of sex for the intersex (Khunsa) to get married:
Magasid Syariah perspective on corrective surgery. Al-Ahwal: Jurnal Hukum
Keluarga Islam, 14(2), 173-184.

Hamdan, M. A., Aminudin, H., Nur Najwa Hanani, A. R., Muhammad Faiz, M. S., & Syamsul
Azizul, M. (2021). The application of Maqasid-oriented approach in Islamic
bioethics: A case study on fatwa related to cosmetic, plastic and reconstructive
surgery. [IUM Medical Journal Malaysia, 20(1).

Hidayat, H., Amiruddin, M., Aktifa, A. F., Haryadi, M. C., & Azzahra, N. (2022). Terapi
bekam (hijamah) dalam perspektif Islam dan medis. Proceedings of International
Pharmacy Ulul Albab Conference and Seminar (PLANAR), 2, 77-84.
https://repository.uin-malang.ac.id/14908/

2367



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2362-2368 elSSN: 3024-8140

Nashichuddin, A., Ningsih, A. A., & Toifah, N. (2022). Implementasi integrasi Islam dan
kedokteran dalam tugas akhir mahasiswa (skripsi) pada Fakultas Kedokteran dan
[Imu Kesehatan UIN Maulana Malik Ibrahim Malang. Journal of Islamic Medicine,
6(01), 68-81. http://repository.uin-malang.ac.id/10627/

Susanti, N. (2024). Paradigma Dokter Ulul Albab, Sebuah Pendekatan Integratif dalam
Pendidikan Kedokteran Modern The Paradigm of the Ulul Albab Doctor, an
Integrative Approach in Modern Medical Education. Journal of Islamic Medicine,
8(2). http:/[repository.uin-malang.ac.id/23415/

Susanti, N., & Riskiyah, R. (2022). Integrasi nilai Islam dalam kurikulum pendidikan
kedokteran. Journal of Islamic Medicine, 6(01), 11-20. https://repository.uin-
malang.ac.id/10685/

2368



