
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 
Volume 3, Issue November, 2025 pp. 2362-2368     http://urj.uinmalang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2025 by Miftahul. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Bedah rekonstruktif dalam telaah pembahasan fiqih 
kontemporer: Telaah fiqih kontemporer terhadap bedah 
rekonstruktif dalam perspektif hukum islam 
 
Miftahul Afifah¹, Radhia Islamadina Zen², Muhammad Dimas Maulana³ 
¹²³ Program Studi Farmasi, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: 250703110131@student.uin-malang.ac.id 
 

A B S T R A K 
Perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi modern, 
khususnya di bidang kedokteran, melahirkan kemajuan 
signifikan, termasuk dalam bedah rekonstruktif yang 
bertujuan memperbaiki fungsi dan struktur tubuh akibat 
cacat, kecelakaan, atau penyakit. Namun, kemajuan ini 
memunculkan persoalan etik dan hukum Islam. Fiqih 
kontemporer hadir untuk menafsirkan ulang hukum Islam 
agar tetap adaptif terhadap perubahan zaman. Melalui 
pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah, tindakan medis seperti 
bedah rekonstruktif dianalisis berdasarkan nilai-nilai syariat. 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif deskriptif melalui studi kepustakaan terhadap literatur fiqih 
kontemporer, fatwa ulama, dan jurnal bioetika Islam. Hasil kajian menunjukkan bahwa ulama membedakan 
antara bedah kosmetik murni yang bersifat estetika dengan bedah rekonstruktif yang memiliki tujuan medis 
dan kemaslahatan psikologis. Dalam fiqih kontemporer, bedah rekonstruktif dikategorikan sebagai i‘ādah al-
khalq (mengembalikan ciptaan Allah pada kondisi asal), bukan taghyīr al-khalq (mengubah ciptaan Allah 
tanpa kebutuhan), sehingga hukumnya diperbolehkan bahkan dianjurkan jika membawa manfaat nyata bagi 
pasien. Prinsip ḥifẓ al-nafs (menjaga jiwa), raf‘ al-ḥaraj (menghilangkan kesulitan), dan ḥifẓ al-‘irdh (menjaga 
kehormatan) menjadi dasar kebolehannya. Penetapan hukum ini memberi dampak positif, baik secara medis 
maupun sosial-keagamaan, dengan menumbuhkan rasa aman bagi tenaga kesehatan dan pasien Muslim 
serta memperkuat penghormatan terhadap martabat manusia. Sinergi antara ulama, akademisi, dan praktisi 
medis diperlukan agar hukum Islam tetap relevan di era kedokteran modern. 

A B S T R A C T 
The development of modern science and technology, particularly in medicine, has led to significant 
advancements, including reconstructive surgery, which aims to restore bodily functions and structures 
damaged by congenital defects, accidents, or diseases. However, these advancements also raise ethical 
and legal questions within the framework of Islamic law. Contemporary fiqh seeks to reinterpret and 
adapt Islamic rulings to remain responsive to modern changes. Through the maqāṣid al-syarī‘ah 
(objectives of Islamic law) approach, medical practices such as reconstructive surgery are analyzed in light 
of Sharia principles. This study employs a qualitative descriptive method using library research focused on 
contemporary fiqh literature, scholars’ fatwas, and Islamic bioethics journals. The findings indicate that 
scholars distinguish between purely cosmetic surgery, which serves aesthetic purposes, and 
reconstructive surgery, which provides medical and psychological benefits. In contemporary Islamic 
jurisprudence, reconstructive surgery is classified as i‘ādah al-khalq (restoring God’s creation to its original 
state) rather than taghyīr al-khalq (altering God’s creation without necessity). Therefore, it is considered 
permissible and even recommended when it brings tangible benefits to the patient. The principles of ḥifẓ 
al-nafs (preservation of life), raf‘ al-ḥaraj (removal of hardship), and ḥifẓ al-‘irdh (protection of dignity) 
underpin its permissibility. This ruling positively impacts both medical and socio-religious fields, fostering 
confidence among Muslim healthcare providers and patients while upholding human dignity. 

Kata Kunci: 
Fikih kontemporer, hukum Islam, 
bedah rekonstruktif, maqāṣid al-
syarī‘ah, bioetika Islam, kemaslahatan 
umat. 

Keywords: 
Contemporary fiqh, Islamic law, 
reconstructive surgery, maqāṣid al-
syarī‘ah, Islamic bioethics, human 
dignity. 
 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2362-2368  eISSN: 3024-8140 

2363 
 

Collaboration between scholars, academics, and medical practitioners is essential to ensure that Islamic 
law remains relevant and beneficial in the era of modern medicine. 
 
 

Pendahuluan  

Dalam disiplin ilmu keislaman, fiqih (hukum Islam) menempati posisi yang sangat 
penting sebagai cabang ilmu yang membentuk cara pandang, sikap, dan praktik 
keagamaan umat Islam. Fiqih tidak hanya mengatur hubungan manusia dengan 
Tuhannya, tetapi juga mengatur interaksi sosial antarsesama dalam berbagai bidang 
kehidupan, seperti ekonomi, politik, kesehatan, dan lingkungan. Sebagai bentuk 
konkret dari syariat Islam, fiqih berfungsi menerjemahkan nilai-nilai Al-Qur’an dan 
Sunnah ke dalam aturan yang aplikatif, sehingga ajaran Islam dapat dijalankan secara 
menyeluruh dan kontekstual dalam kehidupan sehari-hari. Oleh karena itu, fiqih bukan 
hanya disiplin hukum yang kaku, tetapi juga sistem moral dan etika yang menuntun umat 
Islam untuk mewujudkan kemaslahatan di berbagai aspek kehidupan. 

Perkembangan hukum Islam menunjukkan bahwa fiqih memiliki sifat yang 
responsif, adaptif, dan terus berkembang seiring perubahan zaman. Sejak periode klasik 
hingga era modern, para ulama dan mujtahid senantiasa mencari solusi atas persoalan 
baru di masyarakat melalui metode ijtihad, qiyas, istihsan, dan maslahah mursalah, 
sehingga fiqih menjadi semacam living law yang dinamis dan relevan dengan realitas 
sosial. Pendekatan ini juga terlihat kajian (Hidayat et al., 2022) menekankan pentingnya 
integrasi antara perspektif Islam dan medis untuk menjaga kemaslahatan pasien. 
Fleksibilitas fiqih dalam menyesuaikan diri dengan kemajuan ilmu pengetahuan dan 
kebutuhan masyarakat membuktikan bahwa hukum Islam mampu memberikan 
pedoman yang adaptif terhadap perkembangan sosial dan kesehatan. 

Namun, sifat dinamis fiqih ini juga menghadirkan tantangan dan perdebatan di 
kalangan ulama serta pemikir Muslim, terutama dalam konteks relevansi dan aktualisasi 
hukum Islam di era modern. Kemajuan teknologi, globalisasi, dan perubahan nilai sosial 
menimbulkan persoalan-persoalan baru yang belum pernah dibahas secara eksplisit 
dalam sumber hukum klasik. Misalnya, isu-isu terkait rekayasa genetika, kedokteran 
modern, ekonomi digital, hingga bedah rekonstruktif, menuntut kehadiran fiqih yang 
lebih kontekstual dan solutif. Dalam menghadapi tantangan ini, hukum Islam dituntut 
untuk tetap berpegang pada sumber normatifnya—Al-Qur’an dan Sunnah—namun juga 
mampu menyesuaikan penerapannya dengan kebutuhan zaman tanpa kehilangan 
esensinya sebagai pedoman hidup umat. 

Dengan demikian, pengembangan fiqih di era kontemporer tidak hanya berkutat 
pada penafsiran teks, tetapi juga memerlukan pemahaman mendalam terhadap 
maqāṣid al-syarī‘ah (tujuan-tujuan hukum Islam). Pendekatan maqāṣidiyyah 
memungkinkan hukum Islam untuk selalu relevan, karena fokusnya bukan hanya pada 
bentuk hukum, melainkan pada tujuan kemaslahatan di balik setiap ketentuan syariat. 
Prinsip-prinsip seperti ḥifẓ al-nafs (menjaga jiwa), ḥifẓ al-‘aql (menjaga akal), dan ḥifẓ al-
‘irdh (menjaga kehormatan) menjadi landasan utama dalam merespons berbagai 
problematika modern (April & Saiin, 2021). Oleh sebab itu, keberlangsungan fiqih 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2362-2368  eISSN: 3024-8140 

2364 
 

sebagai ilmu yang hidup bergantung pada kemampuan umat Islam dalam 
menyeimbangkan antara teks normatif dan realitas kontemporer yang terus berubah. 

Relevansi Fiqih dalam Era Modern 

Fiqih sebagai salah satu cabang utama dalam ilmu keislaman memiliki posisi 
strategis dalam mengatur kehidupan manusia berdasarkan prinsip-prinsip ilahiah. Ia 
tidak sekadar dipahami sebagai kumpulan hukum, tetapi juga sebagai representasi dari 
kehendak allah swt yang bertujuan menghadirkan kemaslahatan (maṣlaḥah) dan 
keadilan di muka bumi. Melalui fiqih, islam menghadirkan sistem hukum yang 
menyentuh berbagai aspek kehidupan manusia secara komprehensif—mulai dari ibadah 
ritual hingga urusan sosial dan kemanusiaan. Karena itulah, fiqih sering disebut sebagai 
“roh” dari syariat yang menjembatani antara nilai-nilai wahyu dan kebutuhan realitas 
kehidupan manusia. 

Salah satu keistimewaan hukum islam adalah kemampuannya untuk 
menyesuaikan diri terhadap perubahan zaman tanpa kehilangan jati diri. Fiqih islam 
tumbuh dalam berbagai konteks budaya dan peradaban, menghasilkan ragam mazhab 
dan pandangan yang memperkaya khazanah pemikiran hukum islam. Keanekaragaman 
ini menunjukkan bahwa fiqih bukan sistem yang tertutup, melainkan terbuka terhadap 
dialog intelektual dan perkembangan sosial. Namun demikian, dinamika tersebut juga 
menimbulkan perbedaan pandangan mengenai batasan antara pembaruan dan 
penyimpangan, antara ijtihad yang konstruktif dan interpretasi yang berlebihan 
terhadap teks suci. 

Dalam konteks modern, perdebatan ini semakin mengemuka ketika fiqih 
dihadapkan pada persoalan-persoalan kontemporer yang tidak dijumpai pada masa 
klasik. Isu seperti hak reproduksi, teknologi medis, ekologi, dan etika kedokteran 
menuntut reinterpretasi terhadap hukum islam dengan mempertimbangkan prinsip 
kemaslahatan dan keadilan. Di sinilah pentingnya pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah, yaitu 
memahami hukum islam tidak hanya dari aspek tekstual, tetapi juga substansial, agar 
syariat islam tetap mampu menjawab tantangan zaman tanpa kehilangan nilai 
dasarnya(Hamdan et al., 2021). 

Dengan pendekatan tersebut, fiqih tidak lagi dipandang sebagai sistem hukum 
masa lalu, melainkan sebagai disiplin ilmu yang dinamis dan berorientasi pada 
kemanusiaan. Pembaruan fiqih menjadi kebutuhan mendesak agar hukum islam dapat 
memberikan kontribusi nyata bagi peradaban modern. Oleh karena itu, fiqih perlu terus 
dikembangkan melalui kajian interdisipliner—melibatkan bidang ilmu sosial, hukum 
positif, dan sains modern—agar mampu menjadi panduan moral dan hukum yang 
relevan di tengah perubahan global yang cepat. 

Pembahasan  

Hukum Islam merupakan sistem kaidah-kaidah ilahiah yang bersumber dari wahyu 
Allah SWT dan sunnah Rasulullah SAW, yang berfungsi sebagai pedoman hidup bagi 
manusia dalam mengatur seluruh aspek kehidupannya. Sistem hukum ini tidak hanya 
mengatur hubungan antara manusia dengan Tuhannya (ḥablun min Allāh), tetapi juga 
hubungan antar sesama manusia (ḥablun min al-nās). Kedua ranah ini saling melengkapi 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2362-2368  eISSN: 3024-8140 

2365 
 

untuk menciptakan keseimbangan spiritual dan sosial dalam kehidupan umat. Syariat 
dalam konteks ini diartikan sebagai seperangkat ketentuan yang bertujuan untuk 
mewujudkan kemaslahatan umum (maṣlaḥah ‘āmmah), menjaga ketertiban, dan 
menegakkan keadilan berdasarkan kehendak Allah SWT. Karena bersumber dari wahyu, 
hukum Islam bersifat tetap dalam prinsip, namun dinamis dan adaptif dalam 
penerapannya, sehingga mampu menyesuaikan diri terhadap perkembangan ilmu 
pengetahuan dan perubahan sosial sepanjang zaman. 

Dalam konteks modernitas, hukum Islam menunjukkan fleksibilitasnya terhadap 
kemajuan sains dan teknologi, termasuk dalam bidang kedokteran dan bioetika. Seiring 
berkembangnya kebutuhan manusia, muncul berbagai cabang ilmu medis yang 
menuntut peninjauan ulang terhadap ketentuan hukum Islam(Nashichuddin et al., 
2022). Salah satu cabang tersebut adalah bedah rekonstruktif, yang memiliki relevansi 
langsung dengan prinsip-prinsip dasar syariat, seperti ḥifẓ al-nafs (pemeliharaan jiwa) 
dan raf‘ al-ḥaraj (menghilangkan kesulitan). Oleh karena itu, hukum Islam tidak menolak 
inovasi medis, selama tujuannya selaras dengan nilai-nilai kemanusiaan dan tidak 
bertentangan dengan prinsip maqāṣid al-syarī‘ah(Susanti, 2024). 

Integrasi Fiqih dan Kedokteran: Etika dan Hukum Bedah Rekonstruktif dalam Islam 

1. Definisi dan tujuan bedah rekonstruktif dalam perspektif medis dan syariat 

Bedah rekonstruktif merupakan cabang ilmu kedokteran yang berfokus pada 
pemulihan fungsi tubuh serta perbaikan bentuk fisik akibat cacat bawaan, trauma, 
kecelakaan, atau penyakit tertentu. Tujuan utama dari prosedur ini bukan semata-
mata untuk memperindah penampilan, melainkan untuk mengembalikan 
kemampuan tubuh agar dapat berfungsi secara normal serta memulihkan kondisi 
psikologis pasien. Dalam hal ini, bedah rekonstruktif memiliki dimensi kemanusiaan 
yang sangat kuat karena menyentuh aspek kesehatan, kehormatan, dan martabat 
manusia. 

Dalam pandangan fiqih kontemporer, para ulama membedakan antara 
taghyīr al-khalq (mengubah ciptaan allah tanpa alasan yang dibenarkan) dan i‘ādah 
al-khalq (mengembalikan ciptaan allah pada keadaan asalnya). Bedah rekonstruktif 
termasuk kategori kedua, yaitu i‘ādah al-khalq, sehingga dibolehkan secara syar‘i 
karena bertujuan memulihkan ciptaan allah ke bentuk dan fungsi asalnya. 
Pendekatan ini sesuai dengan kaidah fiqih al-ḍarūrāt tubīḥ al-maḥẓūrāt (keadaan 
darurat dapat membolehkan yang terlarang) serta prinsip lā ḍarar wa lā ḍirār (tidak 
boleh menimbulkan bahaya bagi diri sendiri maupun orang lain). Dengan demikian, 
tindakan medis rekonstruktif tidak bertentangan dengan nilai islam, selama 
dilakukan untuk tujuan medis dan kemaslahatan, bukan sekadar kepentingan 
estetika(Susanti & Riskiyah, 2022). 

2. Penerapan maqāṣid al-syarī‘ah dalam penetapan hukum bedah rekonstruktif 

Dalam bioetika islam, prinsip maqāṣid al-syarī‘ah menjadi dasar utama dalam 
menilai keabsahan suatu tindakan medis. Terdapat lima tujuan utama syariat (al-
kulliyyāt al-khamsah), yaitu menjaga agama (ḥifẓ al-dīn), jiwa (ḥifẓ al-nafs), akal (ḥifẓ 
al-‘aql), keturunan (ḥifẓ al-nasl), dan harta (ḥifẓ al-māl). Bedah rekonstruktif secara 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2362-2368  eISSN: 3024-8140 

2366 
 

langsung berkaitan dengan dua di antaranya, yaitu ḥifẓ al-nafs dan ḥifẓ al-‘irdh 
(menjaga kehormatan). Pasien dengan cacat fisik berat sering mengalami 
gangguan psikis dan sosial, yang dapat mempengaruhi kesejahteraan hidupnya. 
Oleh karena itu, tindakan medis yang dapat memulihkan kondisi tersebut 
merupakan bagian dari ḥifẓ al-nafs, sebab ia menjaga kehidupan dan kesehatan 
manusia secara menyeluruh, baik fisik maupun mental. 

Fatwa-fatwa kontemporer, baik di level internasional maupun nasional, 
mendukung pandangan ini. Majelis ulama indonesia (mui), misalnya, 
memperbolehkan tindakan medis yang bersifat korektif dan rekonstruktif dengan 
tujuan memperbaiki fungsi organ tubuh, menghilangkan cacat, atau memulihkan 
kondisi fisik yang rusak karena penyakit atau kecelakaan. Namun, mui menegaskan 
larangan terhadap operasi yang bertujuan mengubah identitas biologis atau bentuk 
tubuh secara berlebihan untuk alasan estetika semata. Dengan demikian, garis 
batas antara tindakan medis yang dibolehkan dan yang dilarang terletak pada niat 
dan tujuan dilakukannya operasi tersebut(Hamdan et al., 2021). 

3. Pandangan fiqih kontemporer dan implikasi etis 

Dalam fiqih kontemporer, diskursus mengenai bedah rekonstruktif 
menunjukkan adanya keseimbangan antara penghormatan terhadap ciptaan allah 
dan penghargaan terhadap kemampuan manusia dalam berikhtiar memperbaiki 
kerusakan tubuh. Ulama seperti yusuf al-qaradawi dan wahbah al-zuhaili 
menegaskan bahwa islam tidak menolak perkembangan teknologi kedokteran 
selama tujuannya adalah i‘ādah al-khalq dan bukan taghyīr al-khalq. Hal ini 
menunjukkan bahwa islam sangat menghargai usaha manusia dalam memulihkan 
kesehatan dan fungsi tubuh, karena hal itu sejalan dengan prinsip raḥmatan lil-
‘ālamīn. 

Selain itu, dari sisi etika, tenaga medis yang melakukan bedah rekonstruktif 
memiliki tanggung jawab moral untuk memastikan bahwa tindakan tersebut tidak 
melanggar batas syar‘i dan dilakukan dengan tujuan kemanusiaan. Dokter muslim 
harus memegang prinsip amanah dan ihsan dalam praktiknya, memastikan bahwa 
setiap tindakan medis membawa manfaat dan tidak menimbulkan mudarat. Oleh 
karena itu, hukum islam tidak hanya menilai aspek fisik dari tindakan medis, tetapi 
juga menimbang aspek moral, psikologis, dan sosial yang melekat pada setiap 
keputusan medis tersebut. 

4. Relevansi bedah rekonstruktif dengan spirit kemaslahatan islam 

Kajian-kajian modern menunjukkan bahwa bedah rekonstruktif memiliki 
peran penting dalam meningkatkan kualitas hidup pasien, baik secara medis 
maupun psikologis. Pasien dengan kelainan fisik atau kerusakan organ sering 
mengalami tekanan sosial, kehilangan kepercayaan diri, dan bahkan depresi. 
Dengan demikian, tindakan rekonstruktif tidak hanya menjadi solusi medis, tetapi 
juga bentuk empati syar‘i yang merefleksikan rahmat islam terhadap umat manusia. 
Dalam konteks maqāṣid al-syarī‘ah, operasi ini termasuk dalam kategori darūrah 
(keadaan darurat) atau ḥājah (kebutuhan mendesak), karena menyangkut 
keselamatan jiwa dan kehormatan manusia. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2362-2368  eISSN: 3024-8140 

2367 
 

Oleh sebab itu, bedah rekonstruktif dapat dipandang sebagai wujud nyata 
penerapan prinsip kemaslahatan (maṣlaḥah mursalah) dalam hukum islam. Ia 
menunjukkan bahwa syariat tidak mengekang kemajuan sains, tetapi justru 
mengarahkan agar kemajuan tersebut digunakan untuk kemanfaatan umat. 
Dengan demikian, fiqih kontemporer berperan penting dalam menjembatani antara 
nilai-nilai normatif islam dan realitas praktis kehidupan modern. Bedah 
rekonstruktif bukan hanya tindakan medis yang sah secara hukum, tetapi juga 
perwujudan dari semangat islam yang mendorong pemeliharaan kesehatan, 
kesejahteraan, dan martabat manusia secara utuh. 

Kesimpulan dan Saran  

Berdasarkan kajian fiqih kontemporer dan perkembangan kedokteran, dapat 
disimpulkan bahwa bedah rekonstruktif termasuk tindakan medis yang diperbolehkan 
bahkan dianjurkan dalam islam selama bertujuan memulihkan fungsi tubuh dan menjaga 
martabat manusia. Ulama menempatkannya sebagai i‘ādah al-khalq (mengembalikan 
ciptaan pada kondisi asal), bukan taghyīr al-khalq (mengubah ciptaan tanpa kebutuhan). 
Landasan hukumnya berpijak pada prinsip ḥifẓ al-nafs, raf‘ al-ḥaraj, dan ḥifẓ al-‘irdh, yang 
menunjukkan bahwa hukum islam bersifat fleksibel terhadap kebutuhan medis yang 
membawa kemaslahatan. Ketetapan ini memberi legitimasi bagi tenaga medis dan 
pasien muslim untuk menjalankan prosedur rekonstruktif tanpa keraguan hukum, 
sekaligus memperkuat nilai kemanusiaan dan keseimbangan antara kemajuan medis 
serta prinsip syariat islam. 

Diperlukan peningkatan pemahaman masyarakat dan tenaga medis mengenai 
pandangan fiqih kontemporer terhadap bedah rekonstruktif agar tidak disalahartikan 
sebagai tindakan kosmetik semata. Lembaga fatwa dan ulama perlu terus memperbarui 
kajian hukum sesuai perkembangan kedokteran modern. Selain itu, kolaborasi antara 
ulama, akademisi, dan praktisi medis penting dilakukan untuk merumuskan pedoman 
praktik yang sesuai dengan prinsip maqāṣid al-syarī‘ah, sehingga bedah rekonstruktif 
dapat berjalan sesuai syariat sekaligus memberi manfaat medis dan sosial bagi umat 
manusia. 

Daftar Pustaka 

April, M., & Saiin, A. (2021). Perfection of sex for the intersex (Khunṡa) to get married: 
Maqāṣid Syarīah perspective on corrective surgery. Al-Ahwal: Jurnal Hukum 
Keluarga Islam, 14(2), 173–184. 

Hamdan, M. A., Aminudin, H., Nur Najwa Hanani, A. R., Muhammad Faiz, M. S., & Syamsul 
Azizul, M. (2021). The application of Maqasid-oriented approach in Islamic 
bioethics: A case study on fatwa related to cosmetic, plastic and reconstructive 
surgery. IIUM Medical Journal Malaysia, 20(1). 

Hidayat, H., Amiruddin, M., Aktifa, A. F., Haryadi, M. C., & Azzahra, N. (2022). Terapi 
bekam (hijamah) dalam perspektif Islam dan medis. Proceedings of International 
Pharmacy Ulul Albab Conference and Seminar (PLANAR), 2, 77–84. 
https://repository.uin-malang.ac.id/14908/ 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2362-2368  eISSN: 3024-8140 

2368 
 

Nashichuddin, A., Ningsih, A. A., & Toifah, N. (2022). Implementasi integrasi Islam dan 
kedokteran dalam tugas akhir mahasiswa (skripsi) pada Fakultas Kedokteran dan 
Ilmu Kesehatan UIN Maulana Malik Ibrahim Malang. Journal of Islamic Medicine, 
6(01), 68–81. http://repository.uin-malang.ac.id/10627/ 

Susanti, N. (2024). Paradigma Dokter Ulul Albab, Sebuah Pendekatan Integratif dalam 
Pendidikan Kedokteran Modern The Paradigm of the Ulul Albab Doctor, an 
Integrative Approach in Modern Medical Education. Journal of Islamic Medicine, 
8(2). http://repository.uin-malang.ac.id/23415/ 

Susanti, N., & Riskiyah, R. (2022). Integrasi nilai Islam dalam kurikulum pendidikan 
kedokteran. Journal of Islamic Medicine, 6(01), 11–20. https://repository.uin-
malang.ac.id/10685/ 

 

 

 

 
 


