Maliki Interdisciplinary Journal (ML) elSSN: 3024-8140
Volume 3, Issue November, 2025 pp. 166-170 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Fikih kesehatan: Alasan darurat dalam telaah vaksinasi di
masa pandemi

Rocky Marcelino George Wonda', Muhammaad Amiruddin, Lc. M.Pd.?, Salma Aqila
Huwaida3, Azkia Chairina*

¥»34 Program Studi Farmasi, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: 250703110105@student.uin-malang.ac.id

Kata Kunci: ABSTRAK
Fikih kesehatan; darurat; Pandemi COVID-19 menyebabkan krisis kesehatan global yang menuntut
vaksinasi; maqasid al- upaya pencegahan efektif, salah satunya melalui vaksinasi massal.
syari’ah; covid-19 Dalam Islam, vaksinasi perlu ditinjau dari hukum syariat, terutama
terkait kehalalan bahan, kondisi darurat (adh-dharurah), dan tujuan
Keywords: syariat (magqdsid al-syari‘ah). Penelitian ini mengkaji kebolehan vaksin
Health jurisprudence; dari perspektif figh kesehatan dengan menyoroti kaidah “al-dharurat
emergency; vaccination; tubih al-mahdhurat” yang berarti keadaan darurat membolehkan hal
magqasid al-syari'ah; covid-19 yang terlarang. Metode yang digunakan ialah studi literatur terhadap

fatwa ulama, keputusan MUI, dan sumber figh kontemporer. Hasilnya
menunjukkan bahwa vaksin yang mengandung unsur non-halal diperbolehkan jika tidak ada alternatif halal
dan bertujuan melindungi jiwa manusia. Prinsip hifz al-nafs menjadi dasar utama pembolehan tersebut.
Kesimpulannya, hukum Islam bersifat fleksibel dan mampu menyesuaikan diri dengan kondisi darurat demi
kemaslahatan dan keselamatan umat.

ABSTRACT

The COVID-19 pandemic has created a global health crisis that requires effective preventive measures such
as mass vaccination. In Islam, vaccination must be evaluated based on Sharia principles, especially
concerning halal status, necessity (adh-dharurah), and the objectives of Islamic law (maqasid al-syari‘ah).
This study examines the permissibility of vaccines from the perspective of Islamic health jurisprudence,
focusing on the principle “al-dharurat tubih al-mahdhurat”—necessity permits the prohibited. Using a
literature review of fatwas, MUI rulings, and contemporary figh sources, the study finds that vaccines
containing non-halal elements are allowed if no halal alternatives exist and they serve to protect human
life. The hifz al-nafs principle forms the foundation of this allowance. In conclusion, Islamic law is flexible
and adaptive, providing solutions that prioritize public welfare and safety in emergency health situations.

Pendahuluan

Pandemi COVID-19 benar-benar mengubah cara hidup kita. Semua orang
merasakannya dari yang tinggal di kota besar sampai di pelosok desa. Sekolah tutup,
pekerjaan pindah ke rumah, ibadah dibatasi, dan yang paling terasa adalah banyaknya
orang yang jatuh sakit bahkan meninggal. Rumah sakit penuh, tenaga kesehatan
kewalahan, dan semua orang hidup dalam rasa takut tertular. Pandemi ini juga
membawa beban psikologis tersembunyi bagi keluarga—mulai dari stres, kecemasan,
hingga kelelahan emosional—yang muncul akibat perubahan mendadak dalam rutinitas

@ @ @ @ This is an open access article under the CC BY-INC-S.A license.
BY NC SA Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Manlana Malik 1brabim Malang.




Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 166-170 elSSN: 3024-8140

dan tekanan sosial yang berkepanjangan(Fu’ady, 2025). Dalam kondisi seperti itu, vaksin
datang sebagai harapan baru untuk melindungi diri dari virus.

Tapi kenyataannya, tidak semua orang langsung percaya dengan vaksin. Di
kalangan umat Islam, banyak yang bertanya-tanya: “Apakah vaksin ini halal? Apakah
aman untuk tubuh?”” Keraguan makin besar karena banyak informasi simpang siur yang
beredar di media sosial. Ada yang bilang vaksin mengandung bahan haram, ada yang
takut efek sampingnya, ada juga yang merasa tidak perlu karena merasa sehat. Padahal,
semakin banyak orang menolak vaksin, semakin lama pandemi ini selesai.

Di sinilah pentingnya memahami ajaran Islam dengan benar. Islam adalah agama
yang sangat menjunjung tinggi keselamatan jiwa. Dalam ajaran figh, ada satu prinsip
penting yang sering dijadikan acuan dalam kondisi genting, yaitu kaidah “al-dharurat
tubih al-mahdhurat,” artinya dalam keadaan darurat, hal-hal yang sebelumnya dilarang
bisa menjadi boleh. Jadi, kalau suatu bahan dalam vaksin belum sepenuhnya halal tetapi
digunakan untuk menyelamatkan nyawa, maka hukumnya bisa dibolehkan. Prinsip ini
bukan hal baru bahkan sejak dulu para ulama telah memakainya untuk menjawab
berbagai masalah kesehatan dan kehidupan sehari-hari.

Artinya, vaksinasi bukan hanya soal medis, tapi juga soal kewajiban menjaga diri
dan orang lain. Dalam Islam, menjaga kesehatan bukan sekadar anjuran, tapi bagian dari
tanggung jawab. Kalau kita mau melindungi keluarga, teman, dan orang-orang di sekitar
kita, maka ikut vaksin adalah salah satu bentuk ikhtiar. Bukan karena ikut-ikutan
pemerintah atau dunia barat, tapi karena kita sadar bahwa menjaga nyawa adalah
perintah agama.

Pembahasan

Cara Pandang Hukum Islam terhadap Keabsahan Vaksin: Antara Halal, Darurat, dan
Tujuan Syariat

Dalam Islam, soal halal dan haram bukan sekadar urusan makanan, tetapijuga obat
dan vaksin. Prinsip dasarnya sederhana: segala sesuatu pada asalnya halal, kecuali ada
dalil yang melarangnya. Itu artinya vaksin boleh digunakan selama tidak jelas-jelas haram
atau mengandung unsur najis. Namun dalam dunia medis modern, tidak semua bahan
baku vaksin bisa dipastikan suci secara syariat. Beberapa vaksin diproduksi
menggunakan enzim babi atau media pertumbuhan dari hewan yang tidak disembelih
secara syariat. Sebagaimana dijelaskan oleh (Firdausy & Wijaya, 2020) pengembangan
vaksin COVID-19 sendiri menghadirkan persoalan etis dan kehalalan karena masih
adanya bahan biologis dari sumber hewani, sehingga diperlukan kolaborasi antara
ilmuwan dan ulama untuk memastikan kesesuaian dengan prinsip syariat. Di sinilah figh
bekerja untuk mencari jalan keluar, bukan untuk menghalangi (Latief, 2021).

Majelis Ulama Indonesia (MUI) mengambil posisi yang cukup moderat. Dalam
fatwanya mengenai vaksin Sinovac, MUl menyatakan vaksin tersebut halal karena hasil
audit menunjukkan tidak ada unsur najis di dalamnya. Tetapi untuk vaksin lain seperti
AstraZeneca atau Cansino yang memang ada unsur babinya, MUI tidak otomatis
mengharamkan. Mereka katakan, pada dasarnya haram, tetapi boleh digunakan
karena darurat yaitu keadaan mendesak untuk menyelamatkan jiwa manusia.

167



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 166-170 elSSN: 3024-8140

Menariknya, MUI tidak terlalu mengandalkan konsep istihalah (perubahan zat secara
kimia), yang sering digunakan ulama luar negeri untuk membolehkan sesuatu yang
asalnya haram. MUI lebih memilih jalur “boleh karena kebutuhan mendesak” daripada
“boleh karena zatnya sudah berubah” (Safrida et al., 2022).

Konsep darurat ini memang sangat penting dalam figh kesehatan. Ada kaidah
klasik yang berbunyi, “al-dharurat tubih al-mahzurat” keadaan darurat membolehkan
hal yang terlarang. Artinya, kalau tidak disuntik maka nyawa bisa terancam, maka lebih
baik menerima bahan yang sedikit bermasalah daripada membiarkan bahaya lebih besar
datang. Tapi hukum Islam juga tidak memberi cek kosong ada pembatasannya. Kaidah
lainnya mengatakan “darurat itu hanya sebatas kebutuhan”. Jadi kalau nanti tersedia
vaksin halal yang kualitasnya sama, maka penggunaan vaksin non-halal harus
ditinggalkan (Muamar & Basuki, 2023).

Selain halal-haram dan darurat, ada satu pendekatan penting lainnya: maqasid al-
syari‘ah, atau tujuan-tujuan utama dari hukum Islam. Para ulama menyebut ada lima
tujuan inti syariat, dan salah satunya adalah menjaga jiwa (hifz al-nafs). Jika vaksin
terbukti bisa melindungi manusia dari penyakit dan kematian, maka vaksinasi
sebenarnya masuk dalam misi utama agama: melindungi kehidupan. Karena itu, banyak
ulama dunia bahkan mengatakan vaksin bukan sekadar boleh, tapi bisa menjadi sangat
dianjurkan atau bahkan waijib jika situasinya mengancam orang banyak. Meskipun MUI
di Indonesia cenderung menggunakan status “mubah bersyarat”, ruh dari fatwa-fatwa
tersebut tetap sama: vaksin adalah bagian dari ikhtiar menjaga nyawa (Hafidzi, 2020).

Kesimpulannya, hukum Islam tidak kaku dalam menghadapi perkembangan
sains. Prinsip halal tetap dijaga, tapi ketika keselamatan jiwa dipertaruhkan, Islam
memberikan ruang luas untuk pertimbangan medis dan sosial. Vaksin yang asalnya
haram bisa berubah status menjadi boleh, bahkan harus, ketika tujuannya adalah
melindungi manusia. Di sinilah kita bisa melihat bahwa syariat bukan penghalang
teknologi, tapi penuntun agar penggunaan teknologi tetap selaras dengan nilai
kemanusiaan dan ketakwaan (Ismail et al., 2021).

Penerapan Kaidah “Keadaan Darurat Membolehkan yang Terlarang” dalam Kasus
Vaksin COVID-19

Pandemi COVID-19 membuka mata banyak orang bahwa hukum agama harus
bisa menjawab realitas, bukan berhenti pada teks. Ketika virus menyebar dengan cepat
dan menewaskan banyak orang, para ulama di seluruh dunia sepakat bahwa menjaga
nyawa adalah prioritas terbesar. Maka muncullah penerapan kaidah “al-dhardrat tubih
al-mahzarat” dalam konteks vaksinasi. Kaidah ini tidak hanya slogan, tapi benar-benar
diterapkan secara konkret dalam berbagai fatwa (Muamar & Basuki, 2023).

Cara penerapannya cukup logis. Pertama, ditetapkan dulu bahwa pandemi
adalah darurat syar‘iyyah, yaitu keadaan bahaya besar yang diakui syariat. Kedua, dilihat
apakah ada solusi lain selain vaksin. Karena tidak ada cara lain yang lebih efektif, maka
vaksin dianggap satu-satunya jalan. Ketiga, jika vaksin mengandung unsur haram, maka
hukumnya bisa berubah dari haram menjadi boleh, selama tujuannya untuk
menyelamatkan jiwa (Ni’mah & Syufa’at, 2021).

168



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 166-170 elSSN: 3024-8140

MUI dalam Fatwa Nomor 14 Tahun 2021 tentang vaksin AstraZeneca adalah
contoh nyata. Mereka secara terbuka mengatakan bahwa bahan vaksin itu mengandung
unsur babi. Tapi MUI juga menyatakan boleh digunakan karena situasi pandemi
termasuk darurat syar‘iyyah, dan manfaatnya jauh lebih besar daripada mudaratnya.
Logika ini sejalan dengan pandangan ulama dunia, seperti International Islamic Figh
Academy yang bahkan menegaskan bahwa pemerintah boleh mewajibkan vaksin demi
kemaslahatan umum (Akbar & Islamy, 2022).

Tetapi sekali lagi, figh tidak membiarkan darurat menjadi alasan permanen.
Kaidah lainnya menyebut, “darurat itu hanya berlaku selama daruratnya masih ada”.
Kalau nanti ada vaksin halal yang lebih baik, maka yang non-halal tidak boleh lagi
digunakan. Prinsip ini menunjukkan bahwa Islam fleksibel, tapi tetap disiplin (Latief,
2021).

Selain darurat, ada konsep maslahah (kemanfaatan umum) dan figh prioritas.
Dalam konteks pandemi, menjaga nyawa jutaan orang jauh lebih penting daripada
mempertahankan larangan terhadap satu bahan produksi. Singkatnya, jangan sampai
terlalu fokus pada keharaman kecil tetapi melupakan kemudaratan besar. Inilah yang
disebut fikih al-awlawiyyat mendahulukan yang lebih penting (Azmi, 2021).

Jadi, penerapan kaidah “al-dhardrat tubih al-mahzirat” dalam kasus vaksinasi
bukan sekadar trik hukum, tetapi bentuk nyata dari kasih sayang Islam terhadap
kehidupan manusia. Syariat tidak ingin umatnya kaku dan membahayakan diri sendiri.
Justru Islam mengajarkan agar akal sehat dan nurani tetap berjalan bersama teks
agama. Dengan cara inilah figh bisa terus relevan dalam menghadapi zaman yang
berubah dengan cepat

Kesimpulan dan Saran

Berdasarkan pembahasan di atas, dapat disimpulkan bahwa vaksinasi COVID-19
tidak hanya menjadi persoalan medis, tetapi juga memiliki dimensi keagamaan yang
penting dalam konteks hukum Islam. Prinsip dasar figh menunjukkan bahwa Islam
adalah agama yang fleksibel dan sangat menjunjung tinggi keselamatan jiwa manusia
(hifz al-nafs). Kaidah “al-dhardrat tubih al-mahzarat” memberikan ruang bagi umat Islam
untuk menerima vaksin, meskipun terdapat unsur yang secara asal haram, selama
tujuannya adalah untuk menyelamatkan nyawa dan mencegah bahaya yang lebih besar.
Pendekatan maqasid al-syari‘ah menegaskan bahwa vaksinasi termasuk dalam bentuk
ikhtiar yang sesuai dengan tujuan syariat, yaitu menjaga kehidupan dan kemaslahatan
umat. Dengan demikian, hukum Islam bukanlah penghalang bagi kemajuan sains dan
teknologi, melainkan pedoman moral yang menuntun agar penerapannya tetap sejalan
dengan nilai kemanusiaan dan ketakwaan.

Adapun saran yang dapat diberikan adalah pentingnya sinergi antara ulama,
tenaga medis, dan pemerintah dalam memberikan edukasi publik mengenai hukum dan
manfaat vaksinasi. Sosialisasi yang berbasis pada pendekatan ilmiah sekaligus
keagamaan perlu diperkuat agar masyarakat memahami bahwa vaksin bukan sekadar
upaya medis, tetapi juga bentuk tanggung jawab moral dan spiritual. Selain itu, riset
untuk mengembangkan vaksin halal perlu terus didorong agar umat Islam memiliki

169



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 166-170 elSSN: 3024-8140

pilihan yang lebih sesuai dengan prinsip syariat. Di sisi lain, masyarakat diharapkan dapat
bersikap kritis namun rasional dalam menerima informasi, terutama di era media digital,
agar tidak mudah terpengaruh oleh hoaks atau isu yang menyesatkan terkait vaksin.
Dengan kolaborasi dan kesadaran bersama, vaksinasi dapat menjadi bentuk nyata
pengamalan nilai Islam dalam menjaga keselamatan dan kesehatan umat.

Daftar Pustaka

Akbar, W., & Islamy, A. (2022). Fikih Prioritas dalam Fatwa Kehalalan Vaksin Covid-19 di
Indonesia. Al Igtishod: Jurnal Pemikiran Dan Penelitian Ekonomi Islam, 10(2), 37-
54.

Azmi, M. (2021). Covid-19 vaccination in Malang City as an Implementation of religious
moderation from the perspective of Islamic Law. NUR EL-ISLAM: Jurnal
Pendidikan Dan Sosial Keagamaan, 8(2), 105-125. http://repository.uin-
malang.ac.id/10495/

Firdausy, A. F.,, & Wijaya, D. (2020). Potensi pengembangan vaksin covid-19.
http://repository.uin-malang.ac.id/9221/

Fu’ady, M. A. (2025). Uncovering the invisible burden: A narrative review of the
psychological impact of covid-19 on families. http:/[repository.uin-
malang.ac.id/23755/

Hafidzi, A. (2020). Kewajiban Penggunaan Vaksin: Antara Legalitas dan Formalitas
Perspektif Magashid Syariah. Jurnal Pemikiran Hukum Dan Hukum Islam, 11.

Ismail, A. M., Hasbullah, M., Subri, I. M., Mutalib, L. A., Awang, M. S., & Naeem, S. H. M.
T. (2021). Figh Awlawiyyat In The Determination Of Fatwa Related To Covid-19:
An Analysis Of Selected Fatwa: Figh Awlawiyyat Dalam Fatwa Berkaitan Covid-19:
Analisis Fatwa Terpilih. Al-Qanatir: International Journal of Islamic Studies, 23(1),
1-21.

Latief, H. M. A. (2021). Darurat Vaksin, Fatwa Mui Dan Tinjauan Fikih Daruri (Studi Kasus
Fatwa Vaksin Covid-19 Di Indonesia). Istinbath, 20(2), 241-261.

Muamar, M., & Basuki, S. P. H. (2023). Implementasi Kaidah Fikih “Al-Dararat Tubihu Al-
Mahzurat” dalam Program Vaksinasi di Indonesia Menggunakan Vaksin
AsrtaZeneca. Alhamra Jurnal Studi Islam, 4(1), 31-43.

Ni’mah, A. M., & Syufa’at, S. (2021). Legalitas Impor Vaksin Covid-19 Perspektif Magashid
Syariah. Volksgeist: Jurnal IlImu Hukum Dan Konstitusi, 4(1), 11-24.

Safrida, S., Aksa, F. N., & Saifullah, T. (2022). Tinjauan Hukum Islam Terhadap Fatwa Mui
No 02 Tahun 2021 Tentang Kehalalan Vaksin Covid-19 Sinovac. Jurnal llmiah
Mahasiswa Fakultas Hukum Universitas Malikussaleh, 5(2).

170



