Maliki Interdisciplinary Journal (ML) elSSN: 3024-8140
Volume 3, Issue November, 2025 pp. 199-206 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Lahirnya Pancasila : Pembentukan Pancasila Sembilan
dan Piagam Jakarta

Jingga Cinta Katriya (250501110122)
Program Studi Manajemen, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: 250501110122@student.uin-malang.ac.id

Kata Kunci: ABSTRAK
Pancasila, ideologi, Pancasila merupakan ideologi dasar bangsa Indonesia yang lahir dari
kebangsaan, persatuan, proses historis dan filosofis yang panjang. Ideologi ini tidak hanya
filsafat politik berfungsi sebagai dasar negara, tetapi juga sebagai pedoman moral dan
politik yang mempersatukan keragaman masyarakat Indonesia. Artikel
Keywords: ini membahas latar belakang pembentukan ideologi Pancasila dengan
Pancasila, ideology, menelusuri akar nilai-nilai lokal, dinamika sosial-politik pra-kemerdekaan,
nationalism, unity, serta semangat kompromi para pendiri bangsa. Hasil kajian menunjukkan
political philosophy. bahwa Pancasila adalah hasil sintesis antara nilai religius, kemanusiaan,

dan kebangsaan yang dirumuskan melalui dialog dan musyawarah. Oleh

karena itu, Pancasila memiliki makna yang terus relevan sebagai panduan
etika dan ideologi nasional dalam menjaga keutuhan bangsa serta menghadapi tantangan global yang
semakin kompleks.

ABSTRACT

Pancasila is the fundamental ideology of Indonesia, born from a long historical and philosophical process.
It functions not only as the foundation of the state but also as a moral and political guide that unites the
diversity of Indonesian society. This article explores the background of Pancasila’s formation by tracing
its roots in local values, pre-independence socio-political dynamics, and the spirit of compromise among
the nation’s founders. The study reveals that Pancasila represents a synthesis of religious, humanistic, and
national values formulated through dialogue and deliberation. Therefore, Pancasila remains highly
relevant as an ethical and ideological foundation for maintaining national unity and addressing the
complex challenges of modern society.

Pendahuluan

Sebagai negara yang terdiri dari ribuan pulau, ratusan suku bangsa, berbagai
agama dan kepercayaan, Indonesia selalu menghadapi kesulitan untuk memperkuat
persatuan dan identitasnya. Dalam situasi pluralitas seperti ini, kebutuhan akan sebuah
dasar yang dapat menyatukan seluruh bangsa menjadi sangat penting. Ideologi nasional
berasal dari tata nilai yang menyatukan warga negara dalam kerangka negara. Di sinilah
Pancasila muncul sebagai ideologi negara yang bersifat historis, filosofis, dan normatif.
Pancasila bukan hanya menjadi "dasar negara" konstitusional, tetapi juga sebagai
landasan moral dan identitas kebangsaan yang menyatukan rakyat Indonesia, menurut
studi di UIN Malang(Baihagqi, 2023).

@ @ @ @ This is an open access article under the CC BY-INC-S.A license.
BY NC SA Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Manlana Malik 1brabim Malang.




Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 199-206 elSSN: 3024-8140

Selain itu, ada dua komponen utama yang membentuk latar belakang munculnya
Pancasila: akar historis bangsa dan kebutuhan sosial-politik bangsa. Selama bertahun-
tahun, masyarakat Nusantara telah mengembangkan prinsip-prinsip luhur seperti
gotong royong, musyawarah, persatuan, dan keadilan sosial. Sekarang, prinsip-prinsip
ini diartikulasikan ulang dalam konteks negara. Sebuah penelitian yang dipublikasikan di
repositori UIN Malang menunjukkan bahwa pembentukan Pancasila mengakomodasi
nilai-nilai konvensional dalam konteks negara bangsa kontemporer (Mulyoto, 2021). Di
sisi sosial-politik, ideologi nasional yang mampu menyatukan dan menuntun kehidupan
berbangsa dan bernegara diperlukan, karena Indonesia yang akan merdeka akan
menghadapi tantangan dan pluralitas hegemonik dari kolonialisme dan ideologi
luar(Fanani, 2025).

Dalam rumusan Pancasila, yang dianggap sebagai kesepakatan nasional, kedua
elemen ini akar budaya lokal dan tantangan nasional bertemu: nilai-nilai keagamaan,
kemanusiaan, persatuan, kerakyatan, dan keadilan sosial dijadikan pijakan bersama.
Dalam situasi ini, Pancasila berfungsi sebagai ikatan sosial dan "pemersatu bangsa",
menerima keragaman dengan cara yang inklusif dan memastikan bahwa perbedaan
tidak memecah tetapi memperkaya (Tinasyah, 2025). Oleh karena itu, makalah ini akan
menyelidiki latar belakang pembentukan ideologi Pancasila dari perspektif historis,
filosofis, dan sosial-politik. Tujuannya adalah untuk mendapatkan pemahaman yang
lebih mendalam tentang mengapa Pancasila sangat penting bagi bangsa Indonesia.

Latar Belakang Ideologi Pancasila

Latar belakang ideologi Pancasila dapat dikaitkan dengan sejarah panjang
perjuangan rakyat Indonesia untuk menemukan dasar negara yang mampu menyatukan
semua aspek masyarakatnya yang heterogen. Melalui proses percakapan, perselisihan,
dan persetujuan antara berbagai kelompok politik, agama, dan sosial menjelang
kemerdekaan, Pancasila muncul. Dalam situasi ini, Pancasila dianggap sebagai
kesepakatan nasional yang berfungsi sebagai dasar ideologis dan filosofis bangsa
Indonesia. Jurnal Pancasila sebagai Ideologi Bangsa Indonesia menyatakan bahwa
Pancasila berasal dari refleksi historis dan nilai-nilai kehidupan masyarakat Indonesia
yang telah lama menjunjung tinggi semangat gotong royong, keadilan sosial, dan
religiusitas sebagai fondasi kehidupan berbangsa (Mulyoto, 2021).

Sumber sejarah Pancasila dapat ditemukan dalam berbagai sumber nilai yang ada
dalam kebudayaan Indonesia. Tradisi lokal telah lama mengandung nilai-nilai seperti
musyawarah, persatuan, dan keseimbangan sosial. Namun, nilai-nilai ini kemudian
dirumuskan kembali dalam konteks negara modern. Sebaliknya, perkembangan
pemikiran politik global dan pengaruh nilai-nilai keagamaan, terutama Islam,
mempengaruhi pembentukan ideologi Pancasila. (Faslah, 2025) menegaskan bahwa
Pancasila tidak hanya berfungsi sebagai dasar negara, tetapi juga sebagai panduan
hidup berbangsa yang merefleksikan keseimbangan antara nilai-nilai religius dan
kemanusiaan. Banyak sumber yang menyatakan bahwa Pancasila adalah produk dari
kombinasi nilai-nilai universal yang berasal dari agama dengan kebudayaan nasional
yang inklusif. Sebagai kesimpulan, Pancasila bukanlah ideologi yang sekuler dalam arti
memisahkan agama dari kehidupan publik. Sebaliknya, Pancasila adalah sebuah ideologi

200



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 199-206 elSSN: 3024-8140

yang menempatkan nilai ketuhanan sebagai landasan moral dan spiritual untuk
kehidupan bernegara(Baihagqi, 2023).

Pancasila berkembang menjadi bukan hanya dasar negara tetapi juga ideologi
pemersatu yang menyatukan keragaman agama, etnis, dan budaya Indonesia. Ada nilai-
nilai yang berfungsi sebagai pedoman bagi kehidupan sosial-politik dan politik dari
bangsa yang plural. Pancasila memiliki kekuatan integratif karena ia mampu menerima
perbedaan dan mendorong keharmonisan sosial. Pancasila menjadi "lem sosial" yang
menjaga stabilitas dan kolaborasi nasional di tengah ancaman ideologis di dalam
maupun di luar negeri melalui prinsip persatuan dan keadilan sosial. Pancasila masih
relevan sebagai dasar penyelenggaraan negara dan arah pembangunan nasional karena
fungsi integratif ini (Adityo, 2017).

Meskipun demikian, jalan ideologi Pancasila tidak selalu mulus. Seringkali dalam
sejarah politik Indonesia, Pancasila menjadi arena perselisihan antara berbagai kekuatan
ideologis. Salah satu dinamika penting dalam pembentukan identitas ideologis bangsa
adalah perdebatan antara nasionalis dan Islam tentang posisi agama dalam Pancasila.
Dalam studinya tentang Islam dan Pancasila dalam Perdebatan Ormas-Ormas Islam,
disitu menjelaskan bahwa ada beberapa ormas Islam yang menganggap Pancasila perlu
disesuaikan dengan nilai-nilai syariat, sementara yang lain menganggap Pancasila sudah
mencerminkan nilai-nilai Islam secara substansial. Pada akhirnya, setelah berbagai
proses perundingan dan persetujuan, Pancasila diterima sebagai titik temu yang dapat
menerima semua golongan tanpa mengganggu keyakinan keagamaan mereka (Zamani
& Hamidah, 2021).

Dengan berkembangnya teknologi informasi dan globalisasi saat ini, eksistensi
ideologi Pancasila menghadapi tantangan baru. Nilai-nilai baru yang muncul dari arus
global yang cepat seringkali tidak sesuai dengan nilai-nilai nasional. Akibatnya, seperti
yang dijelaskan oleh Putri (2025) dalam tulisannya Mewujudkan Pancasila yang Relevan
di Era Globalisasi, reinterpretasi dan revitalisasi nilai-nilai Pancasila diperlukan agar tetap
relevan dan dapat diterapkan dalam kehidupan sehari-hari. Salah satu cara utama untuk
memupuk nilai-nilai ideologi ini di kalangan generasi muda adalah melalui pendidikan
Pancasila dan kewarganegaraan. Penguatan karakter pendidikan, peningkatan literasi
ideologi, dan penerapan nilai-nilai Pancasila dalam kebijakan publik akan memastikan
bahwa Pancasila tidak hanya menjadi simbol negara resmi, tetapi juga menjadi pedoman
moral dan etika bagi semua orang Indonesia (Putri et al., 2025).

Oleh karena itu, fondasi ideologi Pancasila mencerminkan sejarah panjang negara
Indonesia dalam membangun dasar kehidupan bernegara yang inklusif, religius, dan
berkeadilan. Dalam penelitian Maimun (2012), Mengukuhkan Kembali Eksistensi
Pancasila di Dunia Modern, dia menyimpulkan bahwa Pancasila akan tetap kuat selama
dapat menyesuaikan diri dengan perubahan zaman sambil mempertahankan nilai-nilai
dasar. Ideologi ini berfungsi sebagai jembatan antara masa lalu, masa kini, dan masa
depan bangsa, menghubungkan warisan budaya dan nilai spiritual bangsa dengan
tantangan yang dihadapi oleh masyarakat modern di seluruh dunia. Akibatnya,
memahami dasar ideologi Pancasila sangat penting untuk mempertahankan integritas
sejarah bangsa dan untuk membangun masa depan yang berdaulat, adil, dan
berkepribadian(Maimun, 2012).

201



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 199-206 elSSN: 3024-8140

Pembentukan Pancasila Sembilan: Permulaan yang Menggabungkan Aspek Religius
dan Kebangsaan

Pembentukan Panitia Sembilan, atau "Pancasila Sembilan", adalah peristiwa
penting dalam pembentukan dasar negara Indonesia. Ini menggabungkan elemen
religius dan kebangsaan dalam kerangka kesepakatan nasional. Pada sidang pertama
Badan Penyelidik Usaha-Usaha Persiapan Kemerdekaan Indonesia (BPUPKI) pada 1 Juni
1945, Soekarno memberikan pidato yang menguraikan lima asas dasar negara. Pidato ini
kemudian berfungsi sebagai dasar untuk penyusunan lebih lanjut. Namun, Panitia
Sembilan dibentuk sebagai kelompok kecil untuk mencapai kesepakatan yang lebih
spesifik karena masih ada perbedaan pendapat, terutama mengenai peran agama dalam
negara dan bentuk dasar negara. Komite Sembilan, yang dibentuk secara resmi pada 22
Juni 1945, terdiri dari tokoh-tokoh nasionalis dan kebangsaan agama, termasuk
Soekarno sebagai ketua, Mohammad Hatta sebagai wakil, Mohammad Yamin, Achmad
Soebardjo, A.A. Maramis, Agus Salim, Abikoesno Tjokrosoejoso, Abdul Kahar Muzakir,
dan KH. Wahid Hasyim. Kehadiran tokoh dari berbagai latar belakang ini menunjukkan
bahwa pembentukan rumusan dasar negara bukan hanya tentang ideologi atau
kebangsaan semata-mata, tetapi juga tentang kebutuhan dan keinginan religius,
terutama nilai-nilai agama Islam yang kuat pada saat itu(Eka et al., 2021).

Tujuan utama pembentukan Panitia Sembilan adalah untuk menemukan dasar
negara yang dapat diterima oleh semua orang, baik yang ingin dasar negara religius
maupun nasional-sekuler. Piagam Jakarta, atau Piagam Jakarta, adalah dokumen
penting yang dibuat oleh Panitia Sembilan pada 22 Juni 1945. Dokumen tersebut
mencakup lima sila dasar negara: Ketuhanan dengan kewajiban menjalankan syariat
Islam bagi pemeluk-pemeluknya. Rumusan ini merupakan hasil kompromi yang cermat
antara dua kutub besar pemikiran dalam tubuh bangsa Indonesia saat itu. Di satu sisi,
terdapat keinginan kuat dari kalangan Islam agar dasar negara memberikan tempat bagi
ajaran Islam dalam kehidupan bernegara. Hal ini tercermin dari sila pertama,
“Ketuhanan dengan kewajiban menjalankan syariat Islam bagi pemeluk-pemeluknya”.
Rumusan tersebut menegaskan bahwa negara tidak hanya mengakui Tuhan secara
umum, tetapi juga memberikan penegasan khusus kepada umat Islam untuk
menjalankan syariat agamanya sebagai kewajiban dalam kehidupan kenegaraan.

Namun demikian, aspek religius tersebut tidak berdiri sendiri. Piagam Jakarta juga
menegaskan nilai-nilai kebangsaan dan persatuan yang menjadi ciri khas semangat
perjuangan Indonesia. Sila kedua hingga kelima merefleksikan pandangan inklusif, yakni
menjadikan kemanusiaan, persatuan, kerakyatan, dan keadilan sosial sebagai fondasi
yang merangkul seluruh rakyat Indonesia tanpa memandang suku, agama, maupun
golongan. Dengan demikian, Piagam Jakarta dapat dipahami sebagai rumusan
kompromi ideologis pertama yang menggabungkan dua kekuatan besar: semangat
religius umat Islam dan idealisme kebangsaan para nasionalis. Dokumen ini menjadi
jembatan antara identitas religius dan cita-cita nasional, yang kelak menjadi dasar bagi
transformasi menuju rumusan final Pancasila(Octavionica et al., 2013).

Namun proses itu bukan tanpa kontroversi. Dalam perdebatan yang berlangsung
di BPUPKI kemudian di sidang PPKI (Panitia Persiapan Kemerdekaan Indonesia) pada 18
Agustus 1945, bunyi sila pertama tersebut diubah menjadi “Ketuhanan Yang Maha Esa”

202



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 199-206 elSSN: 3024-8140

dengan sengaja dihilangkan frasa “kewajiban menjalankan syariat Islam bagi pemeluk-
pemeluknya”. Pengubahan ini menunjukkan bahwa aspek kebangsaan (nasionalisme
inklusif) menjadi prioritas agar dasar negara yang baru dapat diterima oleh semua
golongan termasuk mereka yang non-Islam sementara aspek religius tetap
dipertahankan dalam bentuk yang lebih umum dan inklusif(YAHYA & SH, n.d.).

Mengapa proses ini penting? Karena pembentukan Panitia Sembilan dan rumusan
Piagam Jakarta menandai titik temu antara dua perspektif: satu sisi, kebangsaan
Indonesia yang menuntut persatuan seluruh rakyat Indonesia tanpa kecuali; sisi lain,
tuntutan golongan agama yang ingin agar negara baru ini mempertimbangkan nilai-nilai
spiritual/agama dalam kerangka kenegaraan. Melalui kompromi ini, Pancasila sebagai
dasar negara dibangun tidak hanya dengan logika sekuler modern tetapi juga dengan
logika spiritual-kultural masyarakat Indonesia yang religius. Sebagaimana dikemukakan
dalam kajian bahwa “agama dan Pancasila tidak dapat dipisahkan sebagai perisai yang
membentengi segenap warga negara Indonesia di tengah perkembangan
zaman”(Mulyoto, 2020).

Dengan demikian, pembentukan Panitia Sembilan dan rumusan awalnya dapat
dipahami sebagai permulaan yang menggabungkan aspek religius dan aspek
kebangsaan baik melalui pengakuan terhadap nilai ketuhanan dan kewajiban spiritual,
maupun melalui komitmen terhadap persatuan dan keadilan sosial bagi seluruh rakyat
Indonesia. Proses ini menunjukkan bahwa ideologi Pancasila lahir dalam konteks
pluralitas dan harus merangkul keberagaman agama, bangsa, suku, dan budaya agar
negara Indonesia bisa berdiri kokoh sebagai negara kesatuan. Mengingat itu, kajian
mutakhir menekankan bahwa penerimaan Pancasila oleh berbagai kelompok bukan
sekadar penerimaan formal, tetapi juga penerimaan nilai-spiritual dan moral serta
kebangsaan secara bersama-sama(Zamani & Hamidah, 2021).

Gagasan Piagam Jakarta: Perjanjian Filosofis untuk Persatuan Bangsa

Piagam Jakarta adalah salah satu tonggak penting dalam perjalanan Indonesia
untuk menciptakan dasar negara berdasarkan prinsip filosofis dan religius bangsa. Tim
kecil dari BPUPKI yang dikenal sebagai Panitia Sembilan, yang berusaha menyatukan
pendapat nasionalis dan Islam, menghasilkan dokumen ini pada 22 Juni1945(llyas, 2022).
Para tokoh nasional berusaha meneguhkan fondasi moral dan ideologis yang mampu
menjembatani nilai keagamaan dan semangat kebangsaan melalui Piagam Jakarta.
Lahirnya Pancasila sebagai dasar negara dimulai dengan rumusan lima sila Piagam.
Dalam situasi seperti ini, Piagam Jakarta dianggap sebagai bukan hanya dokumen politik
tetapi juga perjanjian filosofis yang menunjukkan keinginan kolektif untuk membangun
bangsa yang bersatu dalam keberagaman.

Perdebatan sengit tentang hubungan antara agama dan negara selalu mengiringi
pembentukan Piagam Jakarta. Sementara nasionalis lebih menekankan aspek
kebangsaan yang inklusif, kelompok Islam ingin dasar negara secara eksplisit
mencerminkan prinsip-prinsip agama Islam(Fahruddin, 2011). Dalam keadaan seperti ini,
Panitia Sembilan mencari jalan tengah dengan memasukkan kalimat "Ketuhanan
dengan kewajiban menjalankan syariat Islam bagi pemeluk-pemeluknya” pada sila
pertama Piagam Jakarta(Latif Fauzi, 2018). Rumusan ini menunjukkan upaya untuk

203



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 199-206 elSSN: 3024-8140

mencapai kesepakatan filosofis antara pengakuan nilai-nilai religius dan tuntutan akan
integrasi nasional. Dengan kata lain, Piagam Jakarta menunjukkan keinginan untuk
menggabungkan keyakinan religius bangsa dengan prinsip politik kemerdekaan.

Namun, proses penyelesaian tidak berhenti di situ. Panitia Persiapan Kemerdekaan
Indonesia (PPKI) menyempurnakan Piagam Jakarta sehari setelah proklamasi
kemerdekaan, tepatnya pada 18 Agustus 1945. Mereka mengubah sila pertama menjadi
"Ketuhanan Yang Maha Esa", yang sering dianggap sebagai pengorbanan politik bagi
kelompok Islam(Syarif, 2016). Namun, dari perspektif filosofis, penghapusan tujuh kata
tersebut menunjukkan kedewasaan berpikir para pendiri bangsa dalam menegakkan
persatuan nasional. Penggantian tersebut tidak berarti menghilangkan aspek religius.
Sebaliknya, itu memperluas makna ketuhanan sehingga semua umat beragama di
Indonesia dapat menerimanya. Dengan perubahan ini, dasar negara Indonesia
didasarkan pada nilai-nilai religius universal yang inklusif. itu memperluas makna
ketuhanan sehingga semua umat beragama di Indonesia dapat menerimanya. Dengan
perubahan ini, dasar negara Indonesia didasarkan pada nilai-nilai religius universal yang
inklusif.

Piagam Jakarta juga memiliki kedudukan istimewa sebagai cermin perjanjian sosial
(social contract) yang berlandaskan kesepahaman moral dan etika. la bukan sekadar
hasil perundingan politik jangka pendek, tetapi perjanjian filosofis yang berfungsi
menjaga keseimbangan antara hak-hak keagamaan dan kepentingan nasional(Mulyoto,
2020). Dalam konteks teori politik, Piagam Jakarta menggambarkan proses deliberatif
di mana berbagai kelompok dengan pandangan berbeda bersepakat untuk membangun
fondasi negara berdasarkan nilai-nilai bersama. Dari sinilah muncul semangat
“persatuan dalam perbedaan” yang kemudian menjadi ruh bagi kehidupan berbangsa
dan bernegara. Para tokoh bangsa menyadari bahwa tanpa kesediaan untuk saling
mengalah dan menghormati, cita-cita kemerdekaan akan mudah terpecah oleh
kepentingan sektarian. Lebih jauh lagi, Piagam Jakarta memiliki relevansi filosofis yang
kuat bagi masa kini. Nilai-nilai yang terkandung di dalamnya dapat menjadi sumber
refleksi moral untuk memperkuat nasionalisme Indonesia di tengah tantangan
globalisasi, radikalisme, dan polarisasi sosial (Zamani & Hamidah, 2021). Dalam
masyarakat modern yang serba plural, Piagam Jakarta mengingatkan bahwa persatuan
hanya dapat dijaga melalui penghormatan terhadap perbedaan dan keadilan bagi semua
warga negara. la juga menegaskan pentingnya keseimbangan antara dimensi spiritual
dan rasional dalam kehidupan berbangsa. Dengan demikian, Piagam Jakarta tidak hanya
berfungsi sebagai artefak sejarah, tetapi juga sebagai pedoman moral yang harus terus
dihidupkan dalam pendidikan, hukum, dan kebijakan publik.

Pada akhirnya, gagasan Piagam Jakarta dapat dipahami sebagai fondasi filosofis
bagi persatuan bangsa. la menandai kesepakatan luhur para pendiri negara bahwa
Indonesia harus berdiri di atas semangat ketuhanan, kemanusiaan, persatuan,
demokrasi, dan keadilan sosial nilai-nilai yang kemudian dirumuskan ulang dalam
Pancasila. Sebagaimana dinyatakan oleh Mukhlis Fahruddin dalam kajiannya, Piagam
Jakarta adalah wujud kesepakatan moral yang mengikat bangsa Indonesia untuk hidup
berdampingan dalam perbedaan demi mewujudkan cita-cita kemerdekaan yang
berkeadilan(Fahruddin, 2011). Dengan memahami esensi Piagam Jakarta sebagai

204



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 199-206 elSSN: 3024-8140

perjanjian filosofis, bangsa Indonesia dapat terus menjaga keutuhan dan jati dirinya
sebagai bangsa yang religius, humanis, dan berdaulat di tengah dinamika zaman.

Kesimpulan dan Saran

Sebagai kesimpulan dari pembahasan, Piagam Jakarta adalah manifestasi
intelektual yang sangat penting dan peristiwa historis dalam perjalanan bangsa
Indonesia. la adalah hasil dari kesepakatan politik antara nasionalis dan Islam, serta
kesadaran filosofis akan pentingnya nilai-nilai kebangsaan dan agama untuk
membangun dasar negara yang inklusif. Deklarasi ini menunjukkan kesepakatan luhur
antargolongan bahwa Indonesia harus berdiri di atas prinsip persatuan tanpa
mengorbankan keyakinan agama yang berbeda. Dalam sejarah, keputusan untuk
mengganti tujuh kata dalam sila pertama menunjukkan kedewasaan politik para pendiri
bangsa yang mengutamakan kepentingan nasional daripada kepentingan pribadi. Ini
adalah tindakan besar yang menyelamatkan integritas Republik yang baru dibentuk.

Selain itu, Piagam Jakarta mengandung prinsip filosofis yang tidak terbatas pada
eranya. la memberikan fondasi moral yang akan mendorong negara untuk terus berdiri
pada nilai keadilan sosial, kemanusiaan, dan ketuhanan. Piagam para pendiri negara
mengajarkan bahwa dasar filosofis Indonesia harus berakar pada kesadaran spiritual
dan kebersamaan kolektif, bukan hanya rasionalitas politik. Proses perumusannya
menunjukkan semangat untuk kompromi dan diskusi yang menunjukkan bahwa
perbedaan pendapat tidak selalu menyebabkan perpecahan, tetapi dapat menghasilkan
sintesis yang meningkatkan kehidupan berbangsa. Oleh karena itu, Piagam Jakarta
memiliki makna saat ini sebagai pedoman etika politik dan sosial serta sebagai cikal bakal
Pancasila dalam sejarah. Dalam era kontemporer, polarisasi identitas semakin
meningkat. Untuk mencegah masyarakat Indonesia terjebak dalam konflik agama dan
nasionalisme, Piagam Jakarta harus dihidupkan kembali. Setiap kebijakan dan tindakan
bernegara harus didasarkan pada prinsip-prinsip kompromi, musyawarah, dan
penghormatan terhadap pluralitas. Ini adalah kesadaran yang menunjukkan bahwa
bangsa Indonesia sebenarnya dibangun di atas dialog terus menerus antara nilai-nilai
spiritual dan kemanusiaan universal.

Lalu saran yang dapat diberikan ialah Nilai filosofis Piagam Jakarta harus
dimasukkan ke dalam kehidupan nasional dan internasional, terutama melalui
pendidikan dan kebijakan publik yang memupuk toleransi, keadilan sosial, dan
penghormatan terhadap pluralitas. Penting bagi generasi muda untuk memahami
Piagam Jakarta dari perspektif etika dan historis, karena itu harus digunakan sebagai
sumber inspirasi untuk membangun karakter kebangsaan yang moderat dan inklusif.
Semangat Piagam Jakarta perpaduan nilai religius dan nasionalisme harus menjadi
pedoman bagi pemerintah, lembaga pendidikan, dan masyarakat sipil dalam mengelola
keberagaman dan memperkuat persatuan nasional. Oleh karena itu, warisan luhur para
pendiri negara ini tidak hanya dihargai, tetapi juga dihidupkan kembali dalam upaya
mewujudkan Indonesia yang damai, adil, dan beradab.

205



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 199-206 elSSN: 3024-8140

Daftar Pustaka

Adityo, R. D. (2017). Geneologis nilai-nilai Islam dalam Pancasila dan UUD 1945. FIKRI:
Jurnal Agama, Sosial dan Kajian Budaya, 2 (2). Pp. 485-522. http://repository.uin-
malang.ac.id/11303/

Baihaqi, K. (2023). Pancasila sebagai ideologi negara dan pemersatu bangsa Indonesia.
Maliki Interdisciplinary Journal (M1J), 1(6), 694-698.

Eka, N., Wahyudi, R., Nufaisah, N., & Kusumastuti, E. (2021). Peran Agama dalam
Pembentukan Dasar Falsafah Negara dan Membangun Keutuhan Negara
Kesatuan Republik Indonesia ( NKRI ). Atta’dib Jurnal Pendidikan Agama Islam,
Vol. 2, No, 25—44.

Fahruddin, M. M. (2011). Muatan Nilai Dan Prinsip Piagam Madinah Dan Pancasila:
Analisa Perbandingan. Ulul Albab: Jurnal Studi Islam, UIN Malang., 12(1), 96-109.

Fanani, A. S. (2025). Menganalisa dinamika dan tantangan pancasila sebagai sikap anti
korupsi. 3, 269-274.

Faslah, R. (2025). Pancasila sebagai dasar negara dan panduan hidup berbangsa. UIN
Malang Press, Malang. https://repository.uin-malang.ac.id/24376/

llyas, I. (2022). Islam dan Kebangsaan: Pergumulan dalam BPUPKI, PPKI, dan Piagam
Jakarta. Buletin Al-Turats, Vol. 26 No.

Latif Fauzi, M. (2018). Konsep Negara dalam Perspektif Piagam Madinah dan Piagam
Jakarta. Al-Mawarid: Jurnal Hukum Islam.

Maimun, A. (2012). Mengukuhkan kembali eksistensi Pancasila di dunia pendidikan.
https://repository.uin-malang.ac.id/6462/

Mulyoto, G. P. (2020). Relasi Agama—Manusia dalam Spirit Pancasila (Membangun
Egalitarianisme dalam Kemerdekaan Keyakinan). JPK: Jurnal Pancasila Dan
Kewarganegaraan, 5(2), 44-53. https://repository.uin-malang.ac.id/7888/

Mulyoto, G. P. (Director). (2021). Identitas Nasional dalam Karakter Bangsa [Video
recording]. http://repository.uin-malang.ac.id/10835/

Octavionica, D., Kadwa, I. I., & Marcello Farrel Evelyno3. (2013). Sejarah Perumusan
Pancasila. Indigenous Knowledge, 53(9), 1689-1699.

Putri, V. F. A., Pratiwi, I. H., & Hidayatullah, A. D. (2025). Kritisisme konstruktif dan dialog
antar generasi: Mewujudkan Pancasila yang relevan di era globalisasi. ARembeN
Jurnal  Pengabdian  Multidisiplin,  3(1), 25-34. https://repository.uin-
malang.ac.id/24556/

Syarif, M. I. (2016). Spirit Piagam Jakarta Dalam Undang-Undang Dasar 1945. Jurnal Cita
Hukum, 4(1).

Tinasyah, A. A. (2025). Ideologi Negara Sebagai Perekat dan Kesatuan Bangsa. Maliki
Interdisciplinary Journal, 3(5).

YAHYA, A., & SH, M. (n.d.). PANCASILA.

Zamani, D. A., & Hamidah, T. (2021). Islam dan pancasila dalam perdebatan ormas-ormas
Islam. Risalah: Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam, 7(1), 28-43.

206



