
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 
Volume 3, Issue November, 2025 pp. 199-206     http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Lahirnya Pancasila : Pembentukan Pancasila Sembilan 
dan Piagam Jakarta 

Jingga Cinta Katriya (250501110122) 
Program Studi Manajemen,  Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: 250501110122@student.uin-malang.ac.id 
 
 

A B S T R A K 
Pancasila merupakan ideologi dasar bangsa Indonesia yang lahir dari 
proses historis dan filosofis yang panjang. Ideologi ini tidak hanya 
berfungsi sebagai dasar negara, tetapi juga sebagai pedoman moral dan 
politik yang mempersatukan keragaman masyarakat Indonesia. Artikel 
ini membahas latar belakang pembentukan ideologi Pancasila dengan 
menelusuri akar nilai-nilai lokal, dinamika sosial-politik pra-kemerdekaan, 
serta semangat kompromi para pendiri bangsa. Hasil kajian menunjukkan 
bahwa Pancasila adalah hasil sintesis antara nilai religius, kemanusiaan, 
dan kebangsaan yang dirumuskan melalui dialog dan musyawarah. Oleh 
karena itu, Pancasila memiliki makna yang terus relevan sebagai panduan 

etika dan ideologi nasional dalam menjaga keutuhan bangsa serta menghadapi tantangan global yang 
semakin kompleks.  

A B S T R A C T  
Pancasila is the fundamental ideology of Indonesia, born from a long historical and philosophical process. 
It functions not only as the foundation of the state but also as a moral and political guide that unites the 
diversity of Indonesian society. This article explores the background of Pancasila’s formation by tracing 
its roots in local values, pre-independence socio-political dynamics, and the spirit of compromise among 
the nation’s founders. The study reveals that Pancasila represents a synthesis of religious, humanistic, and 
national values formulated through dialogue and deliberation. Therefore, Pancasila remains highly 
relevant as an ethical and ideological foundation for maintaining national unity and addressing the 
complex challenges of modern society. 
 
 

Pendahuluan  

Sebagai negara yang terdiri dari ribuan pulau, ratusan suku bangsa, berbagai 
agama dan kepercayaan, Indonesia selalu menghadapi kesulitan untuk memperkuat 
persatuan dan identitasnya. Dalam situasi pluralitas seperti ini, kebutuhan akan sebuah 
dasar yang dapat menyatukan seluruh bangsa menjadi sangat penting. Ideologi nasional 
berasal dari tata nilai yang menyatukan warga negara dalam kerangka negara. Di sinilah 
Pancasila muncul sebagai ideologi negara yang bersifat historis, filosofis, dan normatif. 
Pancasila bukan hanya menjadi "dasar negara" konstitusional, tetapi juga sebagai 
landasan moral dan identitas kebangsaan yang menyatukan rakyat Indonesia, menurut 
studi di UIN Malang(Baihaqi, 2023). 

Kata Kunci: 
Pancasila, ideologi, 
kebangsaan, persatuan, 
filsafat politik 
 
Keywords: 
Pancasila, ideology, 
nationalism, unity, 
political philosophy. 
 
 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 199-206  eISSN: 3024-8140 

200 
 

 Selain itu, ada dua komponen utama yang membentuk latar belakang munculnya 
Pancasila: akar historis bangsa dan kebutuhan sosial-politik bangsa. Selama bertahun-
tahun, masyarakat Nusantara telah mengembangkan prinsip-prinsip luhur seperti 
gotong royong, musyawarah, persatuan, dan keadilan sosial. Sekarang, prinsip-prinsip 
ini diartikulasikan ulang dalam konteks negara. Sebuah penelitian yang dipublikasikan di 
repositori UIN Malang menunjukkan bahwa pembentukan Pancasila mengakomodasi 
nilai-nilai konvensional dalam konteks negara bangsa kontemporer (Mulyoto, 2021). Di 
sisi sosial-politik, ideologi nasional yang mampu menyatukan dan menuntun kehidupan 
berbangsa dan bernegara diperlukan, karena Indonesia yang akan merdeka akan 
menghadapi tantangan dan pluralitas hegemonik dari kolonialisme dan ideologi 
luar(Fanani, 2025). 

Dalam rumusan Pancasila, yang dianggap sebagai kesepakatan nasional, kedua 
elemen ini akar budaya lokal dan tantangan nasional bertemu: nilai-nilai keagamaan, 
kemanusiaan, persatuan, kerakyatan, dan keadilan sosial dijadikan pijakan bersama. 
Dalam situasi ini, Pancasila berfungsi sebagai ikatan sosial dan "pemersatu bangsa", 
menerima keragaman dengan cara yang inklusif dan memastikan bahwa perbedaan 
tidak memecah tetapi memperkaya (Tinasyah, 2025). Oleh karena itu, makalah ini akan 
menyelidiki latar belakang pembentukan ideologi Pancasila dari perspektif historis, 
filosofis, dan sosial-politik. Tujuannya adalah untuk mendapatkan pemahaman yang 
lebih mendalam tentang mengapa Pancasila sangat penting bagi bangsa Indonesia. 

Latar Belakang Ideologi Pancasila  

Latar belakang ideologi Pancasila dapat dikaitkan dengan sejarah panjang 
perjuangan rakyat Indonesia untuk menemukan dasar negara yang mampu menyatukan 
semua aspek masyarakatnya yang heterogen. Melalui proses percakapan, perselisihan, 
dan persetujuan antara berbagai kelompok politik, agama, dan sosial menjelang 
kemerdekaan, Pancasila muncul. Dalam situasi ini, Pancasila dianggap sebagai 
kesepakatan nasional yang berfungsi sebagai dasar ideologis dan filosofis bangsa 
Indonesia. Jurnal Pancasila sebagai Ideologi Bangsa Indonesia menyatakan bahwa 
Pancasila berasal dari refleksi historis dan nilai-nilai kehidupan masyarakat Indonesia 
yang telah lama menjunjung tinggi semangat gotong royong, keadilan sosial, dan 
religiusitas sebagai fondasi kehidupan berbangsa (Mulyoto, 2021). 

Sumber sejarah Pancasila dapat ditemukan dalam berbagai sumber nilai yang ada 
dalam kebudayaan Indonesia. Tradisi lokal telah lama mengandung nilai-nilai seperti 
musyawarah, persatuan, dan keseimbangan sosial. Namun, nilai-nilai ini kemudian 
dirumuskan kembali dalam konteks negara modern. Sebaliknya, perkembangan 
pemikiran politik global dan pengaruh nilai-nilai keagamaan, terutama Islam, 
mempengaruhi pembentukan ideologi Pancasila. (Faslah, 2025) menegaskan bahwa 
Pancasila tidak hanya berfungsi sebagai dasar negara, tetapi juga sebagai panduan 
hidup berbangsa yang merefleksikan keseimbangan antara nilai-nilai religius dan 
kemanusiaan. Banyak sumber yang menyatakan bahwa Pancasila adalah produk dari 
kombinasi nilai-nilai universal yang berasal dari agama dengan kebudayaan nasional 
yang inklusif. Sebagai kesimpulan, Pancasila bukanlah ideologi yang sekuler dalam arti 
memisahkan agama dari kehidupan publik. Sebaliknya, Pancasila adalah sebuah ideologi 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 199-206  eISSN: 3024-8140 

201 
 

yang menempatkan nilai ketuhanan sebagai landasan moral dan spiritual untuk 
kehidupan bernegara(Baihaqi, 2023). 

Pancasila berkembang menjadi bukan hanya dasar negara tetapi juga ideologi 
pemersatu yang menyatukan keragaman agama, etnis, dan budaya Indonesia. Ada nilai-
nilai yang berfungsi sebagai pedoman bagi kehidupan sosial-politik dan politik dari 
bangsa yang plural. Pancasila memiliki kekuatan integratif karena ia mampu menerima 
perbedaan dan mendorong keharmonisan sosial. Pancasila menjadi "lem sosial" yang 
menjaga stabilitas dan kolaborasi nasional di tengah ancaman ideologis di dalam 
maupun di luar negeri melalui prinsip persatuan dan keadilan sosial. Pancasila masih 
relevan sebagai dasar penyelenggaraan negara dan arah pembangunan nasional karena 
fungsi integratif ini (Adityo, 2017). 

Meskipun demikian, jalan ideologi Pancasila tidak selalu mulus. Seringkali dalam 
sejarah politik Indonesia, Pancasila menjadi arena perselisihan antara berbagai kekuatan 
ideologis. Salah satu dinamika penting dalam pembentukan identitas ideologis bangsa 
adalah perdebatan antara nasionalis dan Islam tentang posisi agama dalam Pancasila. 
Dalam studinya tentang Islam dan Pancasila dalam Perdebatan Ormas-Ormas Islam, 
disitu menjelaskan bahwa ada beberapa ormas Islam yang menganggap Pancasila perlu 
disesuaikan dengan nilai-nilai syariat, sementara yang lain menganggap Pancasila sudah 
mencerminkan nilai-nilai Islam secara substansial. Pada akhirnya, setelah berbagai 
proses perundingan dan persetujuan, Pancasila diterima sebagai titik temu yang dapat 
menerima semua golongan tanpa mengganggu keyakinan keagamaan mereka (Zamani 
& Hamidah, 2021). 

Dengan berkembangnya teknologi informasi dan globalisasi saat ini, eksistensi 
ideologi Pancasila menghadapi tantangan baru. Nilai-nilai baru yang muncul dari arus 
global yang cepat seringkali tidak sesuai dengan nilai-nilai nasional. Akibatnya, seperti 
yang dijelaskan oleh Putri (2025) dalam tulisannya Mewujudkan Pancasila yang Relevan 
di Era Globalisasi, reinterpretasi dan revitalisasi nilai-nilai Pancasila diperlukan agar tetap 
relevan dan dapat diterapkan dalam kehidupan sehari-hari. Salah satu cara utama untuk 
memupuk nilai-nilai ideologi ini di kalangan generasi muda adalah melalui pendidikan 
Pancasila dan kewarganegaraan. Penguatan karakter pendidikan, peningkatan literasi 
ideologi, dan penerapan nilai-nilai Pancasila dalam kebijakan publik akan memastikan 
bahwa Pancasila tidak hanya menjadi simbol negara resmi, tetapi juga menjadi pedoman 
moral dan etika bagi semua orang Indonesia (Putri et al., 2025). 

Oleh karena itu, fondasi ideologi Pancasila mencerminkan sejarah panjang negara 
Indonesia dalam membangun dasar kehidupan bernegara yang inklusif, religius, dan 
berkeadilan. Dalam penelitian Maimun (2012), Mengukuhkan Kembali Eksistensi 
Pancasila di Dunia Modern, dia menyimpulkan bahwa Pancasila akan tetap kuat selama 
dapat menyesuaikan diri dengan perubahan zaman sambil mempertahankan nilai-nilai 
dasar. Ideologi ini berfungsi sebagai jembatan antara masa lalu, masa kini, dan masa 
depan bangsa, menghubungkan warisan budaya dan nilai spiritual bangsa dengan 
tantangan yang dihadapi oleh masyarakat modern di seluruh dunia. Akibatnya, 
memahami dasar ideologi Pancasila sangat penting untuk mempertahankan integritas 
sejarah bangsa dan untuk membangun masa depan yang berdaulat, adil, dan 
berkepribadian(Maimun, 2012). 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 199-206  eISSN: 3024-8140 

202 
 

Pembentukan Pancasila Sembilan: Permulaan yang Menggabungkan Aspek Religius 
dan Kebangsaan 

Pembentukan Panitia Sembilan, atau "Pancasila Sembilan", adalah peristiwa 
penting dalam pembentukan dasar negara Indonesia. Ini menggabungkan elemen 
religius dan kebangsaan dalam kerangka kesepakatan nasional. Pada sidang pertama 
Badan Penyelidik Usaha-Usaha Persiapan Kemerdekaan Indonesia (BPUPKI) pada 1 Juni 
1945, Soekarno memberikan pidato yang menguraikan lima asas dasar negara. Pidato ini 
kemudian berfungsi sebagai dasar untuk penyusunan lebih lanjut. Namun, Panitia 
Sembilan dibentuk sebagai kelompok kecil untuk mencapai kesepakatan yang lebih 
spesifik karena masih ada perbedaan pendapat, terutama mengenai peran agama dalam 
negara dan bentuk dasar negara. Komite Sembilan, yang dibentuk secara resmi pada 22 
Juni 1945, terdiri dari tokoh-tokoh nasionalis dan kebangsaan agama, termasuk 
Soekarno sebagai ketua, Mohammad Hatta sebagai wakil, Mohammad Yamin, Achmad 
Soebardjo, A.A. Maramis, Agus Salim, Abikoesno Tjokrosoejoso, Abdul Kahar Muzakir, 
dan KH. Wahid Hasyim. Kehadiran tokoh dari berbagai latar belakang ini menunjukkan 
bahwa pembentukan rumusan dasar negara bukan hanya tentang ideologi atau 
kebangsaan semata-mata, tetapi juga tentang kebutuhan dan keinginan religius, 
terutama nilai-nilai agama Islam yang kuat pada saat itu(Eka et al., 2021). 

Tujuan utama pembentukan Panitia Sembilan adalah untuk menemukan dasar 
negara yang dapat diterima oleh semua orang, baik yang ingin dasar negara religius 
maupun nasional-sekuler.  Piagam Jakarta, atau Piagam Jakarta, adalah dokumen 
penting yang dibuat oleh Panitia Sembilan pada 22 Juni 1945. Dokumen tersebut 
mencakup lima sila dasar negara: Ketuhanan dengan kewajiban menjalankan syariat 
Islam bagi pemeluk-pemeluknya. Rumusan ini merupakan hasil kompromi yang cermat 
antara dua kutub besar pemikiran dalam tubuh bangsa Indonesia saat itu. Di satu sisi, 
terdapat keinginan kuat dari kalangan Islam agar dasar negara memberikan tempat bagi 
ajaran Islam dalam kehidupan bernegara. Hal ini tercermin dari sila pertama, 
“Ketuhanan dengan kewajiban menjalankan syariat Islam bagi pemeluk-pemeluknya”. 
Rumusan tersebut menegaskan bahwa negara tidak hanya mengakui Tuhan secara 
umum, tetapi juga memberikan penegasan khusus kepada umat Islam untuk 
menjalankan syariat agamanya sebagai kewajiban dalam kehidupan kenegaraan.  

Namun demikian, aspek religius tersebut tidak berdiri sendiri. Piagam Jakarta juga 
menegaskan nilai-nilai kebangsaan dan persatuan yang menjadi ciri khas semangat 
perjuangan Indonesia. Sila kedua hingga kelima merefleksikan pandangan inklusif, yakni 
menjadikan kemanusiaan, persatuan, kerakyatan, dan keadilan sosial sebagai fondasi 
yang merangkul seluruh rakyat Indonesia tanpa memandang suku, agama, maupun 
golongan. Dengan demikian, Piagam Jakarta dapat dipahami sebagai rumusan 
kompromi ideologis pertama yang menggabungkan dua kekuatan besar: semangat 
religius umat Islam dan idealisme kebangsaan para nasionalis. Dokumen ini menjadi 
jembatan antara identitas religius dan cita-cita nasional, yang kelak menjadi dasar bagi 
transformasi menuju rumusan final Pancasila(Octavionica et al., 2013). 

Namun proses itu bukan tanpa kontroversi. Dalam perdebatan yang berlangsung 
di BPUPKI kemudian di sidang PPKI (Panitia Persiapan Kemerdekaan Indonesia) pada 18 
Agustus 1945, bunyi sila pertama tersebut diubah menjadi “Ketuhanan Yang Maha Esa” 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 199-206  eISSN: 3024-8140 

203 
 

dengan sengaja dihilangkan frasa “kewajiban menjalankan syariat Islam bagi pemeluk-
pemeluknya”. Pengubahan ini menunjukkan bahwa aspek kebangsaan (nasionalisme 
inklusif) menjadi prioritas agar dasar negara yang baru dapat diterima oleh semua 
golongan termasuk mereka yang non-Islam sementara aspek religius tetap 
dipertahankan dalam bentuk yang lebih umum dan inklusif(YAHYA & SH, n.d.). 

Mengapa proses ini penting? Karena pembentukan Panitia Sembilan dan rumusan 
Piagam Jakarta menandai titik temu antara dua perspektif: satu sisi, kebangsaan 
Indonesia yang menuntut persatuan seluruh rakyat Indonesia tanpa kecuali; sisi lain, 
tuntutan golongan agama yang ingin agar negara baru ini mempertimbangkan nilai-nilai 
spiritual/agama dalam kerangka kenegaraan. Melalui kompromi ini, Pancasila sebagai 
dasar negara dibangun tidak hanya dengan logika sekuler modern tetapi juga dengan 
logika spiritual-kultural masyarakat Indonesia yang religius. Sebagaimana dikemukakan 
dalam kajian bahwa “agama dan Pancasila tidak dapat dipisahkan sebagai perisai yang 
membentengi segenap warga negara Indonesia di tengah perkembangan 
zaman”(Mulyoto, 2020). 

Dengan demikian, pembentukan Panitia Sembilan dan rumusan awalnya dapat 
dipahami sebagai permulaan yang menggabungkan aspek religius dan aspek 
kebangsaan baik melalui pengakuan terhadap nilai ketuhanan dan kewajiban spiritual, 
maupun melalui komitmen terhadap persatuan dan keadilan sosial bagi seluruh rakyat 
Indonesia. Proses ini menunjukkan bahwa ideologi Pancasila lahir dalam konteks 
pluralitas dan harus merangkul keberagaman agama, bangsa, suku, dan budaya agar 
negara Indonesia bisa berdiri kokoh sebagai negara kesatuan. Mengingat itu, kajian 
mutakhir menekankan bahwa penerimaan Pancasila oleh berbagai kelompok bukan 
sekadar penerimaan formal, tetapi juga penerimaan nilai-spiritual dan moral serta 
kebangsaan secara bersama-sama(Zamani & Hamidah, 2021). 

Gagasan Piagam Jakarta: Perjanjian Filosofis untuk Persatuan Bangsa 
Piagam Jakarta adalah salah satu tonggak penting dalam perjalanan Indonesia 

untuk menciptakan dasar negara berdasarkan prinsip filosofis dan religius bangsa. Tim 
kecil dari BPUPKI yang dikenal sebagai Panitia Sembilan, yang berusaha menyatukan 
pendapat nasionalis dan Islam, menghasilkan dokumen ini pada 22 Juni 1945(Ilyas, 2022). 
Para tokoh nasional berusaha meneguhkan fondasi moral dan ideologis yang mampu 
menjembatani nilai keagamaan dan semangat kebangsaan melalui Piagam Jakarta. 
Lahirnya Pancasila sebagai dasar negara dimulai dengan rumusan lima sila Piagam. 
Dalam situasi seperti ini, Piagam Jakarta dianggap sebagai bukan hanya dokumen politik 
tetapi juga perjanjian filosofis yang menunjukkan keinginan kolektif untuk membangun 
bangsa yang bersatu dalam keberagaman.  

Perdebatan sengit tentang hubungan antara agama dan negara selalu mengiringi 
pembentukan Piagam Jakarta. Sementara nasionalis lebih menekankan aspek 
kebangsaan yang inklusif, kelompok Islam ingin dasar negara secara eksplisit 
mencerminkan prinsip-prinsip agama Islam(Fahruddin, 2011). Dalam keadaan seperti ini, 
Panitia Sembilan mencari jalan tengah dengan memasukkan kalimat "Ketuhanan 
dengan kewajiban menjalankan syariat Islam bagi pemeluk-pemeluknya" pada sila 
pertama Piagam Jakarta(Latif Fauzi, 2018).  Rumusan ini menunjukkan upaya untuk 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 199-206  eISSN: 3024-8140 

204 
 

mencapai kesepakatan filosofis antara pengakuan nilai-nilai religius dan tuntutan akan 
integrasi nasional. Dengan kata lain, Piagam Jakarta menunjukkan keinginan untuk 
menggabungkan keyakinan religius bangsa dengan prinsip politik kemerdekaan. 

Namun, proses penyelesaian tidak berhenti di situ. Panitia Persiapan Kemerdekaan 
Indonesia (PPKI) menyempurnakan Piagam Jakarta sehari setelah proklamasi 
kemerdekaan, tepatnya pada 18 Agustus 1945. Mereka mengubah sila pertama menjadi 
"Ketuhanan Yang Maha Esa", yang sering dianggap sebagai pengorbanan politik bagi 
kelompok Islam(Syarif, 2016). Namun, dari perspektif filosofis, penghapusan tujuh kata 
tersebut menunjukkan kedewasaan berpikir para pendiri bangsa dalam menegakkan 
persatuan nasional. Penggantian tersebut tidak berarti menghilangkan aspek religius. 
Sebaliknya, itu memperluas makna ketuhanan sehingga semua umat beragama di 
Indonesia dapat menerimanya. Dengan perubahan ini, dasar negara Indonesia 
didasarkan pada nilai-nilai religius universal yang inklusif. itu memperluas makna 
ketuhanan sehingga semua umat beragama di Indonesia dapat menerimanya. Dengan 
perubahan ini, dasar negara Indonesia didasarkan pada nilai-nilai religius universal yang 
inklusif.  

Piagam Jakarta juga memiliki kedudukan istimewa sebagai cermin perjanjian sosial 
(social contract) yang berlandaskan kesepahaman moral dan etika. Ia bukan sekadar 
hasil perundingan politik jangka pendek, tetapi perjanjian filosofis yang berfungsi 
menjaga keseimbangan antara hak-hak keagamaan dan kepentingan nasional(Mulyoto, 
2020). Dalam konteks teori politik, Piagam Jakarta menggambarkan proses deliberatif 
di mana berbagai kelompok dengan pandangan berbeda bersepakat untuk membangun 
fondasi negara berdasarkan nilai-nilai bersama. Dari sinilah muncul semangat 
“persatuan dalam perbedaan” yang kemudian menjadi ruh bagi kehidupan berbangsa 
dan bernegara. Para tokoh bangsa menyadari bahwa tanpa kesediaan untuk saling 
mengalah dan menghormati, cita-cita kemerdekaan akan mudah terpecah oleh 
kepentingan sektarian. Lebih jauh lagi, Piagam Jakarta memiliki relevansi filosofis yang 
kuat bagi masa kini. Nilai-nilai yang terkandung di dalamnya dapat menjadi sumber 
refleksi moral untuk memperkuat nasionalisme Indonesia di tengah tantangan 
globalisasi, radikalisme, dan polarisasi sosial (Zamani & Hamidah, 2021). Dalam 
masyarakat modern yang serba plural, Piagam Jakarta mengingatkan bahwa persatuan 
hanya dapat dijaga melalui penghormatan terhadap perbedaan dan keadilan bagi semua 
warga negara. Ia juga menegaskan pentingnya keseimbangan antara dimensi spiritual 
dan rasional dalam kehidupan berbangsa. Dengan demikian, Piagam Jakarta tidak hanya 
berfungsi sebagai artefak sejarah, tetapi juga sebagai pedoman moral yang harus terus 
dihidupkan dalam pendidikan, hukum, dan kebijakan publik. 

Pada akhirnya, gagasan Piagam Jakarta dapat dipahami sebagai fondasi filosofis 
bagi persatuan bangsa. Ia menandai kesepakatan luhur para pendiri negara bahwa 
Indonesia harus berdiri di atas semangat ketuhanan, kemanusiaan, persatuan, 
demokrasi, dan keadilan sosial nilai-nilai yang kemudian dirumuskan ulang dalam 
Pancasila. Sebagaimana dinyatakan oleh Mukhlis Fahruddin dalam kajiannya, Piagam 
Jakarta adalah wujud kesepakatan moral yang mengikat bangsa Indonesia untuk hidup 
berdampingan dalam perbedaan demi mewujudkan cita-cita kemerdekaan yang 
berkeadilan(Fahruddin, 2011). Dengan memahami esensi Piagam Jakarta sebagai 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 199-206  eISSN: 3024-8140 

205 
 

perjanjian filosofis, bangsa Indonesia dapat terus menjaga keutuhan dan jati dirinya 
sebagai bangsa yang religius, humanis, dan berdaulat di tengah dinamika zaman. 

Kesimpulan dan Saran  

Sebagai kesimpulan dari pembahasan, Piagam Jakarta adalah manifestasi 
intelektual yang sangat penting dan peristiwa historis dalam perjalanan bangsa 
Indonesia. Ia adalah hasil dari kesepakatan politik antara nasionalis dan Islam, serta 
kesadaran filosofis akan pentingnya nilai-nilai kebangsaan dan agama untuk 
membangun dasar negara yang inklusif. Deklarasi ini menunjukkan kesepakatan luhur 
antargolongan bahwa Indonesia harus berdiri di atas prinsip persatuan tanpa 
mengorbankan keyakinan agama yang berbeda. Dalam sejarah, keputusan untuk 
mengganti tujuh kata dalam sila pertama menunjukkan kedewasaan politik para pendiri 
bangsa yang mengutamakan kepentingan nasional daripada kepentingan pribadi. Ini 
adalah tindakan besar yang menyelamatkan integritas Republik yang baru dibentuk. 

Selain itu, Piagam Jakarta mengandung prinsip filosofis yang tidak terbatas pada 
eranya. Ia memberikan fondasi moral yang akan mendorong negara untuk terus berdiri 
pada nilai keadilan sosial, kemanusiaan, dan ketuhanan. Piagam para pendiri negara 
mengajarkan bahwa dasar filosofis Indonesia harus berakar pada kesadaran spiritual 
dan kebersamaan kolektif, bukan hanya rasionalitas politik. Proses perumusannya 
menunjukkan semangat untuk kompromi dan diskusi yang menunjukkan bahwa 
perbedaan pendapat tidak selalu menyebabkan perpecahan, tetapi dapat menghasilkan 
sintesis yang meningkatkan kehidupan berbangsa. Oleh karena itu, Piagam Jakarta 
memiliki makna saat ini sebagai pedoman etika politik dan sosial serta sebagai cikal bakal 
Pancasila dalam sejarah. Dalam era kontemporer, polarisasi identitas semakin 
meningkat. Untuk mencegah masyarakat Indonesia terjebak dalam konflik agama dan 
nasionalisme, Piagam Jakarta harus dihidupkan kembali. Setiap kebijakan dan tindakan 
bernegara harus didasarkan pada prinsip-prinsip kompromi, musyawarah, dan 
penghormatan terhadap pluralitas. Ini adalah kesadaran yang menunjukkan bahwa 
bangsa Indonesia sebenarnya dibangun di atas dialog terus menerus antara nilai-nilai 
spiritual dan kemanusiaan universal. 

Lalu saran yang dapat diberikan ialah  Nilai filosofis Piagam Jakarta harus 
dimasukkan ke dalam kehidupan nasional dan internasional, terutama melalui 
pendidikan dan kebijakan publik yang memupuk toleransi, keadilan sosial, dan 
penghormatan terhadap pluralitas. Penting bagi generasi muda untuk memahami 
Piagam Jakarta dari perspektif etika dan historis, karena itu harus digunakan sebagai 
sumber inspirasi untuk membangun karakter kebangsaan yang moderat dan inklusif. 
Semangat Piagam Jakarta perpaduan nilai religius dan nasionalisme harus menjadi 
pedoman bagi pemerintah, lembaga pendidikan, dan masyarakat sipil dalam mengelola 
keberagaman dan memperkuat persatuan nasional. Oleh karena itu, warisan luhur para 
pendiri negara ini tidak hanya dihargai, tetapi juga dihidupkan kembali dalam upaya 
mewujudkan Indonesia yang damai, adil, dan beradab. 

 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 199-206  eISSN: 3024-8140 

206 
 

Daftar Pustaka 

Adityo, R. D. (2017). Geneologis nilai-nilai Islam dalam Pancasila dan UUD 1945. FIKRI: 
Jurnal Agama, Sosial dan Kajian Budaya, 2 (2). Pp. 485-522. http://repository.uin-
malang.ac.id/11303/ 

Baihaqi, K. (2023). Pancasila sebagai ideologi negara dan pemersatu bangsa Indonesia. 
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ), 1(6), 694–698. 

Eka, N., Wahyudi, R., Nufaisah, N., & Kusumastuti, E. (2021). Peran Agama dalam 
Pembentukan Dasar Falsafah Negara dan Membangun Keutuhan Negara 
Kesatuan Republik Indonesia ( NKRI ). Atta’dib Jurnal Pendidikan Agama Islam, 
Vol. 2, No, 25–44. 

Fahruddin, M. M. (2011). Muatan Nilai Dan Prinsip Piagam Madinah Dan Pancasila : 
Analisa Perbandingan. Ulul Albab: Jurnal Studi Islam, UIN Malang., 12(1), 96–109. 

Fanani, A. S. (2025). Menganalisa dinamika dan tantangan pancasila sebagai sikap anti 
korupsi. 3, 269–274. 

Faslah, R. (2025). Pancasila sebagai dasar negara dan panduan hidup berbangsa. UIN 
Malang Press, Malang. https://repository.uin-malang.ac.id/24376/ 

Ilyas, I. (2022). Islam dan Kebangsaan: Pergumulan dalam BPUPKI, PPKI, dan Piagam 
Jakarta. Buletin Al-Turats, Vol. 26 No. 

Latif Fauzi, M. (2018). Konsep Negara dalam Perspektif Piagam Madinah dan Piagam 
Jakarta. Al-Mawarid: Jurnal Hukum Islam. 

Maimun, A. (2012). Mengukuhkan kembali eksistensi Pancasila di dunia pendidikan. 
https://repository.uin-malang.ac.id/6462/ 

Mulyoto, G. P. (2020). Relasi Agama—Manusia dalam Spirit Pancasila (Membangun 
Egalitarianisme dalam Kemerdekaan Keyakinan). JPK : Jurnal Pancasila Dan 
Kewarganegaraan, 5(2), 44–53. https://repository.uin-malang.ac.id/7888/ 

Mulyoto, G. P. (Director). (2021). Identitas Nasional dalam Karakter Bangsa [Video 
recording]. http://repository.uin-malang.ac.id/10835/ 

Octavionica, D., Kadwa, I. I., & Marcello Farrel Evelyno3. (2013). Sejarah Perumusan 
Pancasila. Indigenous Knowledge, 53(9), 1689–1699. 

Putri, V. F. A., Pratiwi, I. H., & Hidayatullah, A. D. (2025). Kritisisme konstruktif dan dialog 
antar generasi: Mewujudkan Pancasila yang relevan di era globalisasi. ARembeN 
Jurnal Pengabdian Multidisiplin, 3(1), 25–34. https://repository.uin-
malang.ac.id/24556/ 

Syarif, M. I. (2016). Spirit Piagam Jakarta Dalam Undang-Undang Dasar 1945. Jurnal Cita 
Hukum, 4(1). 

Tinasyah, A. A. (2025). Ideologi Negara Sebagai Perekat dan Kesatuan Bangsa. Maliki 
Interdisciplinary Journal, 3(5). 

YAHYA, A., & SH, M. (n.d.). PANCASILA. 
Zamani, D. A., & Hamidah, T. (2021). Islam dan pancasila dalam perdebatan ormas-ormas 

Islam. Risalah: Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam, 7(1), 28–43. 
 
 
 
 


