Maliki Interdisciplinary Journal (ML) elSSN: 3024-8140
Volume 3, Issue November, 2025 pp. 33-41 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Pancasila: Dinamika Musyawarah dan Negosiasi Ideologis
Golongan Kebangsaan dan Islam (1945)

Ramadhani Lailatul Maghfiroh
Program Studi Manajemen, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: ramadhanilailatulo74@gmail.com

Kata Kunci: ABSTRAK
Pancasila, musyawarah, Artikel ini menganalisis dinamika musyawarah dan proses state building
state building, negosiasi dalam perumusan Pancasila pada tahun 1945, dengan fokus pada
ideologis, golongan negosiasi ideologis antara golongan kebangsaan dan golongan Islam di
kebangsaan, golongan Indonesia. Melalui kajian historis terhadap sidang Badan Penyelidik
islam, BPUPKI 1945. Usaha Persiapan Kemerdekaan Indonesia (BPUPKI), artikel ini
menunjukkan bagaimana musyawarah menjadi mekanisme utama
Keywords: untuk mencapai konsensus nasional. Negosiasi ini melibatkan kompromi
Pancasila, deliberation, antara visi kebangsaan sekuler Sukarno dan Hatta dengan tuntutan
state building, ideological Islamisasi dari golongan Islam, yang akhirnya menghasilkan Pancasila
negotiations, national sebagai dasar negara yang inklusif. Analisis ini didasarkan pada sumber
groups, Islamic groups, primer seperti pidato-pidato sidang BPUPKI dan literatur sejarah
BPUPKI 1945. terkait,menekankan pentingnya musyawdarah dalam membangun
negara yang stabil.
ABSTRACT

This article analyzes the dynamics of deliberation (musyawarah) and state-building processes in the
formulation of Pancasila in 1945, focusing on ideological negotiations between the nationalist and Islamic
groups in Indonesia. Through a historical examination of the sessions of the Badan Penyelidik Usaha
Persiapan Kemerdekaan Indonesia (BPUPKI), this article demonstrates how musyawarah served as the
primary mechanism for achieving national consensus. The negotiations involved compromises between the
secular nationalist vision of Sukarno and Hatta and the Islamization demands from the Islamic group,
ultimately resulting in Pancasila as an inclusive state foundation. This analysis is based on primary sources
such as BPUPKI session speeches and related historical literature, emphasizing the importance of
musyawarah in building a stable state.

Pendahuluan

Perumusan Pancasila pada tahun 1945 merupakan momen krusial dalam sejarah
Indonesia, di mana proses musyawarah dan negosiasi ideologis memainkan peran
sentral dalam pembentukan dasar negara (Anderson, 2006). Pancasila, sebagai ideologi
negara, tidak hanya mencerminkan kompromi antara berbagai kelompok, tetapi juga
menunjukkan dinamika state building yang melibatkan dialog intensif antara golongan
kebangsaan dan golongan Islam. Artikel ini bertujuan untuk mengkaji bagaimana
musyawarah sebagai prinsip demokrasi tradisional Indonesia digunakan untuk
menjembatani perbedaan ideologis, sehingga menghasilkan fondasi negara yang kokoh
(Notonagoro, 1974). Dengan demikian, Notonagoro menekankan Pancasila sebagai

@ @ @ @ This is an open access article under the CC BY-INC-S.A license.
BY NC SA Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Manlana Malik 1brabim Malang.




Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 33-41 elSSN: 3024-8140

falsafah dasar yang inklusif, yang menurut penulis, merupakan wawasan brilian untuk
menyatukan pluralitas Indonesia tanpa memaksakan satu pandangan. Pancasila
merupakan dasar negara kita yang menjadi payung serta sumber hukum juga sumber
inspirasi dalam kehidupan bernegara, terkadang dasar Negara (Arif, 2018).

Latar belakangnya berasal dari sidang BPUPKI yang diadakan oleh pemerintah
Jepang pada 29 Mei hingga 1 Juni 1945, di mana tokoh-tokoh nasional seperti Sukarno,
Hatta, dan Ki Bagus Hadikusumo terlibat dalam perdebatan panas. Golongan
kebangsaan, yang dipimpin oleh Sukarno, mendorong Pancasila sebagai dasar negara
yang inklusif dan sekuler, sementara golongan Islam menuntut pengakuan syariat Islam
sebagai bagian integral. Negosiasi ini mencapai puncaknya dalam Piagam Jakarta, yang
kemudian direvisi menjadi Pancasila final. (Yamin, 1959) sebagai saksi mata,
menggambarkan negosiasi ini sebagai proses yang penuh ketegangan, namun menurut
penulis, revisi Piagam Jakarta menunjukkan kompromi yang bijak untuk menjaga
persatuan nasional di tengah ancaman disintegrasi.

Perbedaan dapat menyatukan suatu bangsa melalui keterikatan identitas
nasional yang meliputi budaya, agama,fisik, keinginan, atau cita-cita. Konsep identitas
nasional dibentuk oleh dua kata dasar, “identitas’” dan “nasional”. Dalam Kamus Besar
Bahasa Indonesia (KBBI), identitas berarti ciri-ciri atau keadaan khusus seseorang atau
jati diri. Sedangkan kata “nasional” berarti bersifat kebangsaan; berkenaan atau berasal
dari bangsa sendiri; meliputi suatu bangsa. Pengertian identitas nasional secara
etimologis lebih dekat dengan arti jati diri yakni ciri-ciri atau karakeristik, perasaan atau
keyakinan tentang kebangsaan yang membedakan bangsa Indonesia dengan bangsa
lain (Faslah, 2024).

Pancasila diakui sebagai dasar filosofis negara Republik Indonesia, sebuah hasil
monumental dari proses musyawarah yang intens dan negosiasi politik yang luar biasa
pada tahun 1945. Pembentukan ideologi ini merupakan inti dari tahap awal State
Building Indonesia, di mana penentuan prinsip dasar negara menjadi syarat mutlak bagi
eksistensi bangsa. Secara historis, kelahiran Pancasila tidak dapat dipisahkan dari
perjumpaan dan interaksi dua kekuatan politik dan ideologis utama: Golongan
Kebangsaan dan Golongan Islam. Penelitian ini beranjak dari pandangan bahwa proses
perumusan Pancasila adalah model ideal dari negosiasi ideologis dalam konteks
pembentukan negara baru. "Jikalau bangsa Indonesia itu menghendaki supaya lima sila
ini dijadikan tiga, yaitu Trisila, atau jikalau menghendaki supaya yang tiga ini dijadikan
satu, yaitu Ekasila, ini berarti suatu proses musyawarah. Kita akan kembali kepada hasil
pertama, yaitu Pancasila. Yang lima itu menjadi satu, yang satu itu menjadi lima."
(Soekarno, 1945). Dengan begitu hal ini menekankan bahwa Pancasila adalah hasil
musyawarah tertinggi, diterima oleh semua golongan, termasuk Golongan Islam dan
Golongan Kebangsaan.

Diskursus kritis mengenai dasar negara terjadi secara eksplisit dalam Badan
Penyelidik Usaha-Usaha Persiapan Kemerdekaan (BPUPK) hingga Panitia Persiapan
Kemerdekaan Indonesia (PPKI). Pusat ketegangan terletak pada isu hubungan antara
agama dan negara. Golongan Islam pada awalnya memperjuangkan dimasukkannya
tujuh kata dalam Piagam Jakarta, yang mencerminkan aspirasi keagamaan, sementara
Golongan Kebangsaan menekankan perlunya landasan yang bersifat sekuler-nasionalis

34



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 33-41 elSSN: 3024-8140

untuk menjamin persatuan dan inklusivitas seluruh rakyat Indonesia yang majemuk.
Dinamika ini mencapai klimaksnya pada momen krusial menjelang Proklamasi, di mana
kepentingan mendesak untuk mendirikan negara yang diakui secara luas (State
Building) berfungsi sebagai daya dorong utama untuk mencapai kompromi.

Sebagaimana dijelaskan oleh (Adityo, 2022), penguatan pemahaman terhadap
Pancasila sebagai dasar negara perlu terus dilakukan, terutama di kalangan generasi
muda, agar mereka memahami konteks historis dan filosofis lahirnya ideologi bangsa
tersebut. Upaya ini penting karena Pancasila tidak lahir secara instan, melainkan melalui
proses dialektika dan kompromi politik yang mendalam di antara berbagai kelompok
dalam sidang BPUPK dan PPKI. Dalam konteks tersebut, semangat musyawarah dan
kesediaan untuk mencapai mufakat menjadi faktor utama yang memungkinkan
tercapainya konsensus nasional tentang dasar negara, sebagaimana tercermin dalam
proses pembentukan Piagam Jakarta hingga penetapan Pancasila sebagai ideologi final
bangsa Indonesia.

Secara spesifik, studi ini akan menguji bagaimana semangat musyawarah
mufakat, yang dijiwai oleh kepentingan State Building, mampu mengatasi perbedaan
fundamental dan menghasilkan konsensus yang berkelanjutan. Pemahaman atas
kompleksitas negosiasi ideologis tahun 1945 ini sangat penting untuk menafsirkan

Pembahasan

Sidang BPUPKI merupakan forum utama di mana musyawarah sebagai tradisi
budaya Indonesia digunakan untuk membangun konsensus. Musyawarah, yang berarti
"berembuk bersama'", menjadi alat untuk mengatasi perbedaan ideologis di tengah
keragaman etnis, agama, dan politik pasca-kolonialisme Jepang (Anderson, 1972).

karakter hakiki Pancasila sebagai ideologi inklusif dan fondasi kokoh bagi negara
modern Indonesia. Menurut (Soepomo, 1945), dalam Pidato di BPUPKI "Maka
musyawarah adalah cara yang sangat perlu untuk menyatukan pendapat yang berbeda-
beda. Dengan demikian, kita dapat menghasilkan sesuatu yang benar-benar menjadi
keinginan kita bersama. Negara kita berdasarkan atas musyawarah mufakat dan
kekeluargaan." Dengan demikian, proses perumusan Pancasila pada tahun 1945
menunjukkan bahwa dasar negara ini harus dipandang sebagai dokumen State Building
yang sangat berhasil, di mana musyawarah berfungsi sebagai perangkat politik utama
untuk memitigasi risiko perpecahan ideologis.

Pancasila sebagai jati diri bangsa Indonesia lebih dipahami sebagai kepribadian,
yang tercermin dalam sikap dan perilaku masyarakatnya. Jati diri bangsa Indonesia
memiliki peranan yang sangat penting sebagai identitas yang mencerminkan ciri
khas bangsa. Kehilangan jati diri ini berarti kehilangan segalanya dan dapat
mengakibatkan terhapusnya eksistensi bangsa Indonesia di tengah-tengah bangsa-
bangsa lain. Pembelajaran sejarah berfungsi sebagai penguat jati diri bangsa, sejalan
dengan tujuan pendidikan yang berupaya mencerdaskan kehidupan bangsa melalui
peningkatan kesadaran budaya kepada para peserta didik.Indonesia,dengan segala
keberagamannya, memiliki potensi yang beragam, baik yang positif maupun yang
negative.

35



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 33-41 elSSN: 3024-8140

Perumusan Pancasila pada tahun 1945 harus dipahami sebagai proses State
Building yang bertumpu pada musyawarah sebagai perangkat pengambilan keputusan.
Dinamika persidangan di BPUPK (Mei-Juli 1945) hingga pengesahan di PPKI (Agustus
1945) adalah arena di mana terjadi benturan sekaligus penyatuan dua arus utama
ideologi: Golongan Kebangsaan yang berorientasi pada negara kesatuan inklusif, dan
Golongan Islam yang memiliki aspirasi negara berdasarkan prinsip-prinsip Islam.
Pertemuan ini tidak menghasilkan dominasi ideologi, melainkan proses negosiasi
ideologis yang cerdas, yang mencari titik temu (kalimatun sawa) demi kepentingan
politik yang lebih besar.

Pada sidang pertama (29 Mei-1 Juni 1945), Sukarno mengusulkan Pancasila sebagai
dasar negara, yang terdiri dari lima sila: Ketuhanan Yang Maha Esa, Kemanusiaan yang
Adil dan Beradab, Persatuan Indonesia, Kerakyatan yang Dipimpin oleh Hikmat
Kebijaksanaan dalam Permusyawaratan/Perwakilan, dan Keadilan Sosial bagi Seluruh
Rakyat Indonesia. Usulan ini mencerminkan visi golongan kebangsaan, yang
menekankan inklusivitas untuk menyatukan bangsa yang heterogen (Notonagoro,

1974).

Pancasila sebagai dasar negara Indonesia tidak hanya sekadar menjadi simbol atau
teori, tetapi juga pedoman hidup yang harus diterapkan dalam setiap aspek kehidupan
berbangsa dan bernegara. Buku ini hadir untuk mengungkapkan peran penting
Pendidikan Pancasila dalam membentuk karakter bangsa serta mengaktualisasikan nilai-
nilai luhur yang terkandung di dalamnya. Melalui kajian yang mendalam, buku ini
membahas berbagai aspek dari Pendidikan Pancasila, termasuk penerapannya dalam
dunia pendidikan tinggi, kaitannya dengan Tri Dharma Perguruan Tinggi, dan pentingnya
Pancasila dalam membangun kesadaran sejarah bangsa Indonesia. Pembaca juga akan
digjak untuk memahami perjalanan sejarah perumusan Pancasila, serta bagaimana
semangat kemerdekaan yang terkandung dalam Proklamasi 17 Agustus 1945 menjadi
fondasi bagi Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI) (Faslah, 2025).

Secara fundamental,Pancasila berfungsi sebagai kontrak sosial yang dihasilkan
melalui kearifan musyawarah dalam situasi State Building yang penuh tantangan. Proses
perumusannya pada tahun 1945 bukan hanya peristiwa historis, melainkan model
manajemen konflik ideologis. Negosiasi ideologis antara Golongan Kebangsaan dan
Golongan Islam yang mencapai klimaks pada penghapusan tujuh kata Piagam Jakarta
menghasilkan sebuah ideologi yang secara strategis mampu mengakomodasi pluralitas
tanpa mengorbankan integritas negara. Keberhasilan ini menegaskan bahwa
kepentingan mendesak untuk mendirikan negara yang diakui secara luas merupakan
kekuatan pemersatu yang mengalahkan perbedaan doktrinal.

Titik balik paling signifikan dari negosiasi ideologis ini termanifestasi pada
perubahan sila pertama Piagam Jakarta. Piagam Jakarta yang merupakan kompromi
awal antara kedua golongan, masih mencantumkan "Ketuhanan, dengan kewajiban
menjalankan syariat Islam bagi pemeluk-pemeluknya." Teks ini mencerminkan
keberhasilan Golongan Islam dalam memasukkan aspirasi mereka. Namun, menjelang
18 Agustus 1945, muncul keberatan serius dari perwakilan daerah non-Muslim, terutama
Indonesia bagian timur, yang mengancam persatuan negara yang baru lahir. Di sinilah
peran musyawarah mufakat, yang diinisiasi oleh tokoh-tokoh kunci dari Golongan

36



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 33-41 elSSN: 3024-8140

Kebangsaan dan disikapi dengan bijaksana oleh wakil Golongan Islam, menjadi kunci
keputusan untuk menghapus tujuh kata tersebut dan menggantinya dengan
"Ketuhanan Yang Maha Esa" merupakan bukti nyata bahwa kepentingan State Building
yaitu menjaga keutuhan teritorial dan legitimasi negara baru diutamakan. Musyawarah
berfungsi sebagai katup pengaman politik, yang memungkinkan para pendiri bangsa
pragmatis dan visioner, meredam konflik ideologis demi konsensus nasional. Kepatuhan
Golongan Islam terhadap hasil musyawarah ini, meskipun berarti mengorbankan
tuntutan ideologis mereka, merupakan kontribusi terbesar terhadap fondasi persatuan.
Dengan demikian, Pancasila yang disahkan pada 18 Agustus 1945 adalah simbol dari
kearifan politik, menjadikannya ideologi yang mampu menaungi semua komponen
bangsa dan memastikan kelangsungan hidup negara kesatuan.

Musyawarah sebagai mekanisme resolusi konflik. Proses ini melibatkan negosiasi
ideologis yang fundamental antara Golongan Kebangsaan yang memprioritaskan
persatuan nasional-inklusif, dan Golongan Islam yang memperjuangkan dimensi
teokratis-religius yang termanifestasi dalam tujuh kata Piagam Jakarta. Ketegangan ini
mencapai puncaknya menjelang 18 Agustus 1945, di mana kepentingan mendesak untuk
mendirikan negara yang diakui dan utuh (State Building) menjadi daya dorong utama
untuk kompromi. Keputusan Golongan Islam untuk menerima penghapusan tujuh kata
tersebut, yang dicapai melalui semangat musyawarah mufakat, merupakan
pengorbanan politik besar perumusan Pancasila adalah model ideal dari State Building
yang dijalankan melalui yang menegaskan patriotisme mereka. Keputusan ini secara
efektif meredam ancaman separatisme dan menghasilkan Pancasila sebagai ideologi
inklusif. Bahkan, penelitian akademis di Indonesia menegaskan bahwa hasil akhir ini
tidak sepenuhnya menghilangkan nilai-nilai religius. Hal ini membuktikan bahwa
musyawarah adalah instrumen politik yang unggul dalam mengelola pluralitas demi
fondasi kokoh negara modern Indonesia.

Di sisi lain, golongan Islam, yang diwakili oleh tokoh seperti Ki Bagus Hadikusumo
dan Muhammad Yamin, menuntut agar Islam menjadi dasar negara. Mereka
mengusulkan ""Negara Islam" atau setidaknya pengakuan syariat Islam dalam konstitusi.
Perdebatan ini menunjukkan ketegangan ideologis: golongan kebangsaan melihat
Pancasila sebagai jembatan untuk menghindari dominasi satu agama, sementara
golongan Islam khawatir bahwa sekularisme akan mengabaikan nilai-nilai Islam (Yamin,

1959).

Kepatuhan Golongan Islam terhadap hasil musyawarah mufakat, meskipun
menyiratkan pengorbanan ideologis, merupakan fondasi etika politik yang mendasari
kohesi nasional. Pancasila oleh karenanya, berdiri tegak sebagai manifestasi dari
kemampuan bangsa Indonesia untuk mentransformasi perselisihan menjadi konsensus.
Hal ini diperkuat oleh temuan akademik dari Repository UIN Malang, yang menyatakan
bahwa Ini mengindikasikan bahwa kompromi politik para pendiri bangsa adalah refleksi
langsung dari kebutuhan bangsa untuk menjadi bangsa yang terintegrasi dan
harmonis.Dengan demikian, musyawarah adalah strategi State Building yang vital, yang
berhasil mengubah pertentangan ideologis menjadi konsensus dasar negara. Pancasila
adalah puncak dari kearifan politik pendiri bangsa, memastikan bahwa negara Indonesia
berdiri di atas landasan yang kokoh dan inklusif. Topik ini memiliki potensi besar untuk

37



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 33-41 elSSN: 3024-8140

menyajikan analisis mendalam mengenai bagaimana keragaman Indonesia dikelola
secara efektif pada momen pendirian negara, menjadikannya pelajaran abadi bagi
demokrasi konsensus.

Golongan Islam dalam perumusan Pancasila adalah sentral bagi pemahaman
negosiasi ideologis dan keberhasilan State Building Indonesia. Awalnya, Golongan Islam
melalui tokoh-tokohnya di BPUPK dan Panitia Sembilan, secara konsisten
memperjuangkan dasar negara yang memasukkan prinsip-prinsip Islam, yang kemudian
terwujud dalam rumusan Piagam Jakarta, khususnya klausul "dengan kewajiban
menjalankan syariat Islam bagi pemeluk-pemeluknya."Tuntutan ini merupakan
manifestasi legitimasi historis dan dukungan sosial-politik yang kuat dari umat Islam
yang sejak lama terlibat dalam perjuangan kemerdekaan. Oleh karena itu, Piagam
Jakarta menjadi bukti keberhasilan awal Golongan Islam dalam menyalurkan aspirasi
ideologisnya melalui musyawarah.

Negosiasi ideologis mencapai klimaks dalam sidang kedua BPUPKI (10-17 Juli 1945),
di mana komite sembilan terdiri dari Sukarno, Hatta, dan perwakilan golongan Islam
merumuskan Piagam Jakarta. Piagam ini awalnya menyertakan "dengan kewajiban
menjalankan syariat Islam bagi pemeluk-pemeluknya" pada sila pertama, sebagai
kompromi untuk golongan Islam (Reid, 1974).

Namun, negosiasi ini tidak berjalan mulus. Golongan kebangsaan, khususnya
Hatta, menekankan bahwa pengakuan syariat Islam akan menimbulkan perpecahan,
terutama dengan minoritas non-Muslim seperti Kristen dan Hindu. Di sisi lain, golongan
Islam melihat ini sebagai minimum untuk melindungi hak umat Islam. Musyawarah
intensif terjadi, di mana argumen-argumen saling bertukar: Sukarno menekankan
persatuan nasional, sementara Hadikusumo menegaskan bahwa Islam adalah mayoritas
dan harus diakui (Dokumen Sidang BPUPKI. Arsip Nasional Republik Indonesia, n.d.).

Titik balik paling signifikan terjadi pada 18 Agustus 1945. Meskipun terdapat
penolakan dari Golongan Kebangsaan yang didukung oleh perwakilan dari Indonesia
Timur yang non-Muslim, keputusan akhir untuk menghapus tujuh kata tersebut tercapai
karena kearifan politik Golongan Islam. Dalam semangat musyawarah mufakat, para
pemimpin Islam menerima perubahan tersebut demi kepentingan State Building yang
lebih besar: menghindari perpecahan segera dan menjamin persatuan nasional di
tengah proklamasi kedaulatan yang rapuh. Tindakan ini merupakan pengorbanan
ideologis tertinggi dan strategis, yang menegaskan bahwa kesetiaan terhadap negara
kesatuan dan keutuhan bangsa diletakkan di atas kepentingan doktrinal kelompok.

Dengan demikian, peran Golongan Islam bukan hanya sebagai pihak yang
bernegosiasi, tetapi sebagai penjamin konsensus nasional yang memungkinkan
Pancasila menjadi ideologi yang inklusif dan diterima oleh seluruh komponen
bangsa."Keputusan untuk menghapus tujuh kata dari Piagam Jakarta merupakan
kompromi politik yang luar biasa dari pihak Golongan Islam. Tindakan ini menunjukkan
sikap kenegarawanan dan pengakuan terhadap pentingnya persatuan nasional di atas
kepentingan golongan. Tanpa kompromi ini, State Building Indonesia akan terancam
pecah pada hari pertamanya." (Ma’arif, 2010). peran Golongan Islam dalam proses
negosiasi ideologis dan perumusan Pancasila adalah kunci utama bagi keberhasilan

38



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 33-41 elSSN: 3024-8140

State Building Indonesia. Keputusan tokoh Islam untuk menerima penghapusan tujuh
kata Piagam Jakarta yang dicapai melalui musyawarah mufakat merupakan tindakan
kenegarawanan dan pengorbanan ideologis tertinggi. Keputusan ini menunjukkan
adanya transformasi ideologis dari tuntutan sektoral menuju prioritas nasional yang
universal. Dengan mendahulukan kepentingan State Building (persatuan dan keutuhan
negara) di atas kepentingan golongan, Golongan Islam tidak hanya menyelesaikan
konflik, tetapi juga memastikan Pancasila memiliki legitimasi dan kekuatan mengikat di
seluruh wilayah Indonesia yang sangat majemuk.

Negosiasi Ideologis merupakan inti dari proses perumusan Pancasila yang
menjadikannya fondasi kokoh bagi State Building Indonesia. Negosiasi ini bukan sekadar
tawar-menawar politik, melainkan pertarungan gagasan fundamental mengenai
karakteristik dasar negara: apakah akan menjadi negara sekuler-nasionalis, teokratis,
atau kompromi keduanya. Arena utama negosiasi ideologis ini melibatkan dua kutub,
yaitu Golongan Kebangsaan yang diwakili oleh tokoh-tokoh yang menekankan
persatuan di atas identitas agama, dan Golongan Islam yang memperjuangkan dimensi
keagamaan yang lebih eksplisit.

Fase kritis negosiasi ideologis terlihat jelas dalam episode Piagam Jakarta, di mana
kompromi awal menghasilkan sila pertama yang mensyaratkan kewajiban syariat bagi
pemeluknya. Namun, tekanan dari kepentingan State Building yang mendesak yaitu
kebutuhan akan pengakuan universal dan pencegahan disintegrasi akhirnya
mengarahkan negosiasi ini menuju konsensus yang lebih inklusif. Melalui mekanisme
musyawarah yang berlandaskan kearifan, Golongan Islam menyetujui penghapusan
tujuh kata tersebut. Hal ini membuktikan bahwa negosiasi ideologis berhasil
bertransformasi dari pertentangan prinsip menjadi kompromi kenegarawanan,
mengokohkan Pancasila sebagai ideologi yang bersifat universalis-nasional, yang
mampu mengakomodasi tanpa mendominasi. "Pancasila adalah buah dari pertarungan
gagasan antara ideologi Islam dan ideologi kebangsaan-sekuler yang ada di BPUPKI dan
PPKI. Negosiasi ideologis ini berhasil dikompromikan karena kesadaran para pendiri
bangsa, termasuk Golongan Islam dan Golongan Kebangsaan, untuk menempatkan
kesatuan negara di atas kepentingan ideologi demi menyambut proklamasi.”" (Anwar,
2012).

Negosiasi Ideologis adalah jantung dan penentu utama keberhasilan State Building
Indonesia. Proses ini bukan sekadar perdebatan, melainkan pertarungan gagasan
fundamental antara cita-cita negara sekuler-nasionalis dari Golongan Kebangsaan
melawan tuntutan negara berprinsip agama dari Golongan Islam. Keberhasilan
negosiasi ini yang dimediasi melalui mekanisme musyawarah terletak pada kemampuan
para pendiri bangsa untuk melakukan transformasi politik, menempatkan persatuan
nasional di atas tuntutan ideologi kelompok. Hasilnya, Pancasila muncul sebagai titik
temu (kalimatun sawa) universal yang secara strategis menjamin legitimasi dan
stabilitas negara baru. Dengan demikian, Negosiasi Ideologis membuktikan bahwa
kompromi politik adalah prasyarat mutlak bagi fondasi negara yang kokoh dan
majemuk.

39



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 33-41 elSSN: 3024-8140

Kesimpulan dan Saran

Kesimpulan penelitian ini menyoroti bahwa kelahiran Pancasila adalah hasil dari
dinamika musyawarah yang bertindak sebagai mekanisme politik paling efektif untuk
State Building Indonesia. Proses perumusannya pada 1945 didominasi oleh negosiasi
ideologis sengit antara Golongan Kebangsaan dan Golongan Islam. Musyawarah
terbukti berhasil mengubah potensi perpecahan yang timbul dari isu tujuh kata Piagam
Jakarta menjadi konsensus nasional yang kuat. Keberhasilan utama terletak pada sikap
kenegarawanan para pemimpin Golongan Islam yang, melalui pengorbanan ideologis
tertinggi, menerima penghapusan tujuh kata tersebut. Tindakan ini menunjukkan bahwa
kepentingan State Building yakni menjamin persatuan dan legitimasi negara lebih
diutamakan daripada kepentingan doktrinal kelompok. Oleh karena itu, Pancasila
melampaui status dasar filosofis; ia adalah dokumen kompromi politik tertinggi dan
kontrak sosial yang memastikan inklusivitas dan stabilitas negara multikultural sejak
awal kemerdekaan.

Berdasarkan temuan mengenai peran sentral musyawarah dalam menyelesaikan
negosiasi ideologis, diajukan beberapa rekomendasi. Pertama, dalam konteks
pendidikan dan kebijakan publik, penting untuk menekankan narasi sejarah yang utuh,
menyoroti peran kunci Golongan Islam dan Golongan Kebangsaan dalam mencapai
kompromi, guna menjadikan Pancasila sebagai model demokrasi konsensus. Kedua,
secara kelembagaan, mekanisme musyawarah harus terus diaktifkan dalam proses
pengambilan keputusan politik nasional sebagai perlawanan terhadap praktik politik
mayoritarian yang berpotensi memecah belah. Musyawarah harus diposisikan sebagai
strategi State Building jangka panjang untuk merespons konflik sosiopolitik
kontemporer. Ketiga, untuk pengembangan akademik, disarankan agar penelitian
selanjutnya memperluas kajian mengenai bagaimana Pancasila sebagai hasil negosiasi
ideologis tetap berfungsi sebagai titik temu dalam menghadapi tantangan ideologi
global, serta bagaimana negara-negara majemuk lainnya dapat mengadopsi prinsip
musyawarah Indonesia untuk memperkuat fondasi negara mereka.

Daftar Pustaka

Adityo, R. D. (2022). Penguatan dasar negara melalui penyuluhan Pancasila pada
mahasiswa. Devosi, 3(2), 1-5. https://repository.uin-malang.ac.id/11455/

Anderson, B. (2006). Java in a time of revolution: Occupation and resistance, 1944-1946.
Equinox Publishing.

Anwar, R. (2012). Pancasila: Negosiasi ideologis antara Islam dan kebangsaan. Penerbit
Republika.

Dokumen Sidang BPUPKI. Arsip Nasional Republik Indonesia. (n.d.).

Faslah, R. (2024). Identitas Nasional, Geostrategi, dan Geopolitik. PT. Literasi Nusantara
Abadi Grup. http://repository.uin-malang.ac.id/20872

Faslah, R. (2025). Pancasila sebagai dasar negara dan panduan hidup berbangsa. UIN
Malang Press, Malang. https://repository.uin-malang.ac.id/24376/

Ma’arif, A. S. (2010). Islam dan Pancasila: Kompromi politik dalam state building Indonesia.
Penerbit LKIS.

40



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 33-41 elSSN: 3024-8140

Notonagoro, S. H. (1974). Pantjasila, dasar falsafah negara Republik Indonesia:
Kumpulan tiga uraian pokok-pokok persoalan tentang Pancasila. (No Title).

Reid, A. (1974). The Indonesian national revolution, 1945-1950. (No Title).

Soekarno. (1945). Pidato di Sidang Badan Penyelidik Usaha Persiapan Kemerdekaan
Indonesia (BPUPKI). Arsip Nasional Republik Indonesia.

Soepomo. (1945). Pidato di Sidang Badan Penyelidik Usaha Persiapan Kemerdekaan
Indonesia (BPUPKI). Arsip Nasional Republik Indonesia.

Yamin, H. M. (1959). Naskah-persiapan undang-undang dasar 1945. (No Title).

41



