
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 
Volume 3, Issue November, 2025 pp. 33-41     http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Pancasila: Dinamika Musyawarah dan Negosiasi Ideologis 
Golongan Kebangsaan dan Islam (1945) 

 
Ramadhani Lailatul Maghfiroh 
Program Studi Manajemen, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: ramadhanilailatul074@gmail.com  
 
 

A B S T R A K 
Artikel ini menganalisis dinamika musyawarah dan proses state building 
dalam perumusan Pancasila pada tahun 1945, dengan fokus pada 
negosiasi ideologis antara golongan kebangsaan dan golongan Islam di 
Indonesia. Melalui kajian historis terhadap sidang Badan Penyelidik 
Usaha Persiapan Kemerdekaan Indonesia (BPUPKI), artikel ini 
menunjukkan bagaimana musyawarah menjadi mekanisme utama 
untuk mencapai konsensus nasional. Negosiasi ini melibatkan kompromi 
antara visi kebangsaan sekuler Sukarno dan Hatta dengan tuntutan 
Islamisasi dari golongan Islam, yang akhirnya menghasilkan Pancasila 
sebagai dasar negara yang inklusif. Analisis ini didasarkan pada sumber 
primer seperti pidato-pidato sidang BPUPKI dan literatur sejarah 
terkait,menekankan pentingnya musyawarah dalam membangun 
negara yang stabil. 

A B S T R A C T  
This article analyzes the dynamics of deliberation (musyawarah) and state-building processes in the 
formulation of Pancasila in 1945, focusing on ideological negotiations between the nationalist and Islamic 
groups in Indonesia. Through a historical examination of the sessions of the Badan Penyelidik Usaha 
Persiapan Kemerdekaan Indonesia (BPUPKI), this article demonstrates how musyawarah served as the 
primary mechanism for achieving national consensus. The negotiations involved compromises between the 
secular nationalist vision of Sukarno and Hatta and the Islamization demands from the Islamic group, 
ultimately resulting in Pancasila as an inclusive state foundation. This analysis is based on primary sources 
such as BPUPKI session speeches and related historical literature, emphasizing the importance of 
musyawarah in building a stable state. 
 

Pendahuluan  

Perumusan Pancasila pada tahun 1945 merupakan momen krusial dalam sejarah 
Indonesia, di mana proses musyawarah dan negosiasi ideologis memainkan peran 
sentral dalam pembentukan dasar negara (Anderson, 2006). Pancasila, sebagai ideologi 
negara, tidak hanya mencerminkan kompromi antara berbagai kelompok, tetapi juga 
menunjukkan dinamika state building yang melibatkan dialog intensif antara golongan 
kebangsaan dan golongan Islam. Artikel ini bertujuan untuk mengkaji bagaimana 
musyawarah sebagai prinsip demokrasi tradisional Indonesia digunakan untuk 
menjembatani perbedaan ideologis, sehingga menghasilkan fondasi negara yang kokoh 
(Notonagoro, 1974). Dengan demikian, Notonagoro menekankan Pancasila sebagai 

Kata Kunci: 
Pancasila, musyawarah, 
state building, negosiasi 
ideologis, golongan 
kebangsaan, golongan 
islam, BPUPKI 1945. 
 
Keywords: 
Pancasila, deliberation, 
state building, ideological 
negotiations, national 
groups, Islamic groups, 
BPUPKI 1945. 
 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 33-41       eISSN: 3024-8140 

34 
 

falsafah dasar yang inklusif, yang menurut penulis, merupakan wawasan brilian untuk 
menyatukan pluralitas Indonesia tanpa memaksakan satu pandangan. Pancasila 
merupakan dasar negara kita yang  menjadi  payung  serta  sumber  hukum juga   sumber   
inspirasi   dalam   kehidupan bernegara,  terkadang  dasar  Negara (Arif, 2018). 

Latar belakangnya berasal dari sidang BPUPKI yang diadakan oleh pemerintah 
Jepang pada 29 Mei hingga 1 Juni 1945, di mana tokoh-tokoh nasional seperti Sukarno, 
Hatta, dan Ki Bagus Hadikusumo terlibat dalam perdebatan panas. Golongan 
kebangsaan, yang dipimpin oleh Sukarno, mendorong Pancasila sebagai dasar negara 
yang inklusif dan sekuler, sementara golongan Islam menuntut pengakuan syariat Islam 
sebagai bagian integral. Negosiasi ini mencapai puncaknya dalam Piagam Jakarta, yang 
kemudian direvisi menjadi Pancasila final. (Yamin, 1959) sebagai saksi mata, 
menggambarkan negosiasi ini sebagai proses yang penuh ketegangan, namun menurut 
penulis, revisi Piagam Jakarta menunjukkan kompromi yang bijak untuk menjaga 
persatuan nasional di tengah ancaman disintegrasi. 

Perbedaan  dapat  menyatukan  suatu  bangsa  melalui  keterikatan identitas 
nasional yang meliputi budaya, agama,fisik, keinginan, atau cita-cita. Konsep identitas 
nasional dibentuk oleh dua kata dasar, “identitas” dan “nasional”. Dalam Kamus Besar 
Bahasa Indonesia (KBBI), identitas berarti ciri-ciri atau keadaan khusus seseorang atau 
jati diri. Sedangkan kata “nasional” berarti bersifat kebangsaan; berkenaan atau berasal 
dari   bangsa   sendiri;   meliputi   suatu   bangsa.   Pengertian   identitas   nasional   secara 
etimologis lebih dekat dengan arti jati diri yakni ciri-ciri atau karakeristik, perasaan atau 
keyakinan  tentang  kebangsaan  yang  membedakan  bangsa  Indonesia  dengan  bangsa 
lain (Faslah, 2024). 

Pancasila diakui sebagai dasar filosofis negara Republik Indonesia, sebuah hasil 
monumental dari proses musyawarah yang intens dan negosiasi politik yang luar biasa 
pada tahun 1945. Pembentukan ideologi ini merupakan inti dari tahap awal State 
Building Indonesia, di mana penentuan prinsip dasar negara menjadi syarat mutlak bagi 
eksistensi bangsa. Secara historis, kelahiran Pancasila tidak dapat dipisahkan dari 
perjumpaan dan interaksi dua kekuatan politik dan ideologis utama: Golongan 
Kebangsaan dan Golongan Islam. Penelitian ini beranjak dari pandangan bahwa proses 
perumusan Pancasila adalah model ideal dari negosiasi ideologis dalam konteks 
pembentukan negara baru. "Jikalau bangsa Indonesia itu menghendaki supaya lima sila 
ini dijadikan tiga, yaitu Trisila, atau jikalau menghendaki supaya yang tiga ini dijadikan 
satu, yaitu Ekasila, ini berarti suatu proses musyawarah. Kita akan kembali kepada hasil 
pertama, yaitu Pancasila. Yang lima itu menjadi satu, yang satu itu menjadi lima." 
(Soekarno, 1945). Dengan begitu hal ini menekankan bahwa Pancasila adalah hasil 
musyawarah tertinggi, diterima oleh semua golongan, termasuk Golongan Islam dan 
Golongan Kebangsaan. 

Diskursus kritis mengenai dasar negara terjadi secara eksplisit dalam Badan 
Penyelidik Usaha-Usaha Persiapan Kemerdekaan (BPUPK) hingga Panitia Persiapan 
Kemerdekaan Indonesia (PPKI). Pusat ketegangan terletak pada isu hubungan antara 
agama dan negara. Golongan Islam pada awalnya memperjuangkan dimasukkannya 
tujuh kata dalam Piagam Jakarta, yang mencerminkan aspirasi keagamaan, sementara 
Golongan Kebangsaan menekankan perlunya landasan yang bersifat sekuler-nasionalis 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 33-41       eISSN: 3024-8140 

35 
 

untuk menjamin persatuan dan inklusivitas seluruh rakyat Indonesia yang majemuk. 
Dinamika ini mencapai klimaksnya pada momen krusial menjelang Proklamasi, di mana 
kepentingan mendesak untuk mendirikan negara yang diakui secara luas (State 
Building) berfungsi sebagai daya dorong utama untuk mencapai kompromi. 

Sebagaimana dijelaskan oleh (Adityo, 2022), penguatan pemahaman terhadap 
Pancasila sebagai dasar negara perlu terus dilakukan, terutama di kalangan generasi 
muda, agar mereka memahami konteks historis dan filosofis lahirnya ideologi bangsa 
tersebut. Upaya ini penting karena Pancasila tidak lahir secara instan, melainkan melalui 
proses dialektika dan kompromi politik yang mendalam di antara berbagai kelompok 
dalam sidang BPUPK dan PPKI. Dalam konteks tersebut, semangat musyawarah dan 
kesediaan untuk mencapai mufakat menjadi faktor utama yang memungkinkan 
tercapainya konsensus nasional tentang dasar negara, sebagaimana tercermin dalam 
proses pembentukan Piagam Jakarta hingga penetapan Pancasila sebagai ideologi final 
bangsa Indonesia. 

 Secara spesifik, studi ini akan menguji bagaimana semangat musyawarah 
mufakat, yang dijiwai oleh kepentingan State Building, mampu mengatasi perbedaan 
fundamental dan menghasilkan konsensus yang berkelanjutan. Pemahaman atas 
kompleksitas negosiasi ideologis tahun 1945 ini sangat penting untuk menafsirkan  

Pembahasan  

Sidang BPUPKI merupakan forum utama di mana musyawarah sebagai tradisi 
budaya Indonesia digunakan untuk membangun konsensus. Musyawarah, yang berarti 
"berembuk bersama", menjadi alat untuk mengatasi perbedaan ideologis di tengah 
keragaman etnis, agama, dan politik pasca-kolonialisme Jepang (Anderson, 1972). 

karakter hakiki Pancasila sebagai ideologi inklusif dan fondasi kokoh bagi negara 
modern Indonesia. Menurut (Soepomo, 1945), dalam Pidato di BPUPKI "Maka 
musyawarah adalah cara yang sangat perlu untuk menyatukan pendapat yang berbeda-
beda. Dengan demikian, kita dapat menghasilkan sesuatu yang benar-benar menjadi 
keinginan kita bersama. Negara kita berdasarkan atas musyawarah mufakat dan 
kekeluargaan." Dengan demikian, proses perumusan Pancasila pada tahun 1945 
menunjukkan bahwa dasar negara ini harus dipandang sebagai dokumen State Building 
yang sangat berhasil, di mana musyawarah berfungsi sebagai perangkat politik utama 
untuk memitigasi risiko perpecahan ideologis. 

Pancasila sebagai jati diri bangsa Indonesia lebih dipahami sebagai kepribadian, 
yang tercermin dalam sikap dan perilaku masyarakatnya. Jati diri bangsa Indonesia 
memiliki peranan  yang  sangat  penting  sebagai  identitas  yang  mencerminkan  ciri  
khas  bangsa. Kehilangan   jati   diri   ini   berarti   kehilangan   segalanya   dan   dapat   
mengakibatkan terhapusnya eksistensi bangsa Indonesia di tengah-tengah bangsa-
bangsa lain. Pembelajaran sejarah berfungsi sebagai penguat jati diri bangsa, sejalan 
dengan tujuan pendidikan   yang berupaya   mencerdaskan   kehidupan   bangsa   melalui   
peningkatan kesadaran budaya kepada para peserta didik.Indonesia,dengan  segala 
keberagamannya,  memiliki  potensi  yang  beragam,  baik  yang  positif  maupun yang 
negative.  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 33-41       eISSN: 3024-8140 

36 
 

Perumusan Pancasila pada tahun 1945 harus dipahami sebagai proses State 
Building yang bertumpu pada musyawarah sebagai perangkat pengambilan keputusan. 
Dinamika persidangan di BPUPK (Mei-Juli 1945) hingga pengesahan di PPKI (Agustus 
1945) adalah arena di mana terjadi benturan sekaligus penyatuan dua arus utama 
ideologi: Golongan Kebangsaan yang berorientasi pada negara kesatuan inklusif, dan 
Golongan Islam yang memiliki aspirasi negara berdasarkan prinsip-prinsip Islam. 
Pertemuan ini tidak menghasilkan dominasi ideologi, melainkan proses negosiasi 
ideologis yang cerdas, yang mencari titik temu (kalimatun sawa) demi kepentingan 
politik yang lebih besar.  

Pada sidang pertama (29 Mei-1 Juni 1945), Sukarno mengusulkan Pancasila sebagai 
dasar negara, yang terdiri dari lima sila: Ketuhanan Yang Maha Esa, Kemanusiaan yang 
Adil dan Beradab, Persatuan Indonesia, Kerakyatan yang Dipimpin oleh Hikmat 
Kebijaksanaan dalam Permusyawaratan/Perwakilan, dan Keadilan Sosial bagi Seluruh 
Rakyat Indonesia. Usulan ini mencerminkan visi golongan kebangsaan, yang 
menekankan inklusivitas untuk menyatukan bangsa yang heterogen (Notonagoro, 
1974). 

Pancasila sebagai dasar negara Indonesia tidak hanya sekadar menjadi simbol atau 
teori, tetapi juga pedoman hidup yang harus diterapkan dalam setiap aspek kehidupan 
berbangsa dan bernegara. Buku ini hadir untuk mengungkapkan peran penting 
Pendidikan Pancasila dalam membentuk karakter bangsa serta mengaktualisasikan nilai-
nilai luhur yang terkandung di dalamnya. Melalui kajian yang mendalam, buku ini 
membahas berbagai aspek dari Pendidikan Pancasila, termasuk penerapannya dalam 
dunia pendidikan tinggi, kaitannya dengan Tri Dharma Perguruan Tinggi, dan pentingnya 
Pancasila dalam membangun kesadaran sejarah bangsa Indonesia. Pembaca juga akan 
diajak untuk memahami perjalanan sejarah perumusan Pancasila, serta bagaimana 
semangat kemerdekaan yang terkandung dalam Proklamasi 17 Agustus 1945 menjadi 
fondasi bagi Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI) (Faslah, 2025). 

Secara fundamental,Pancasila berfungsi sebagai kontrak sosial yang dihasilkan 
melalui kearifan musyawarah dalam situasi State Building yang penuh tantangan. Proses 
perumusannya pada tahun 1945 bukan hanya peristiwa historis, melainkan model 
manajemen konflik ideologis. Negosiasi ideologis antara Golongan Kebangsaan dan 
Golongan Islam yang mencapai klimaks pada penghapusan tujuh kata Piagam Jakarta 
menghasilkan sebuah ideologi yang secara strategis mampu mengakomodasi pluralitas 
tanpa mengorbankan integritas negara. Keberhasilan ini menegaskan bahwa 
kepentingan mendesak untuk mendirikan negara yang diakui secara luas merupakan 
kekuatan pemersatu yang mengalahkan perbedaan doktrinal.  

Titik balik paling signifikan dari negosiasi ideologis ini termanifestasi pada 
perubahan sila pertama Piagam Jakarta. Piagam Jakarta yang merupakan kompromi 
awal antara kedua golongan, masih mencantumkan "Ketuhanan, dengan kewajiban 
menjalankan syariat Islam bagi pemeluk-pemeluknya." Teks ini mencerminkan 
keberhasilan Golongan Islam dalam memasukkan aspirasi mereka. Namun, menjelang 
18 Agustus 1945, muncul keberatan serius dari perwakilan daerah non-Muslim, terutama 
Indonesia bagian timur, yang mengancam persatuan negara yang baru lahir. Di sinilah 
peran musyawarah mufakat, yang diinisiasi oleh tokoh-tokoh kunci dari Golongan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 33-41       eISSN: 3024-8140 

37 
 

Kebangsaan dan disikapi dengan bijaksana oleh wakil Golongan Islam, menjadi kunci 
keputusan untuk menghapus tujuh kata tersebut dan menggantinya dengan 
"Ketuhanan Yang Maha Esa" merupakan bukti nyata bahwa kepentingan State Building 
yaitu menjaga keutuhan teritorial dan legitimasi negara baru diutamakan. Musyawarah 
berfungsi sebagai katup pengaman politik, yang memungkinkan para pendiri bangsa 
pragmatis dan visioner, meredam konflik ideologis demi konsensus nasional. Kepatuhan 
Golongan Islam terhadap hasil musyawarah ini, meskipun berarti mengorbankan 
tuntutan ideologis mereka, merupakan kontribusi terbesar terhadap fondasi persatuan. 
Dengan demikian, Pancasila yang disahkan pada 18 Agustus 1945 adalah simbol dari 
kearifan politik, menjadikannya ideologi yang mampu menaungi semua komponen 
bangsa dan memastikan kelangsungan hidup negara kesatuan. 

Musyawarah sebagai mekanisme resolusi konflik. Proses ini melibatkan negosiasi 
ideologis yang fundamental antara Golongan Kebangsaan yang memprioritaskan 
persatuan nasional-inklusif, dan Golongan Islam yang memperjuangkan dimensi 
teokratis-religius yang termanifestasi dalam tujuh kata Piagam Jakarta. Ketegangan ini 
mencapai puncaknya menjelang 18 Agustus 1945, di mana kepentingan mendesak untuk 
mendirikan negara yang diakui dan utuh (State Building) menjadi daya dorong utama 
untuk kompromi. Keputusan Golongan Islam untuk menerima penghapusan tujuh kata 
tersebut, yang dicapai melalui semangat musyawarah mufakat, merupakan 
pengorbanan politik besar perumusan Pancasila adalah model ideal dari State Building 
yang dijalankan melalui yang menegaskan patriotisme mereka. Keputusan ini secara 
efektif meredam ancaman separatisme dan menghasilkan Pancasila sebagai ideologi 
inklusif. Bahkan, penelitian akademis di Indonesia menegaskan bahwa hasil akhir ini 
tidak sepenuhnya menghilangkan nilai-nilai religius. Hal ini membuktikan bahwa 
musyawarah adalah instrumen politik yang unggul dalam mengelola pluralitas demi 
fondasi kokoh negara modern Indonesia. 

Di sisi lain, golongan Islam, yang diwakili oleh tokoh seperti Ki Bagus Hadikusumo 
dan Muhammad Yamin, menuntut agar Islam menjadi dasar negara. Mereka 
mengusulkan "Negara Islam" atau setidaknya pengakuan syariat Islam dalam konstitusi. 
Perdebatan ini menunjukkan ketegangan ideologis: golongan kebangsaan melihat 
Pancasila sebagai jembatan untuk menghindari dominasi satu agama, sementara 
golongan Islam khawatir bahwa sekularisme akan mengabaikan nilai-nilai Islam (Yamin, 
1959). 

Kepatuhan Golongan Islam terhadap hasil musyawarah mufakat, meskipun 
menyiratkan pengorbanan ideologis, merupakan fondasi etika politik yang mendasari 
kohesi nasional. Pancasila oleh karenanya, berdiri tegak sebagai manifestasi dari 
kemampuan bangsa Indonesia untuk mentransformasi perselisihan menjadi konsensus. 
Hal ini diperkuat oleh temuan akademik dari Repository UIN Malang, yang menyatakan 
bahwa Ini mengindikasikan bahwa kompromi politik para pendiri bangsa adalah refleksi 
langsung dari kebutuhan bangsa untuk menjadi bangsa yang terintegrasi dan 
harmonis.Dengan demikian, musyawarah adalah strategi State Building yang vital, yang 
berhasil mengubah pertentangan ideologis menjadi konsensus dasar negara. Pancasila 
adalah puncak dari kearifan politik pendiri bangsa, memastikan bahwa negara Indonesia 
berdiri di atas landasan yang kokoh dan inklusif. Topik ini memiliki potensi besar untuk 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 33-41       eISSN: 3024-8140 

38 
 

menyajikan analisis mendalam mengenai bagaimana keragaman Indonesia dikelola 
secara efektif pada momen pendirian negara, menjadikannya pelajaran abadi bagi 
demokrasi konsensus. 

Golongan Islam dalam perumusan Pancasila adalah sentral bagi pemahaman 
negosiasi ideologis dan keberhasilan State Building Indonesia. Awalnya, Golongan Islam 
melalui tokoh-tokohnya di BPUPK dan Panitia Sembilan, secara konsisten 
memperjuangkan dasar negara yang memasukkan prinsip-prinsip Islam, yang kemudian 
terwujud dalam rumusan Piagam Jakarta, khususnya klausul "dengan kewajiban 
menjalankan syariat Islam bagi pemeluk-pemeluknya."Tuntutan ini merupakan 
manifestasi legitimasi historis dan dukungan sosial-politik yang kuat dari umat Islam 
yang sejak lama terlibat dalam perjuangan kemerdekaan. Oleh karena itu, Piagam 
Jakarta menjadi bukti keberhasilan awal Golongan Islam dalam menyalurkan aspirasi 
ideologisnya melalui musyawarah.  

Negosiasi ideologis mencapai klimaks dalam sidang kedua BPUPKI (10-17 Juli 1945), 
di mana komite sembilan terdiri dari Sukarno, Hatta, dan perwakilan golongan Islam  
merumuskan Piagam Jakarta. Piagam ini awalnya menyertakan "dengan kewajiban 
menjalankan syariat Islam bagi pemeluk-pemeluknya" pada sila pertama, sebagai 
kompromi untuk golongan Islam (Reid, 1974). 

Namun, negosiasi ini tidak berjalan mulus. Golongan kebangsaan, khususnya 
Hatta, menekankan bahwa pengakuan syariat Islam akan menimbulkan perpecahan, 
terutama dengan minoritas non-Muslim seperti Kristen dan Hindu. Di sisi lain, golongan 
Islam melihat ini sebagai minimum untuk melindungi hak umat Islam. Musyawarah 
intensif terjadi, di mana argumen-argumen saling bertukar: Sukarno menekankan 
persatuan nasional, sementara Hadikusumo menegaskan bahwa Islam adalah mayoritas 
dan harus diakui (Dokumen Sidang BPUPKI. Arsip Nasional Republik Indonesia, n.d.). 

Titik balik paling signifikan terjadi pada 18 Agustus 1945. Meskipun terdapat 
penolakan dari Golongan Kebangsaan yang didukung oleh perwakilan dari Indonesia 
Timur yang non-Muslim, keputusan akhir untuk menghapus tujuh kata tersebut tercapai 
karena kearifan politik Golongan Islam. Dalam semangat musyawarah mufakat, para 
pemimpin Islam menerima perubahan tersebut demi kepentingan State Building yang 
lebih besar: menghindari perpecahan segera dan menjamin persatuan nasional di 
tengah proklamasi kedaulatan yang rapuh. Tindakan ini merupakan pengorbanan 
ideologis tertinggi dan strategis, yang menegaskan bahwa kesetiaan terhadap negara 
kesatuan dan keutuhan bangsa diletakkan di atas kepentingan doktrinal kelompok.  

Dengan demikian, peran Golongan Islam bukan hanya sebagai pihak yang 
bernegosiasi, tetapi sebagai penjamin konsensus nasional yang memungkinkan 
Pancasila menjadi ideologi yang inklusif dan diterima oleh seluruh komponen 
bangsa."Keputusan untuk menghapus tujuh kata dari Piagam Jakarta merupakan 
kompromi politik yang luar biasa dari pihak Golongan Islam. Tindakan ini menunjukkan 
sikap kenegarawanan dan pengakuan terhadap pentingnya persatuan nasional di atas 
kepentingan golongan. Tanpa kompromi ini, State Building Indonesia akan terancam 
pecah pada hari pertamanya." (Ma’arif, 2010). peran Golongan Islam dalam proses 
negosiasi ideologis dan perumusan Pancasila adalah kunci utama bagi keberhasilan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 33-41       eISSN: 3024-8140 

39 
 

State Building Indonesia. Keputusan tokoh Islam untuk menerima penghapusan tujuh 
kata Piagam Jakarta yang dicapai melalui musyawarah mufakat merupakan tindakan 
kenegarawanan dan pengorbanan ideologis tertinggi. Keputusan ini menunjukkan 
adanya transformasi ideologis dari tuntutan sektoral menuju prioritas nasional yang 
universal. Dengan mendahulukan kepentingan State Building (persatuan dan keutuhan 
negara) di atas kepentingan golongan, Golongan Islam tidak hanya menyelesaikan 
konflik, tetapi juga memastikan Pancasila memiliki legitimasi dan kekuatan mengikat di 
seluruh wilayah Indonesia yang sangat majemuk. 

Negosiasi Ideologis merupakan inti dari proses perumusan Pancasila yang 
menjadikannya fondasi kokoh bagi State Building Indonesia. Negosiasi ini bukan sekadar 
tawar-menawar politik, melainkan pertarungan gagasan fundamental mengenai 
karakteristik dasar negara: apakah akan menjadi negara sekuler-nasionalis, teokratis, 
atau kompromi keduanya. Arena utama negosiasi ideologis ini melibatkan dua kutub, 
yaitu Golongan Kebangsaan yang diwakili oleh tokoh-tokoh yang menekankan 
persatuan di atas identitas agama, dan Golongan Islam yang memperjuangkan dimensi 
keagamaan yang lebih eksplisit.  

Fase kritis negosiasi ideologis terlihat jelas dalam episode Piagam Jakarta, di mana 
kompromi awal menghasilkan sila pertama yang mensyaratkan kewajiban syariat bagi 
pemeluknya. Namun, tekanan dari kepentingan State Building yang mendesak yaitu 
kebutuhan akan pengakuan universal dan pencegahan disintegrasi akhirnya 
mengarahkan negosiasi ini menuju konsensus yang lebih inklusif. Melalui mekanisme 
musyawarah yang berlandaskan kearifan, Golongan Islam menyetujui penghapusan 
tujuh kata tersebut. Hal ini membuktikan bahwa negosiasi ideologis berhasil 
bertransformasi dari pertentangan prinsip menjadi kompromi kenegarawanan, 
mengokohkan Pancasila sebagai ideologi yang bersifat universalis-nasional, yang 
mampu mengakomodasi tanpa mendominasi.  "Pancasila adalah buah dari pertarungan 
gagasan antara ideologi Islam dan ideologi kebangsaan-sekuler yang ada di BPUPKI dan 
PPKI. Negosiasi ideologis ini berhasil dikompromikan karena kesadaran para pendiri 
bangsa, termasuk Golongan Islam dan Golongan Kebangsaan, untuk menempatkan 
kesatuan negara di atas kepentingan ideologi demi menyambut proklamasi." (Anwar, 
2012).  

Negosiasi Ideologis adalah jantung dan penentu utama keberhasilan State Building 
Indonesia. Proses ini bukan sekadar perdebatan, melainkan pertarungan gagasan 
fundamental antara cita-cita negara sekuler-nasionalis dari Golongan Kebangsaan 
melawan tuntutan negara berprinsip agama dari Golongan Islam. Keberhasilan 
negosiasi ini yang dimediasi melalui mekanisme musyawarah terletak pada kemampuan 
para pendiri bangsa untuk melakukan transformasi politik, menempatkan persatuan 
nasional di atas tuntutan ideologi kelompok. Hasilnya, Pancasila muncul sebagai titik 
temu (kalimatun sawa) universal yang secara strategis menjamin legitimasi dan 
stabilitas negara baru. Dengan demikian, Negosiasi Ideologis membuktikan bahwa 
kompromi politik adalah prasyarat mutlak bagi fondasi negara yang kokoh dan 
majemuk. 

 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 33-41       eISSN: 3024-8140 

40 
 

Kesimpulan dan Saran  

Kesimpulan penelitian ini menyoroti bahwa kelahiran Pancasila adalah hasil dari 
dinamika musyawarah yang bertindak sebagai mekanisme politik paling efektif untuk 
State Building Indonesia. Proses perumusannya pada 1945 didominasi oleh negosiasi 
ideologis sengit antara Golongan Kebangsaan dan Golongan Islam. Musyawarah 
terbukti berhasil mengubah potensi perpecahan yang timbul dari isu tujuh kata Piagam 
Jakarta menjadi konsensus nasional yang kuat. Keberhasilan utama terletak pada sikap 
kenegarawanan para pemimpin Golongan Islam yang, melalui pengorbanan ideologis 
tertinggi, menerima penghapusan tujuh kata tersebut. Tindakan ini menunjukkan bahwa 
kepentingan State Building yakni menjamin persatuan dan legitimasi negara lebih 
diutamakan daripada kepentingan doktrinal kelompok. Oleh karena itu, Pancasila 
melampaui status dasar filosofis; ia adalah dokumen kompromi politik tertinggi dan 
kontrak sosial yang memastikan inklusivitas dan stabilitas negara multikultural sejak 
awal kemerdekaan.  

Berdasarkan temuan mengenai peran sentral musyawarah dalam menyelesaikan 
negosiasi ideologis, diajukan beberapa rekomendasi. Pertama, dalam konteks 
pendidikan dan kebijakan publik, penting untuk menekankan narasi sejarah yang utuh, 
menyoroti peran kunci Golongan Islam dan Golongan Kebangsaan dalam mencapai 
kompromi, guna menjadikan Pancasila sebagai model demokrasi konsensus. Kedua, 
secara kelembagaan, mekanisme musyawarah harus terus diaktifkan dalam proses 
pengambilan keputusan politik nasional sebagai perlawanan terhadap praktik politik 
mayoritarian yang berpotensi memecah belah. Musyawarah harus diposisikan sebagai 
strategi State Building jangka panjang untuk merespons konflik sosiopolitik 
kontemporer. Ketiga, untuk pengembangan akademik, disarankan agar penelitian 
selanjutnya memperluas kajian mengenai bagaimana Pancasila sebagai hasil negosiasi 
ideologis tetap berfungsi sebagai titik temu dalam menghadapi tantangan ideologi 
global, serta bagaimana negara-negara majemuk lainnya dapat mengadopsi prinsip 
musyawarah Indonesia untuk memperkuat fondasi negara mereka. 

Daftar Pustaka  

Adityo, R. D. (2022). Penguatan dasar negara melalui penyuluhan Pancasila pada 
mahasiswa. Devosi, 3(2), 1–5. https://repository.uin-malang.ac.id/11455/ 

Anderson, B. (2006). Java in a time of revolution: Occupation and resistance, 1944-1946. 
Equinox Publishing. 

Anwar, R. (2012). Pancasila: Negosiasi ideologis antara Islam dan kebangsaan. Penerbit 
Republika. 

Dokumen Sidang BPUPKI. Arsip Nasional Republik Indonesia. (n.d.). 
Faslah, R. (2024). Identitas Nasional, Geostrategi, dan Geopolitik. PT. Literasi Nusantara 

Abadi Grup. http://repository.uin-malang.ac.id/20872 
Faslah, R. (2025). Pancasila sebagai dasar negara dan panduan hidup berbangsa. UIN 

Malang Press, Malang. https://repository.uin-malang.ac.id/24376/ 
Ma’arif, A. S. (2010). Islam dan Pancasila: Kompromi politik dalam state building Indonesia. 

Penerbit LKIS. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 33-41       eISSN: 3024-8140 

41 
 

Notonagoro, S. H. (1974). Pantjasila, dasar falsafah negara Republik Indonesia: 
Kumpulan tiga uraian pokok-pokok persoalan tentang Pancasila. (No Title). 

Reid, A. (1974). The Indonesian national revolution, 1945-1950. (No Title). 
Soekarno. (1945). Pidato di Sidang Badan Penyelidik Usaha Persiapan Kemerdekaan 

Indonesia (BPUPKI). Arsip Nasional Republik Indonesia. 
Soepomo. (1945). Pidato di Sidang Badan Penyelidik Usaha Persiapan Kemerdekaan 

Indonesia (BPUPKI). Arsip Nasional Republik Indonesia. 
Yamin, H. M. (1959). Naskah-persiapan undang-undang dasar 1945. (No Title). 
 
 
 
 
 


