
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 

Volume 3, Issue Desember, 2025 pp. 2505-2510     http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Lima pilar hukum islam: memahami esensi dan relevansi 
al-qawa'id al-fiqhiyyah al-kubra  

 

Ririn D Artika 
 Program studi Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail : ririndartika@gmail.com  
 

A B S T R A K 

Kompleksitas isu-isu hukum kontemporer, seperti ekonomi digital, 
bioetika, dan lingkungan, menuntut kerangka metodologis yang 
sistematis dalam menjawab permasalahan fikih, sehingga artikel ini 
menelaah secara komprehensif esensi filosofis dan relevansi praktis 
dari Lima Kaidah Pokok Fiqih. (Al-Qawa'id Al-Fiqhiyyah Al-Kubra) 
sebagai fondasi universal (kulli) dan pilar utama dalam sistem 
hukum islam. Kelima kaidah fundamental ini meliputi Al-Umuru bi 
Maqashidiha (Segala perkara tergantung niatnya), Al-Yaqinu La 
Yuzalu Bisy-Syak (Keyakinan tidak dapat dihilangkan oleh keraguan, 
menjamin kepastian hukum), Al-Masyaqqah Tajlibu At-Taysir 
(Kesulitan mendatangkan kemudahan, landasan rukhshah), Adh-

Dhararu Yuzal (Kemudharatan harus di hilangkan, mendasari perlindungan jiwa dan lingkungan), dan Al-
'Adatu Muhakkamah (Adat kebiasaan dapat menjadi landasan hukum, memberikan fleksibilitas ) bukan 
sekadar alat teoritis. Sebaliknya, pemahaman mendalam terhadap kaidah-kaidah ini merupakan kunci untuk 
mempermudah penentuan hukum (istinbath) atas kasus-kasus baru, memastikan fikih dapat disajikan 
sebagai ilmu yang lebih teratur, sistematis, dan adaptif, sehingga relevan sebagai solusi progresif bagi 
tantangan umat di era modern dan globalisasi.  
A B S T R A C T 

The complexity of contemporary legal issues, such as the digital economy, bioethics, and the 
environment, demands a systematic methodological framework in addressing fiqh issues, so this article 
comprehensively examines the philosophical essence and practical relevance of the Five Basic Principles 
of Fiqh (Al-Qawa'id Al-Fiqhiyyah Al-Kubra) as a universal foundation (kulli) and the main pillar in the Islamic 
legal system. These five fundamental principles include Al-Umuru bi Maqashidiha (Every matter depends 
on the intention), Al-Yaqinu La Yuzalu Bisy-Syak (Conviction cannot be removed by doubt, guaranteeing 
legal certainty), Al-Masyaqqah Tajlibu At-Taysir (Difficulty brings ease, the basis of rukhshah), Adh-
Dhararu Yuzal (Harm must be eliminated, underpinning the protection of life and the environment), and 
Al-'Adatu Muhakkamah (Customs can be the basis of law, providing flexibility) not just theoretical tools. 
On the contrary, a deep understanding of these rules is the key to facilitating the determination of law 
(istinbath) on new cases, ensuring that fiqh can be presented as a more orderly, systematic, and adaptive 
science, so that it is relevant as a progressive solution to the challenges of the community in the modern 
era and globalization. 

Pendahuluan  

Kompleksitas isu-isu hukum kontemporer, yang meliputi masalah-masalah ekonomi 
digital, bioetika, dan lingkungan, menuntut adanya kerangka sistematis dan 
metodologis yang efektif dalam menjawab permasalahan fiqih yang terus berkembang. 
Fiqih, sebagai pengetahuan tentang hukum-hukum syara' yang bersifat amaliyah, 

Kata Kunci: 
Fiqih; Kaidah Fiqih; Al-Qawa'id 
Al-Kubra; Hukum Islam; 
Penerapan Hukum  
 
Keywords: 
Fiqh; Fiqh Principles; Al-Qawa'id 
Al-Kubra; Islamic Law; 
Application of Law 
 
 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:ririndartika@gmail.com


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 2505-2510  eISSN: 3024-8140 

2506 
 

memerlukan instrumen yang mampu menampung dan mengelompokkan persoalan-
persoalan baru yang serupa menjadi satu kaidah umum. Hal ini bertujuan untuk 
mempermudah penentuan hukum secara cepat, tepat, dan teratur.  Dalam khazanah 
keilmuan Islam, instrumen utama tersebut dikenal sebagai Kaidah Fiqih (Al-Qawa'id Al-
Fiqhiyyah). Kaidah Fiqih merupakan hukum yang bersifat universal (kulli) di mana 
berbagai masalah juz'iyyah (bagian/parsial) masuk ke dalamnya. Terdapat banyak kaidah 
yang dihasilkan oleh para ulama, namun lima kaidah dasar memiliki kedudukan istimewa 
dan sering disebut sebagai Al-Qawa'id Al-Fiqhiyyah Al-Kubra (Kaidah-Kaidah Fiqih yang 
Besar) karena cakupannya yang menyeluruh (komprehensif). 

Kelima pilar hukum ini mencakup: (1) Al-Umuru bi Maqashidiha (Segala perkara 
tergantung niatnya), (2) Al-Yaqinu La Yazulu Bisy-Syak (Keyakinan tidak dapat 
dihilangkan oleh keraguan), (3) Al-Masyaqqah Tajlibu At-Taysir (Kesulitan mendatangkan 
kemudahan), (4) Adh-Dhararu Yuzal (Kemudharatan harus dihilangkan), dan (5) Al-
'Adatu Muhakkamah (Adat kebiasaan dapat menjadi landasan hukum). Kelima kaidah ini 
digali dari sumber-sumber hukum utama, yaitu Al-Qur'an dan As-Sunnah, dan menjadi 
standar hukum fiqih.(Kaidah et al., n.d.) Pentingnya kaidah fiqih ini terletak pada 
perannya sebagai landasan berfatwa, alat bantu yang membuat ilmu fiqih lebih teratur, 
dan yang terpenting, mendidik para ahli fiqih dalam melakukan analogi (ilhāq) dan 
takhrij untuk memahami permasalahan-permasalahan baru. Dengan menguasai kaidah 
fiqih, seorang Muslim dapat lebih mudah menentukan hukum atau kebolehan suatu 
perkara, yang menjadi manfaat utama dari ilmu ini. Hampir seluruh masalah fiqih 
dikembalikan kepada kelima kaidah pokok ini. Oleh karena itu, artikel ini bertujuan untuk 
menelaah secara mendalam esensi filosofis dari kelima kaidah pokok tersebut, 
menelusuri sumber dalilnya, dan menganalisis relevansinya dalam merespons isu-isu 
hukum kontemporer. Penulisan ini diharapkan dapat memberikan pemahaman yang 
lebih terstruktur mengenai kerangka Al-Qawa'id Al-Kubra dan menegaskan kembali 
perannya sebagai solusi progresif bagi tantangan umat di era modern.(Adly et al., 2024) 

Pembahasan  

Telaah Kaidah I: Al-Umuru Bi Maqashidiha 

Kaidah pertama yang fundamental adalah   بِمَقَاصِدِهَا رُ  مُُوأ  ,(al-umuru bi maqashidiha)  الَْأ
yang berarti segala perkara tergantung pada tujuannya (niatnya). Kaidah ini 
menetapkan bahwa nilai dan konsekuensi hukum dari suatu perbuatan baik ibadah 
maupun muamalah dinilai berdasarkan maksud batin (niat) pelakunya, bukan hanya 
tampilan luar perbuatannya. Asas ini bersumber dari hadis nabi saw: "sesungguhnya amal 
itu tergantung niat, dan seseorang akan mendapatkan sesuai niatnya". Dalam ibadah, niat 
adalah rukun penentu sah atau tidaknya amal.(ZAVIRIL ET AL., N.D.) Penerapan kaidah 
ini sangat krusial dalam membedakan berbagai jenis akad atau perbuatan. Sebagai 
contoh, apakah penyerahan uang adalah sedekah, hutang, atau amanah, semuanya 
ditentukan oleh niat. Dalam konteks kontemporer, kaidah ini menjadi dasar untuk 
menghukumi tindakan jual beli fiktif yang dilakukan semata-mata dengan niat 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 2505-2510  eISSN: 3024-8140 

2507 
 

menghindari kewajiban zakat; niat menghindari kewajiban itu dihitung, dan kewajiban 
zakatnya tetap berlaku. 

Relevansi Kaidah I Dalam Transaksi Kontemporer 

Kaidah ini menjamin bahwa substansi dan tujuan hakiki dari perjanjianlah yang 
dipertimbangkan dalam penetapan hukum, bukan sekadar redaksi lafaznya (al-'ibrah fil 
'uqud bil maqashid wal ma'ani). 

Telaah Kaidah II: Al-Yaqinu La Yuzalu Bisy-Syak 

Kaidah kedua adalah  ِ بِالشَّك يزَُالُ  لاَ   yang berarti ,(al-yaqinu la yuzalu bisy-syak)   الَأيَقِيأنُ 
keyakinan tidak dapat dihilangkan oleh keraguan. Prinsip ini menjaga kepastian hukum, 
di mana suatu ketetapan yang diyakini tidak bisa dibatalkan hanya karena munculnya 
keraguan setelahnya. Hadis tentang keraguan jumlah rakaat shalat menjadi dalil 
utamanya, di mana seseorang harus menetapkan yang paling yakin (yang paling sedikit), 
kemudian melengkapinya.(DAN ET AL., 2020). Dari kaidah ini, lahir prinsip penting     ُل الَاَصأ

 yaitu pada dasarnya ketetapan ,(al-aslu baqa'u ma kāna 'ala ma kāna)  بَقَاءُ مَا كَانَ عَلىَ مَا كَانَ 
suatu perkara tergantung pada keberadaannya semula. Dalam sengketa hukum, kaidah 
ini diwujudkan dalam hadis: kewajiban penuduh menghadirkan bukti (bayyinah), dan 
sumpah diwajibkan atas yang mengingkari. 

Relevansi Kaidah II Dalam Kepastian Hukum Finansial 

Dalam kasus sengketa hutang, jika seseorang yakin sudah melunasi, tetapi kemudian 
ragu, maka ia tidak perlu membayar lagi, kecuali ada bukti yang meyakinkan ia belum 
bayar. Keyakinan (pelunasan) dipertahankan, dan keraguan diabaikan. 

Telaah Kaidah III: Al-Masyaqqah Tajlibu At-Taysir 

Kaidah ketiga adalah  َالتَّيأسِيأر لِبُ  تجَأ  yang berarti ,(al-masyaqqah tajlibu at-taysir)   الَأمَشَقَّةُ 
kesulitan mendatangkan kemudahan. Kaidah ini adalah manifestasi dari tujuan syariat 
yang tidak ingin menyulitkan umatnya, sebagaimana firman allah: "allah menghendaki 
kemudahan bagimu, dan tidak menghendaki kesukaran bagimu" (Qs. Al-baqarah: 185). 
Keadaan sulit dapat meringankan atau melonggarkan aturan yang berlaku 
(rukhshah).(Hopipah & Fuadah, 2023). Bentuk keringanan yang didatangkan oleh kaidah 
ini sangat beragam, termasuk diperbolehkannya meng-qashar atau menjama' shalat 
saat safar, berbuka puasa saat sakit atau dalam perjalanan, serta penundaan 
pembayaran zakat bagi mereka yang berada dalam kondisi keuangan yang sangat 
sulit.(FARIZI, 2008) 

Relevansi Kaidah III Dalam Kondisi Darurat Dan Medis 

Dalam fiqih kontemporer, kaidah ini mendasari fatwa keringanan ibadah di masa 
pandemi atau keringanan bagi pasien yang memerlukan pengobatan intensif, di mana 
mereka diperbolehkan meninggalkan puasa karena kondisi tersebut menciptakan 
kesulitan (masyaqqah) yang dapat membahayakan.(QAWAID ET AL., N.D.) 

Telaah Kaidah IV: Adh-Dhararu Yuzal 

Kaidah keempat adalah   ُيزَُال رَرُ   yang berarti kemudharatan ,(adh-dhararu yuzal) الَضَّ
harus dihilangkan. Kaidah ini didasarkan pada hadis nabi saw: "lā dharara wa lā dhirār" 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 2505-2510  eISSN: 3024-8140 

2508 
 

(tidak boleh berbuat mudharat dan dimudharatkan). Prinsip ini menegaskan bahwa 
setiap muslim wajib menjauhkan diri dari perbuatan yang menimbulkan bahaya (dharar), 
baik bagi dirinya sendiri maupun orang lain, dan ia juga berhak untuk tidak terkena 
bahaya akibat perbuatan orang lain.(HAL & SEHARI-HARI, 2025). Kaidah ini mengandung 
hukum syar'i bahwa segala bentuk kemudharatan wajib dihilangkan. Dari kaidah ini, 
muncul kaidah turunan yang sangat aplikatif, yaitu mencegah kerusakan lebih 
diutamakan daripada mengambil manfaat. 

Relevansi Kaidah IV Dalam Isu Publik Dan Lingkungan 

Kaidah ini menjadi dasar hukum dalam mengambil tindakan preventif demi 
kepentingan publik dan lingkungan. Contohnya adalah kewajiban menebang pohon 
besar yang buahnya sering jatuh dan berpotensi melukai orang yang lewat di bawahnya. 
Dalam konteks kesehatan masyarakat, kaidah ini mendasari penetapan hukum terkait 
pelarangan atau pembatasan aktivitas yang terbukti merusak dan menimbulkan 
bahaya.(Kusuma et al., 2024) 

Telaah Kaidah V: Al-'Adatu Muhakkamah 

Kaidah kelima adalah   ٌمُحَكَّمَة  yang berarti adat kebiasaan ,(al-'adatu muhakkamah)الَْعَادَةُ 
dapat dijadikan landasan hukum. Kaidah ini memberikan ruang bagi urf (kebiasaan) 
untuk menjadi rujukan hukum dalam beberapa keadaan, asalkan tidak bertentangan 
dengan al-qur'an dan sunnah. Dasarnya adalah pernyataan abdullah bin mas'ud ra: "apa 
yang dipandang baik oleh kaum muslimin (para sahabat), maka hal itu baik pula di sisi 
allah." Agar adat dapat dijadikan hukum, ia harus memenuhi beberapa syarat, antara 
lain: telah berlaku secara umum, tidak bertentangan dengan syariat, dan tidak berlaku 
dalam ibadah mahdhah. Dalam konteks muamalah, kaidah ini melahirkan prinsip: yang 
dikenal sebagai kebiasaan sama dengan syarat (al-ma'ruf 'urfaan kal mashrut syartan). 

Relevansi Kaidah V Dalam Hukum Kontrak Dan Tradisi Lokal 

Kaidah ini sangat relevan dalam hukum kontrak dan ekonomi syariah kontemporer, di 
mana kebiasaan umum para pedagang atau industri diakui sebagai bagian dari 
kesepakatan, meskipun tidak tertulis secara eksplisit. Selain itu, kaidah ini juga 
mempertahankan hukum adat atau tradisi lokal (seperti tradisi pernikahan atau petik 
laut di suatu komunitas) selama kebiasaan tersebut tidak merusak prinsip dasar 
syariat.(HARIKA & A, 2025) 

Kesimpulan Dan Saran  

Kesimpulan  

Kesimpulan dari pembahasan mendalam mengenai Lima Kaidah Pokok Fiqih (Al-
Qawa'id Al-Fiqhiyyah Al-Kubra) ini menegaskan bahwa kaidah-kaidah tersebut 
merupakan fondasi metodologis utama yang memungkinkan hukum Islam bersikap 
fleksibel, adaptif, dan relevan di sepanjang zaman. Kaidah Fiqih bukanlah dalil hukum, 
melainkan kerangka umum (kulli) yang berfungsi sebagai instrumen untuk 
mengelompokkan dan menyimpulkan hukum-hukum parsial (juz'iyyah). Dengan adanya 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 2505-2510  eISSN: 3024-8140 

2509 
 

kaidah ini, ilmu fiqih menjadi lebih teratur, dan penentuan hukum atas kasus-kasus baru 
menjadi lebih mudah dan terarah. 

Secara keseluruhan, kelima pilar hukum Islam tersebut menjalankan fungsi esensial 
dalam penetapan hukum:Aspek niat dan tujuan: kaidah al-umuru bi maqashidiha 
menegaskan bahwa konsekuensi hukum ditentukan oleh niat, menjaga integritas moral 
di balik perbuatan, termasuk transaksi kontemporer.Aspek kepastian hukum: kaidah al-
yaqinu la yazulu bisy-syak menjamin stabilitas dan kepastian hukum dengan 
mengutamakan keyakinan di atas keraguan, yang vital dalam sengketa dan 
pembuktian.Aspek fleksibilitas dan kemanusiaan: kaidah al-masyaqqah tajlibu at-taysir 
memberikan ruang bagi keringanan (rukhshah), menunjukkan sisi kemanusiaan dan 
kemudahan dalam syariat islam, khususnya dalam kondisi sulit.Aspek perlindungan: 
kaidah adh-dhararu yuzal memberikan mandat wajib untuk menghilangkan segala 
bentuk kemudharatan, menjadi dasar bagi hukum perlindungan publik, kesehatan, dan 
lingkungan.Aspek adaptasi kultural: kaidah al-'adatu muhakkamah memungkinkan 
adaptasi hukum terhadap kebiasaan lokal dan industri, memastikan hukum islam dapat 
berinteraksi harmonis dengan budaya dan perkembangan sosial, selama tidak 
bertentangan dengan dalil utama. 

Saran  

Sebagai saran, diperlukan kajian dan penelitian lebih lanjut yang berfokus pada 
aplikasi kaidah fiqih ini dalam konteks yang benar-benar baru, seperti etika kecerdasan 
buatan, implikasi cryptocurrency dalam muamalah, serta isu-isu keberlanjutan 
lingkungan. Penguasaan Al-Qawa'id Al-Kubra harus dijadikan landasan utama dalam 
pengembangan fatwa dan analogi (ilhāq) di lembaga-lembaga keagamaan, sehingga 
hukum Islam tetap menjadi solusi yang relevan dan progresif bagi tantangan umat di 
masa depan. 

Daftar Pustaka  

Adly, M. A., Firmansyah, H., & Lubis, I. A. (2024). Qowaid Fiqhiyyah. 375–385. 

Dan, L., Id, F. A., Muiz, A., & Muiz, A. (2020). Landasan dan fungsi al-qawa’id al-fiqhiyyah 
dalam problematika hukum islam. 3(1), 103–114. 

Farizi, M. Al. (2008). Al-qawa< ’id al -fiqhiyyah 67. ريسيتلا بلجت ةقشملا . 

Hal, V. N. A., & Sehari-hari, K. (2025).  ر Serta Bagaimana Penerapannya Dalam Analisis 
Qaidah 741–733(,  4)2. ل ا زي را ضلا . 

Harika, N., & A, I. P. (2025). Kaidah Al-Adatu Muhakkamah dalam Perkawinan Adat : 
Khususnya Perkawinan Adat Dayak Ngaju dan Adat Banjar Jurusan Syariah , Institut 
Agama Islam Negeri Palangka Raya , Indonesia. 10(2). 

Hopipah, E. N., & Fuadah, A. T. (2023). Hikamia Doi : https://doi.org/10.58572/hkm.v3i2.34 
Kaidah Al-Yaqinu Laa Yuzaalu Bisyakkin : Keyakinan Tidak Dapat Dihapuskan dengan 
Keraguan. 3(2), 86–103. 

Kaidah, A., Maqasidiha, A. B., & Pernikahan, D. (n.d.). Tadrisuna Tadrisuna. 3057, 159–171. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 2505-2510  eISSN: 3024-8140 

2510 
 

Kusuma, S. W., Azzahra, N., Aini, N., & Arbi, M. (2024). Kedudukan Qawaid Fiqiyah Dalam 
Perumusan Hukum. I, 228–236. 

Nasution, R. K., & Sanif, S. A. (2025). Menggali Moderasi Beragama sebagai Pilar 
Keadilan: Studi Kasus Pendidikan Etika pada Mahasiswa Pascasarjana UIN 
Malang. Tasqif: Journal of Islamic Pedagogy, 2(1), 1-12. 

Qawaid, P., Dengan, F., Fiqhiyah, D., Abidin, M., & Ag, M. (n.d.). Qawaid fiqhiyah. 1–20. 

Zaviril, Y. R., Amanina, P., Malona, L., & Hutabarat, A. P. (n.d.). Aplikasi Kaidah Al-Umuru 
Bi Maqasidiha Dalam Aspek Ibadah Pendahuluan. 3(1), 100–110. 

 

 
 
 
 
 


