
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)          eISSN: 3024-8140 

Volume 3, Issue Desember, 2025 pp. 2434-2441      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Dimensi moral dan sosial dalam hikmah pensyariatan 
ḥadd al-zinā perspektif ali ash-shabuni 

 

Ahmad Ali Farhan 
Program studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim 
e-mail: alifarhanahmad@gmail.com  
 

A B S T R A K 

Arikel ini membahas dimensi moral dan sosial dalam hikmah 
pensyariatan ḥadd al-zinā menurut perspektif Ali ash-Shabuni sebagai 
salah satu mufasir kontemporer yang menekankan aspek kemaslahatan 
dalam tafsir hukum. Fenomena zina pada masyarakat modern tidak 
hanya dipahami sebagai persoalan moral individual, tetapi juga sebagai 
problem sosial yang memiliki dampak luas terhadap struktur keluarga, 
stabilitas sosial, dan keberlangsungan keturunan. Melalui pendekatan 
deskriptif-analitis, penelitian ini menelaah pandangan ash-Shabuni 
dalam karya-karyanya, terutama Ṣafwah al-Tafāsīr dan Rawā’i‘ al-Bayān, 

untuk memetakan bagaimana syariat menghadirkan mekanisme perlindungan moral dan sosial melalui 
ketentuan ḥadd al-zinā. Hasil kajian menunjukkan bahwa bagi ash-Shabuni, pensyariatan hukuman zina tidak 
hanya bertujuan memberikan efek jera, tetapi juga menjaga kemurnian nasab, kehormatan manusia, dan 
tatanan sosial masyarakat. Di samping itu, penelitian ini menegaskan adanya relevansi pendekatan tafsir 
kemasyarakatan (adabī-ijtimā‘ī) ash-Shabuni dalam merespons berbagai tantangan moral modern, sekaligus 
mengisi kekosongan kajian sebelumnya yang cenderung terfokus pada aspek legal-formal tanpa menggali 
dimensi hikmah yang lebih luas.  
A B S T R A C T 

This article examines the moral and social dimensions embedded in the wisdom behind the legislation of 
ḥadd al-zinā according to the perspective of Ali ash-Shabuni, a contemporary Qur’anic exegete known for 
emphasizing public welfare within legalistic interpretations. In modern society, zina is not merely a private 
moral transgression but a social issue with profound impacts on family integrity, social stability, and 
lineage preservation. Employing a descriptive-analytical method, this research explores ash-Shabuni’s 
views as presented in Ṣafwah al-Tafāsīr and Rawā’i‘ al-Bayān to understand how Islamic law aims to 
safeguard moral order and social harmony through the legal framework of ḥadd al-zinā. The findings 
indicate that ash-Shabuni interprets the punishment for zina not solely as retribution or deterrence, but 
as a broader mechanism to preserve human dignity, protect lineage, and strengthen collective morality. 
This study also highlights the relevance of ash-Shabuni’s socio-ethical hermeneutics in addressing 
contemporary moral challenges while filling the scholarly gap left by previous studies that predominantly 
focus on legal-formal aspects without engaging the underlying wisdom of the legislation. 

Pendahuluan  

Perzinahan atau yang disebut dengan tindakan melakukan hubungan seksual dengan 
seseorang selain pasangan yang sah dalam ikatan pernikahan telah lama menjadi isu 
yang kontroversial di masyarakat. Meskipun utamanya merupakan masalah moral dan 
etika, hal ini juga memiliki implikasi hukum yang signifikan (Kartik & Shruti, 2024). Dalam 
pengertian 'Syariah', zina adalah seorang pria yang memperbudak seorang wanita 
melalui qubul (kemaluan), yang bukan miliknya (istri atau budaknya) atau memiliki 

Kata Kunci: 
Ḥadd Al-Zinā, Hikmah, 
Pensyariatan, Moral, Sosial 
 
Keywords: 
Ḥadd Al-Zinā, Wisdom, 
Legislation, Moral, Social 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 2434-2441  eISSN: 3024-8140 

2435 
 

status yang menyerupai hartanya. Yaitu hubungan badan tanpa melalui pernikahan atau 
syubhatun nikah (menyerupai pernikahan) atau perbudakan. Mayoritas ulama sepakat 
tentang hal ini. Zina adalah perbuatan keji, baik melalui qubul maupun dubur, dan 
merupakan dosa besar, yaitu, seorang pria dan seorang wanita melakukan hubungan 
badan tanpa hubungan suami istri yang sah antara keduanya (Ghozali & Nasrulloh, 2022). 

 Fenomena zina pada masyarakat modern menunjukkan bahwa persoalan ini tidak 
hanya menyentuh aspek individu, tetapi berdampak luas pada dimensi moral dan sosial, 
seperti melemahnya struktur keluarga, meningkatnya kehamilan tidak diinginkan, 
hingga kerentanan ekonomi bagi perempuan dan anak. Laporan lembaga internasional 
seperti UNFPA menunjukkan bagaimana dinamika perilaku seksual bebas memiliki 
implikasi jangka panjang bagi stabilitas sosial dan kesejahteraan masyarakat, sehingga 
isu zina perlu dilihat sebagai problem sosial yang kompleks, bukan sekadar pelanggaran 
moral personal (Baker et al., 2022). 

Hukum Islam memberikan perhatian besar pada pembentukan moral, etika, dan 
akhlak yang berlandaskan wahyu serta tradisi keagamaan. Setiap ketentuan sanksi 
dipahami sebagai bagian dari kepatuhan dan pengabdian kepada Allah. Dalam kerangka 
tersebut, perbuatan zina tidak sekadar dipandang sebagai pelanggaran legal, melainkan 
sebagai pelanggaran terhadap tatanan moral yang lebih luhur (Ramadhani et al., 2025). 
Dalam tradisi ajaran Islam, persoalan ini ditempatkan dalam bingkai besar tujuan syariat 
yang melindungi martabat manusia, keturunan, dan keharmonisan sosial. Kerangka 
maqāṣid al-syarī‘ah yang kini banyak dikembangkan dalam wacana hukum Islam 
kontemporer menjelaskan bahwa ketentuan terkait zina memiliki peran penting dalam 
mencegah kerusakan sosial yang lebih besar. Mekanisme syariat dibangun tidak hanya 
untuk menghukum, tetapi untuk membentuk tata kehidupan yang lebih aman secara 
moral, serta mendorong kesadaran sosial bahwa menjaga kehormatan diri berarti 
menjaga masyarakat secara keseluruhan (Auda, 2008). 

 Pemikiran ulama klasik juga sejalan dengan semangat tersebut. Mereka melihat 
hukum-hukum yang berhubungan dengan perilaku seksual sebagai upaya melindungi 
sendi masyarakat. Hal ini mencerminkan pemahaman bahwa norma-norma agama 
berfungsi untuk menjaga keharmonisan sosial dan mencegah penyimpangan seksual 
yang dapat merusak tatanan masyarakat (Nst, 2014). Pensyariatan had zina tidak 
semata-mata reaksi terhadap perilaku menyimpang, tetapi merupakan sistem 
perlindungan moral yang berperan menjaga keseimbangan sosial dan keutuhan struktur 
keluarga di tengah masyarakat. 

Ketika memasuki era modern, tafsir kontemporer berusaha menghadirkan 
pemahaman yang lebih dekat dengan konteks sosial saat ini. Ali ash-Shabuni adalah 
salah satu mufasir yang menonjol dalam hal ini. Melalui Shafwat al-Tafasir dan Rawa’iul 
Bayan, ia memadukan penjelasan teks dengan nilai-nilai sosial dan moral yang menjadi 
latar pensyariatan hukuman, termasuk had zina. Ia menekankan bahwa syariat 
dirancang untuk menjaga martabat manusia dan ketertiban masyarakat, bukan sekadar 
menegakkan sanksi. Penekanannya pada hikmah membuat pendekatan ash-Shabuni 
relevan untuk dikaji, terutama ketika realitas sosial saat ini menghadirkan tantangan 
moral yang semakin kompleks. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 2434-2441  eISSN: 3024-8140 

2436 
 

Kajian akademik yang mencoba menggabungkan dimensi moral dan sosial dari 
pensyariatan had zina dengan perspektif tafsir Ali ash-Shabuni masih relatif jarang. 
Banyak penelitian sebelumnya lebih berfokus pada aspek hukum atau perbandingan 
dengan regulasi positif tanpa menggali hikmah sosial yang ditekankan dalam tafsir-teks 
kontemporer. Penelitian ini berusaha membaca ulang pandangan ash-Shabuni untuk 
memahami bagaimana syariat menghadirkan perlindungan moral dan sosial dalam 
menghadapi problem zina di era modern. Dengan pendekatan seperti ini, kajian tidak 
hanya memperkaya wacana tafsir hukum, tetapi juga memberikan pemahaman yang 
lebih hidup mengenai peran nilai-nilai keislaman dalam merespons perubahan sosial. 

Biografi Singkat Ali as-Shabuni 

Muhammad Ali ash-Shabuni dikenal sebagai salah seorang pemikir kontemporer yang 
sangat produktif, terutama dalam bidang tafsir al-Qur’an. Ia merupakan profesor 
Syari’ah dan Studi Islam (Islamic Studies) di Universitas King Abdul Aziz, Makkah al-
Mukarramah (Yusuf, 2006). Nama lengkapnya adalah Muhammad Ali bin Jamil ash-
Shabuni. Ia lahir pada tahun 1930 di Aleppo, Suriah, sebuah kota yang sejak lama dikenal 
sebagai pusat keilmuan dan ulama (Iyāzī, n.d.). Ash-Shabuni berasal dari keluarga 
cendekiawan muslim. ayahnya merupakan salah satu ulama terkemuka di wilayah 
tersebut. Pendidikan awalnya ditempuh di lingkungan keluarga, di mana ia mempelajari 
berbagai disiplin ilmu keagamaan termasuk faraidh dan ilmu bahasa Arab langsung dari 
ayahnya, Syekh Jamil. Sejak masa pendidikan aliyah, ia telah menghafal al-Qur’an di 
Kuttab, hingga akhirnya menyempurnakan hafalannya pada usia muda. 

Ali ash-Shabuni memulai pendidikan sejak masa kanak-kanak di Suriah hingga 
menyelesaikan jenjang Tsanawiyah (setingkat SMA). Pendidikan tersebut menjadi tahap 
terakhir yang ia tempuh di negaranya sebelum melanjutkan studi ke Universitas al-
Azhar, Mesir. Di lembaga ini, ia berhasil meraih gelar Lc (setara dengan Sarjana/S1) pada 
tahun 1371 H/1952 M. Setelah memperoleh gelar tersebut, ash-Shabuni melanjutkan 
pendidikannya di universitas yang sama hingga berhasil menyelesaikan program 
Magister pada tahun 1954 M dengan konsentrasi hukum syar‘i. Studi lanjut ini ia jalani 
sebagai mahasiswa utusan dari Kementerian Wakaf Suriah untuk menuntaskan program 
al-Dirasah al-‘Ulya (pascasarjana) (Iyāzī, n.d.). 

Menurut penilaian Syaikh Abdullah al-Ḥayyat ysitu Khatib Masjid al-Ḥaram sekaligus 
penasihat Kementerian Pengajaran Arab Saudi, ash-Shabuni merupakan seorang ulama 
yang menguasai berbagai disiplin ilmu. Salah satu keistimewaannya tampak dari 
kesungguhan dan produktivitasnya dalam bidang keilmuan. Ia memanfaatkan waktunya 
seoptimal mungkin untuk menghasilkan karya-karya ilmiah yang bernilai dan memberi 
pencerahan, yang lahir dari proses kajian, penelitian, dan perenungan yang panjang. Ali 
ash-Shabuni dalam menulis dikenal tidak tergesa-gesa atau sekadar mengejar 
banyaknya jumlah karya. Ia lebih menekankan kedalaman analisis, ketelitian ilmiah, serta 
kualitas substansi, sehingga karyanya mendekati tingkat kesempurnaan dan memiliki 
validitas akademik yang kuat. Karena itu, di kalangan ulama, karya-karya ash-Shabuni 
dipandang memiliki ciri khas tersendiri sebagai produk pemikiran seorang cendekiawan 
modern. Lebih jauh, kontribusi intelektualnya dinilai penting tidak hanya bagi umat 
Islam, tetapi juga bagi para pencinta ilmu pada masa kini maupun generasi mendatang. 
Hingga kini, karya-karya utama Muhammad Ali ash-Shabuni masih belum begitu dikenal 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 2434-2441  eISSN: 3024-8140 

2437 
 

oleh masyarakat luas, meskipun sebenarnya telah banyak beredar dan digunakan di 
berbagai wilayah dunia Islam, termasuk Indonesia. Di antara tulisan-tulisannya yang 
cukup populer adalah Ikhtisar Tafsīr Ibn Kaṡīr, Rawā’i‘ al-Bayān fī Tafsīr Āyāt al-Aḥkām 
min al-Qur’ān, Al-Tibyān fī ‘Ulūm al-Qur’ān, serta Ṣafwah al-Tafāsīr li al-Qur’ān al-Karīm 
(Yusuf, 2006). 

Keberagaman para mufassir dalam lintasan sejarah menghasilkan ragam pemaknaan 
terhadap ayat-ayat Al-Qur’an. Perbedaan tersebut tidak hanya lahir dari variasi 
metodologis, tetapi juga dipengaruhi oleh teks yang ditafsirkan, konteks sosial-budaya 
yang mengitarinya, serta kebutuhan kontekstual umat pada setiap zaman. Ulama klasik 
memberikan solusi atas persoalan-persoalan keagamaan maupun kemanusiaan yang 
mereka hadapi saat itu, sehingga wawasan Qur’ani yang muncul pun plural dan dinamis. 
Namun, pluralitas tersebut perlahan menyempit ketika produk tafsir yang sejatinya 
bersifat profan mulai diperlakukan sebagai kebenaran teologis tunggal, seolah-olah ia 
merupakan satu-satunya tafsir yang sah. Kondisi ini kemudian mengakibatkan 
keterikatan berlebihan pada tafsir klasik tanpa mempertimbangkan perubahan sosial 
dan kebutuhan umat Islam yang terus berkembang (Al-faruq et al., 2024). 

Dalam konteks inilah penting menghadirkan kembali pembacaan para mufassir 
kontemporer, termasuk Ali ash-Shabuni, yang berusaha menjelaskan hikmah 
pensyariatan dengan tetap berpijak pada tradisi klasik, namun responsif terhadap 
realitas umat. Pendekatan seperti ini memungkinkan pemahaman lebih komprehensif 
terhadap hukum-hukum hudud termasuk had zina, sehingga tidak berhenti pada 
dimensi legalistik, tetapi juga menangkap pesan moral dan sosial yang menjadi tujuan 
utama syariat. 

Hikmah Pensyariatan Ḥadd Al-Zinā Menurut Ali Ash-Shabuni Ali As-Shabuni 

Hukum pelaku zina sudah ditetapkan secara jelas baik dalam al-Qur’ān atau ḥadīth 
Nabi Muhammad (Muhammad, 2020). Sebagaimana dijelaskan dalam al-Nūr [24]: 2 
sebagai berikut: 

نْهُمَا مِائةََ جَلْدةَ ٍۢ ۖ وَلََ تأَخُْذْكمُ بِهِمَا رَأفَْة ٌۭ فىِ دِ ٱ حِد ٍۢ م ِ انىِ فَٱجْلِدوُا۟ كلَُّ وََٰ انِيَةُ وَٱلزَّ ِ إِن كنُتمُْ  لزَّ ِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْـَٔاخِرِ ۖ  ينِ ٱللََّّ تؤُْمِنُونَ بِٱللََّّ

نَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَلْيَشْهَدْ   عَذاَبَهُمَا طَآئِفةَ ٌۭ م ِ

“Perempuan yang berzina dan laki-laki yang berzina, maka deralah tiap-tiap seorang dari 
keduanya seratus kali dera, dan janganlah belas kasihan kepada keduanya mencegah kamu 
untuk (menjalankan) agama Allah, jika kamu beriman kepada Allah dan hari akhirat, dan 
hendaklah (pelaksanaan) hukuman mereka disaksikan oleh sekumpulan orang-orang yang 
beriman.” 

Dalam sebuah ḥadīth juga dijelaskan larangan berzina sebagaimana diriwayatkan oleh 
al-Bayhaqī dan lainnya: 

 

، ثنَاَ أحَْمَدُ  د  حَفْصُ بْنُ عمَُرَ بْنِ نَجِيح  الْقَاضِى، أنَْبأََ أبَُو جَعْفرَ  بْنُ دحَُيْم  ، وَأخَْبرََنَا أبَُو مُحَمَّ ، ثنََا ابْنُ عَزْرَةَ، ثنََا مُسْعرَ   بْنُ خَالِد 

ِ بْنُ عَمْرو: قَالَ رَ ثنََا عثُْمَانُ بْنُ مُ  ، عَنْ عَمْرو بْنِ شعَُيْب ، قَالَ: قَالَ عَبْدُ اللََّّ ، عَنِ النُّعْمَانِ بْنِ أبَىِ أوَْقَاص  د  ِ صلى الله عليه وسلم: حَمَّ سُولُ اللََّّ

ِ ندًِّا وَهُوَ خَلَقَكَ«. قَالَ: ثمَُّ أىَُّ  ؟ِ قَالَ: »أنَْ تدَْعُوَ لِلََّّ ؟ قَالَ: »أنَْ تقَْتلَُ وَلدَكََ مَخَافَةً أنَْ يَطْعمََ مَعكََ«. قَالَ: أيَُّ الذَّنْبِ أكَْبرَُ عِنْدَ اللََّّ

؟ قَالَ: »أنَْ تزَُانىَِ حَلِيلَةَ جَارِكَ   «ثمَُّ أىَُّ



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 2434-2441  eISSN: 3024-8140 

2438 
 

“Aku telah bertanya kepada Nabi: ‘Dosa apakah yang paling besar?’ Ia menjawab: 
‘Engkau menjadikan tandingan atau sekutu bagi Allah, padahal Allah telah 
menciptakanmu’. Aku bertanya lagi: ‘Kemudian apa?’ Ia menjawab: ‘Membunuh anakmu 
karena takut dia akan makan bersamamu’. Aku bertanya lagi: ‘Kemudian apa?’ Ia 
menjawab lagi: ‘Kamu berzina dengan istri tetanggamu’.” 

ُ لَهُنَّ سَبِيلًً: الْ  قَالَ عُبَادةَُ  امِتِ: كُنَّا عِنْدَ النَّبىِ ِ صلى الله عليه وسلم فَقَالَ: »خُذوُا عَن ىِ، خُذوُا عَن ىِ، قدَْ جَعلََ اللََّّ بِكْرُ بِالْبِكْرِ جَلْدُ بْنُ الصَّ

جْمُ بِالْحِجَارَةِ«. ، وَالثَّي ِبُ بِالثَّي ِبِ جَلْدُ مِائةَ  وَالرَّ ⁶⁵مِائةَ  وَنَفْىُ سَنةَ   

“Ambillah dariku! Ambillah dariku! Sungguh Allah telah menjadikan bagi mereka 
jalan: yang belum menikah (berzina) dengan orang yang belum menikah dikenakan seratus 
dera dan diasingkan setahun; sedangkan yang sudah menikah (berzina) dengan yang sudah 
menikah dikenakan seratus dera dan dirajam dengan batu.” 

Baik teks Al-Qur’ān maupun ḥadīth Nabi Muhammad telah memberikan penjelasan 
yang cukup jelas mengenai bentuk sanksi yang dikenakan kepada pelaku zina. 
Ketentuan tersebut mencakup hukuman jild bagi pelaku yang belum menikah serta rajm 
bagi mereka yang telah berstatus menikah (Muhammad, 2020). Prinsip-prinsip ini 
menunjukkan bahwa syariat Islam tidak hanya menetapkan batasan hukum, tetapi juga 
menghadirkan pedoman moral dan sosial yang bertujuan menjaga ketertiban 
masyarakat, melindungi kehormatan individu, serta mencegah kerusakan yang lebih 
luas di tengah kehidupan sosial.  

Al-Qur’ān menetapkan bahwa pelaku zina yang belum menikah dikenai hukuman 
seratus kali cambuk sebagai bentuk penjatuhan ḥadd al-zinā. Penegasan agar tidak 
merasa iba ketika menjatuhkan hukuman menunjukkan bahwa syariat memerintahkan 
ketegasan demi menjaga tatanan moral masyarakat. Penafsiran ulama seperti Mujāhid 
menekankan bahwa pelaksanaan hudud tidak boleh diabaikan atau diringankan karena 
dorongan belas kasihan, sebab hukuman tersebut merupakan bagian dari komitmen 
keimanan kepada Allah dan Hari Akhir. Perintah agar hukuman dilaksanakan di hadapan 
sekelompok orang beriman dimaksudkan untuk memperkuat efek jera dan memberi 
dampak sosial yang preventif. Unsur publikasi hukuman ini bukan sekadar menambah 
berat sanksi, tetapi berfungsi sebagai peringatan moral agar masyarakat menjauhi 
perbuatan serupa (Ash-Shabuni, 1981). Ketentuan ini menunjukkan bahwa syariat tidak 
hanya mengatur aspek legal, tetapi juga mempertimbangkan dimensi edukatif dan 
sosial dalam pencegahan zina. 

Zina dipandang dalam Islam sebagai salah satu bentuk kejahatan paling serius 
sekaligus kemungkaran yang sangat tercela. Karena itu, hukumannya ditetapkan secara 
tegas untuk menjaga kehormatan manusia, memelihara tatanan sosial, serta melindungi 
keberlangsungan keturunan. Tindakan zina dianggap merendahkan martabat manusia, 
merusak pondasi keluarga dan masyarakat, serta membuka peluang lahirnya keturunan 
tanpa nasab yang jelas yang pada akhirnya berpotensi tidak memperoleh jaminan 
pengasuhan dan pendidikan yang layak. Salah satu tujuan utama syariat Islam adalah 
menjaga al-ḍarūriyyāt al-khams, yaitu agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Kelima 
aspek ini ditempatkan sebagai kebutuhan dasar yang harus dilindungi demi 
keberlangsungan hidup manusia. Karena keturunan merupakan bagian dari kebutuhan 
pokok tersebut, Islam mensyariatkan ketentuan hukum yang tegas dan bersifat 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 2434-2441  eISSN: 3024-8140 

2439 
 

preventif untuk menutup pintu terjadinya zina sekaligus memastikan stabilitas sosial 
(Ash-Shabuni, 2007). Pemberlakuan ḥadd al-zinā merupakan instrumen syariat dalam 
menjaga kemaslahatan universal. 

Sebagian pihak yang terpengaruh oleh pemikiran dan budaya Barat memandang 
hudud sebagai bentuk hukuman yang keras, tidak manusiawi, dan tidak relevan dengan 
perkembangan zaman. Mereka menilai bahwa ketentuan tersebut bertentangan 
dengan prinsip kebebasan individu serta gagasan tentang kesetaraan yang banyak 
dikampanyekan melalui wacana liberalisme, feminisme, dan demokrasi modern. Dalam 
sudut pandang mereka, negara tidak seharusnya mengatur perilaku seksual selama 
dilakukan atas dasar suka sama suka (Ash-Shabuni, 2007). Namun cara pandang ini 
sesungguhnya lahir dari kerangka pemikiran yang berbeda secara fundamental, yaitu 
paradigma yang lebih menekankan kebebasan pribadi sebagai nilai utama, daripada 
tanggung jawab moral, stabilitas keluarga, dan keteraturan sosial sebagaimana 
ditonjolkan dalam syariat Islam. 

Syariat Islam pada hakikatnya menetapkan hukuman yang tegas namun tetap 
berlandaskan pada prinsip keadilan. Pelaksanaan hukuman tersebut hanya ditujukan 
kepada individu yang dengan sengaja melampaui batas, menuruti dorongan syahwatnya 
tanpa mempertimbangkan dampak moral dan sosial yang ditimbulkan. Perbuatan zina 
yang dilakukan hanya demi pelampiasan biologis tanpa kendali akal menunjukkan 
tindakan yang menurunkan martabat manusia. Dalam pandangan Islam, hawa nafsu 
memang merupakan bagian dari fitrah, tetapi diarahkan untuk tujuan mulia, yaitu 
menjaga keberlangsungan keturunan melalui pernikahan yang sah. Islam menetapkan 
aturan yang mengatur hubungan antara laki-laki dan perempuan dalam kerangka 
kesucian dan kehormatan. Syariat tidak membiarkan hubungan biologis berlangsung 
secara bebas sebagaimana pada makhluk lain, tetapi menempatkannya dalam institusi 
pernikahan yang bertujuan menjaga nasab, kehormatan, dan keberlanjutan generasi 
(Ash-Shabuni, 2007). Hal ini ditegaskan dalam firman Allah pada Surah al-Naḥl ayat 72 
yang menyebutkan bahwa Allah telah menjadikan pasangan dari jenis manusia sendiri, 
serta menganugerahkan keturunan melalui mereka sebagai bagian dari nikmat dan 
tatanan sosial yang teratur. 

Islam juga memandang perbuatan zina sebagai kejahatan moral dan sosial yang 
sangat berbahaya sehingga harus dicegah secara serius. Namun syariat tidak serta-
merta menetapkan hukuman berat hanya berdasarkan dugaan. Islam menetapkan 
standar pembuktian yang sangat ketat, hingga menetapkan gugurnya hudud apabila 
terdapat syubhat. Kesaksian empat orang laki-laki yang adil atau pengakuan eksplisit 
tanpa paksaan dari pelaku merupakan syarat mutlak untuk menegakkan ḥadd al-zinā 
(Ash-Shabuni, 2007). Standar ini menunjukkan kehati-hatian syariat dalam menjaga hak 
dan kehormatan individu. 

Pandangan hukum Barat melihat zina bukan sebagai kejahatan kecuali jika disertai 
unsur paksaan atau dianggap mengganggu kebebasan pihak lain. Ketika dilakukan atas 
dasar suka sama suka, perbuatan tersebut tidak dianggap sebagai tindak kriminal. 
Bahkan jika terjadi antara laki-laki dan perempuan yang belum menikah, hukuman yang 
dijatuhkan cenderung ringan, dan hanya jika terdapat unsur kekerasan. Sedangkan pada 
kasus zina dengan perempuan bersuami, sanksi yang dikenakan sebatas tuntutan ganti 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 2434-2441  eISSN: 3024-8140 

2440 
 

rugi dari suami yang dirugikan. Pandangan tersebut mencerminkan cara berpikir yang 
cenderung materialistis dan individualistis . Akibatnya masyarakat menjadi rentan 
terhadap kerusakan moral, kehancuran institusi keluarga, serta meningkatnya berbagai 
penyimpangan dan penyakit sosial (Ash-Shabuni, 2007). Dalam perspektif Islam, nilai-
nilai yang ditetapkan oleh syariat jauh lebih komprehensif karena tidak hanya menjaga 
kebebasan individu, tetapi juga melindungi masyarakat secara keseluruhan dari 
kerusakan yang bersifat struktural. 

Ketentuan syariat yang mengatur ḥadd al-zinā tidak dapat dipahami sekadar sebagai 
penetapan hukum formal, tetapi sebagai mekanisme komprehensif yang dirancang 
untuk menjaga kehormatan individu, melindungi kemurnian nasab, serta memastikan 
masyarakat berjalan dalam tatanan yang bersih, tertib, dan bermartabat. Penegasan ini 
menunjukkan bahwa syariat memiliki tujuan yang jauh melampaui aspek legalistik, yaitu 
menciptakan struktur sosial yang stabil dan sehat, sekaligus menutup berbagai pintu 
yang dapat merusak integritas moral umat. Melalui pendekatan ini, tampak bahwa 
pensyariatan hukuman zina merupakan bagian dari visi besar Islam dalam membangun 
masyarakat yang beradab dan berkeadilan. 

Kesimpulan dan Saran 

Pembahasan mengenai dimensi moral dan sosial dalam hikmah pensyariatan ḥadd al-
zinā perspektif Ali ash-Shabuni menunjukkan bahwa ketentuan syariat ini tidak dapat 
dipahami sebatas sanksi legalistik, tetapi merupakan bagian dari mekanisme 
perlindungan moral yang lebih luas. Bagi ash-Shabuni, hukuman zina berfungsi menjaga 
kehormatan manusia, melindungi keturunan, menutup pintu kerusakan sosial, serta 
menegakkan nilai kesucian dalam struktur masyarakat. Pendekatan tafsirnya yang 
bersifat adabī-ijtimā‘ī menegaskan bahwa syariat hadir dengan mempertimbangkan 
realitas sosial dan bertujuan memastikan terciptanya tatanan yang stabil dan 
bermartabat. Selain itu, pembacaan ash-Shabuni menunjukkan bahwa syariat senantiasa 
sejalan dengan maqāṣid al-syarī‘ah dalam menjaga al-ḍarūriyyāt al-khams, sehingga 
pensyariatan ḥadd al-zinā merupakan bagian dari upaya menjaga kemaslahatan umat 
secara komprehensif. Dengan demikian, perspektif ash-Shabuni memberikan kontribusi 
penting dalam memahami relevansi nilai moral dan sosial Islam dalam menghadapi 
tantangan modern terkait maraknya penyimpangan seksual dan kerentanan institusi 
keluarga. 

Penelitian ini memiliki keterbatasan karena hanya berfokus pada satu tokoh mufasir, 
yaitu Ali ash-Shabuni, sehingga belum memberikan gambaran komparatif dengan 
pemikir tafsir lain yang mungkin menawarkan pendekatan yang berbeda. Untuk 
penelitian selanjutnya, disarankan melakukan kajian komparatif antara pemikiran ash-
Shabuni dan mufasir kontemporer lainnya atau mengintegrasikan analisis empiris 
mengenai dampak sosial zina di masyarakat modern guna memperkaya pemahaman 
tentang relevansi hikmah pensyariatan ḥadd al-zinā dalam konteks kekinian. 

Daftar Pustaka 

Al-faruq, U., Turmudzi, K., Maulida, K., & Abdullah, S. (2024). Tafsir Kontemporer dan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(12), 2434-2441  eISSN: 3024-8140 

2441 
 

Hermeneutika Al- Qur ’ an : Memahami Teks Suci Al- Qur-an Dalam Konteks 
Kontemporer. Jurnal Kajian Islam Dan Sosial Keagamaan, 1(4), 231–240. 
https://repository.uin-malang.ac.id/19654/ 

Ash-Shabuni, M. A. (1981). Ṣafwah al-Tafāsīr li al-Qur’ān al-Karīm Jilid 2. Dar al-Qur’an al-
Karim. 

Ash-Shabuni, M. A. (2007). Rawā’i‘ al-Bayān fī Tafsīr Āyāt al-Aḥkām min al-Qur’ān Jilid 2. 
Maktabah as-Syuruq ad-Dauliyah. 

Auda, J. (2008). Maqasid Al-Shariah As Philosophy Of Islamic Law : A Systems Approach. 
The International Institute of Islamic Thought. 

Baker, D., Keogh, S., Luchsinger, G., Roseman, M., Sedgh, G., & Solo, J. (2022). Seeing The 
Unseen : The case for action in the neglected crisis of unintended pregnancy. UNFPA 
State of World Population. 

Ghozali, N., & Nasrulloh. (2022). Variety Of Zina In Hadith And Its Transformation In The 
Modern Era (Fazlur Rahman Double Movement Hermeneutic Analysis). Proceedings 
of The 2 Nd International Conference on Social and Islamic Studies, 2. 
https://repository.uin-malang.ac.id/12651/ 

Iyāzī, M. ’Ali. (n.d.). al-Mufassirūn Hayātuhum wa Manhajuhum. Wizārah alSyaqāfah wa 
al-Irsyād al-Islāmī. 

Kartik, & Shruti. (2024). The Legal Implications of Adultery : A Comprehensive Analysis. 
International Journal for Multidisciplinary Research, 6(1), 1–5. 
https://doi.org/10.36948/ijfmr.2024.v06i01.12726 

Muhammad, M. (2020). Telaah Kritis Terhadap Argumen Mayoritas Ulama Tentang 
Nasab Anak Zina. Islamica: Jurnal Studi Keislaman, 14, 194–219. 
https://repository.uin-malang.ac.id/5615/ 

Nst, A. S. (2014). Homoseksual dalam Pandangan Hukum Islam. Jurnal Ushuluddin, XXI(1). 
https://doi.org/10.24014/JUSH.V21I1.724 

Ramadhani, O., Andini, I. R., Felinda, N., Hilmayandani, R., & Wulandari, S. (2025). 
Tinjauan Hukum Islam dan Kuhp terhadap Perbuatan Zina. Ikhlas : Jurnal Ilmiah 
Pendidikan Islam, 2(1). https://doi.org/10.61132/ikhlas.v2i1.288 

Yusuf, M. (2006). Studi Kitab Tafsir Kontemporer. Teras. 

 


