
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 
Volume 3, Issue November, 2025 pp. 1223-1230     http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Studi komparatif konsep Mawāni‘ al-Irts dalam fikih Klasik 
dan fikih kontemporer 
 

Najwa Rohmah , Isroqunnajah 
1,2Program Studi Hukum Keluarga Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: 230201110019@student.uin-malang.ac.id   
 
 

A B S T R A K 
Perbedaan formulasi konsep mawāni‘ al-irts dalam fikih klasik dan 
fikih kontemporer menjadi isu penting dalam kajian hukum 
kewarisan Islam, terutama ketika menghadapi dinamika sosial 
modern. Berbagai penelitian sebelumnya telah membahas jenis-
jenis penghalang waris dan dasar argumentasi ulama, namun belum 
secara khusus menelaah perbedaan metodologis antara konstruksi 
pemikiran klasik dan kontemporer. Artikel ini bertujuan mengkaji 
secara komparatif konsep mawāni‘ al-irts dalam fikih klasik dan 
kontemporer, mengidentifikasi faktor-faktor yang memengaruhi 
perbedaan penafsiran, serta menganalisis implikasinya terhadap 

pengembangan hukum kewarisan Islam di Indonesia. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif melalui 
studi literatur dan analisis normatif terhadap kitab fikih serta pemikiran ulama kontemporer. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa fikih klasik cenderung mempertahankan mawāni‘ al-irts berdasarkan teks hadis dan 
kaidah fiqhiyyah, sedangkan pemikiran kontemporer mengusulkan reinterpretasi berlandaskan maqāṣid al-
syarī‘ah dan konteks sosial modern. Artikel ini merekomendasikan penguatan metodologi istinbat 
kontemporer agar pembaruan hukum kewarisan Islam tetap selaras dengan prinsip kemaslahatan 
masyarakat saat ini. 

A B S T R A C T 
Differences in the formulation of mawāni‘ al-irts between classical and contemporary Islamic 
jurisprudence have become a significant issue in inheritance law studies, particularly in response to 
modern social dynamics. Previous research has discussed various inheritance impediments and the 
scholars’ arguments behind them, yet it has not specifically examined the methodological distinctions 
between classical and contemporary legal thought. This article aims to comparatively analyze the concept 
of mawāni‘ al-irts in classical and contemporary fiqh, identify the factors that influence interpretive 
divergences, and assess their implications for the development of Islamic inheritance law in Indonesia. 
This study employs a qualitative method through literature review and normative analysis of classical fiqh 
texts and contemporary scholarly interpretations. The findings indicate that classical fiqh maintains 
mawāni‘ al-irts based on hadith and established legal maxims, while contemporary thought proposes 
reinterpretation grounded in maqāṣid al-sharī‘ah and modern social contexts. The article recommends 
strengthening contemporary ijtihad methodologies to ensure that future reforms in Islamic inheritance 
law align with public welfare and current societal needs. 
 
 

 
 
 

Kata Kunci: 
Penghalang waris; mawani’ al-
irtsi; fikih klasik; kompilasi 
hukum islam, teologis-yuridis 
 
Keywords: 
Inheritance barriers; mawani' 
al-irtsi; classical jurisprudence; 
compilation of Islamic law, 
theological-juridical 
 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 1223-1230  eISSN: 3024-8140 

1224 
 

Pendahuluan 

Kajian mengenai Hukum Waris Islam di Indonesia, khususnya terkait dengan 
penghalang waris (Mawāni‘ al-Irtsī), memegang peranan vital dalam memastikan 
kepastian hukum dan keadilan substantif dalam lingkup hukum keluarga. Pasal 173 
Kompilasi Hukum Islam (KHI) yang secara limitatif mengatur dua penghalang waris—
pembunuhan dan tuduhan pidana—menjadi kunci(Sugianto et al., 2020). Namun, 
ketiadaan pengaturan eksplisit mengenai perbedaan agama sebagai penghalang waris 
dalam pasal tersebut menciptakan isu normatif yang serius dan mendesak untuk 
ditelaah. Perbedaan agama sebagai realitas sosiologis di Indonesia seringkali berujung 
pada sengketa waris yang melibatkan ahli waris Muslim dan non-Muslim. Dalam konteks 
ini, ketiadaan norma eksplisit dalam KHI memaksa hakim Pengadilan Agama melakukan 
ijtihad, yang rentan memunculkan disparitas putusan dan mengikis prinsip unifikasi 
hukum Islam. Oleh karena itu, analisis mendalam terhadap kekosongan norma Pasal 173 
KHI menjadi sangat penting untuk menyusun rekomendasi pembaruan hukum yang 
harmonis antara teks syariah klasik dan kebutuhan hukum positif nasional.  

Isu waris lintas agama telah menjadi subjek penelitian yang ekstensif, namun 
sebagian besar kajian terdahulu cenderung berfokus pada interpretasi dan implikasi 
teologis-yuridis, alih-alih pada analisis sistematis kekosongan norma dalam KHI. 
Sejumlah peneliti memilih jalur studi interpretatif waris lintas agama, di mana penulis 
seperti Fajar (2018), (Ali, 2010), dan Nurhayati (2020) berkonsentrasi pada pandangan 
ulama kontemporer (Hazairin, 1974),  yang memberikan kelonggaran terhadap kaidah 
Mawāni‘ al-Irtsī klasik, khususnya yang membolehkan ahli waris Muslim mewarisi 
pewaris non-Muslim. Sejalan dengan itu, kajian oleh Yusuf (2016), Aminah (2019), dan 
Taufik (2022) menempuh jalur yang lebih teoritis dengan mengulas konsep Mawāni‘ al-
Irtsī secara mendalam dalam kerangka empat mazhab fiqh klasik sebagai landasan 
teologis, termasuk perdebatan seputar isu ikhtilāf al-dīn di masa lalu. Negara kesatuan 
Indonesia menganut sistem hukum yang berbeda-beda, secara garis besar dapat kita 
klasifikasikan kedalam sistem-sistem, yaitu sistem common law, sistem hukum Islam dan 
sistem hukum barat.(Abdul Haris 2023) 

Di sisi lain, penelitian yang lebih bersifat empiris-yuridis, seperti yang dilakukan 
oleh Haris (2017), Budi (2018), dan Santi (2021), menempuh jalur analisis putusan hakim, 
yang menunjukkan adanya inkonsistensi yang nyata dalam Pengadilan Agama. Kajian-
kajian tersebut berhasil memetakan adanya disparitas, di mana sebagian hakim secara 
kaku berpegangan pada Hadis Lā yarithu untuk menolak waris beda agama, sementara 
sebagian lainnya berusaha mencari jalan tengah melalui penggunaan Pasal 185 KHI (ahli 
waris pengganti). Lebih lanjut, penulis seperti Hidayat (2018) dan Karim (2020), 
menawarkan perspektif hukum progresif dan analisis yuridis umum yang mengkritisi KHI 
secara keseluruhan. Namun, tidak ada satu pun penelitian yang secara spesifik 
menjadikan analisis sistematis terhadap alasan yuridis dan filosofis ketiadaan 
pengaturan eksplisit perbedaan agama dalam Pasal 173 KHI sebagai fokus utama. 
Perbedaan fundamental kajian ini terletak pada kedalaman telaah terhadap kekosongan 
norma (legal vacuum) Pasal 173 itu sendiri, yang kemudian akan dinilai implikasinya 
terhadap disparitas putusan dan diakhiri dengan formulasi rekomendasi kebijakan 
hukum yang terstruktur. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 1223-1230  eISSN: 3024-8140 

1225 
 

Berdasarkan kekosongan penelitian dan kebutuhan hukum di atas, artikel ini 
memiliki tujuan utama untuk menganalisis secara sistematis alasan yuridis dan filosofis 
di balik absennya pengaturan perbedaan agama sebagai penghalang waris dalam Pasal 
173 KHI, menilai implikasi konkret dari kekosongan norma ini terhadap disparitas dan 
kepastian hukum dalam putusan Pengadilan Agama; dan menyusun rekomendasi 
kebijakan yang jelas untuk pembaruan KHI. Manfaat penelitian ini adalah memberikan 
kontribusi teoritis bagi pengembangan Fiqh Mawārith dan Hukum Keluarga Islam di 
Indonesia melalui analisis normatif yang mendalam, serta memberikan kontribusi 
praktis berupa rekomendasi yang dapat digunakan oleh pembentuk undang-undang, 
Mahkamah Agung (untuk pedoman yudisial), dan hakim Pengadilan Agama dalam 
menciptakan keadilan substantif dan keseragaman putusan dalam kasus-kasus waris 
beda agama yang semakin kompleks. 

Pembahasan  

Konsep Mawani’ al-Irts dalam Fiqh Klasik 

Konsep Mawāni‘ al-Irtsī (Penghalang Waris) merupakan salah satu pilar utama 
dalam ilmu Fiqh Mawārith (Hukum Waris Islam Klasik). Secara etimologi, mawāni‘ adalah 
bentuk jamak dari māni‘ yang berarti 'penghalang' atau 'pencegah'. Secara terminologi 
fiqh, Mawāni‘ al-Irtsī merujuk pada sifat-sifat atau keadaan-keadaan tertentu yang 
melekat pada ahli waris sehingga menggugurkan haknya untuk menerima warisan, 
meskipun ia secara hukum memiliki hubungan sebab-akibat (nasab, perkawinan, atau 
walā’) dengan pewaris. Adanya māni‘ ini menyebabkan ahli waris yang bersangkutan 
dianggap "seolah-olah tidak ada" dalam proses pembagian harta warisan. Konsep ini 
ditetapkan berdasarkan nas-nas syar'i dan bertujuan untuk menjaga kemaslahatan, 
keadilan, dan integritas hubungan antar individu dalam masyarakat Islam (Ash-
Shiddieqy, 1974). Murtad menjadi penghalang menerima warisan berdasarkan hadits 
Rasulullah yang diriwayatkan oleh Abu Bardah yang menceritakan bahwa “Saya telah 
diutus oleh Rasulullah saw, kepada seseorang laki-laki yang kawin dengan istri 
bapaknya, Rasulullah saw, menyuruh supaya dibunuh laki-laki tersebut dan membagi 
hartanya sebagai harta rampasan karena ia murtad (berpaling dari agama Allah)” 
(Muzakki & Syam, 2023). 

Para ulama dari berbagai mazhab fiqh klasik (Hanafi, Maliki, Syafi'i, dan Hambali) 
sepakat mengenai tiga jenis utama penghalang waris. Pertama adalah perbudakan (al-
riqq), di mana seorang budak (sebagai ahli waris) tidak dapat mewarisi tuannya atau 
kerabatnya karena ia dan segala miliknya dianggap milik tuannya. Kedua adalah 
pembunuhan (al-qatl), yaitu pembunuhan yang dilakukan ahli waris terhadap pewaris, 
didasarkan pada prinsip "barang siapa yang mempercepat sesuatu sebelum waktunya, 
maka ia diancam (dihukum) dengan tidak mendapatkannya." Terdapat perbedaan detail 
antarmazhab mengenai jenis pembunuhan apa yang dapat menghalangi waris, apakah 
pembunuhan yang disengaja, pembunuhan semacam disengaja, atau bahkan 
pembunuhan karena kelalaian 

Ketiga, penghalang waris yang paling sering menimbulkan perdebatan dan 
perbedaan interpretasi adalah perbedaan agama (ikhtilāf al-dīn). Mayoritas (jumhur) 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 1223-1230  eISSN: 3024-8140 

1226 
 

ulama fiqh klasik berpendapat bahwa ahli waris Muslim tidak dapat mewarisi pewaris 
non-Muslim, dan sebaliknya, berdasarkan hadis Nabi Muhammad SAW, “Lā yarithu al-
muslimu al-kāfira wa lā al-kāfiru al-muslim” (Orang Islam tidak mewarisi orang kafir, dan 
orang kafir tidak mewarisi orang Islam). Meskipun demikian, terdapat pandangan 
minoritas, seperti yang diriwayatkan dari Umar bin Abdul Aziz dan Mu’ādh bin Jabal, 
yang membolehkan ahli waris Muslim mewarisi harta pewaris non-Muslim dengan 
alasan kekerabatan nasab lebih kuat dan Islam selalu di posisi yang lebih tinggi (al-islām 
ya‘lū wa lā yu‘lā ‘alaihi). Perbedaan ini menunjukkan bahwa konsep Mawāni‘ al-Irtsī, 
meskipun memiliki fondasi kuat, tetap menjadi ruang dialektika fiqh yang kaya. 

Konsep Mawani’ al-Irts dalam Kompilasi Hukum Islam 

Pasal 173 KHI merupakan norma hukum positif yang mengatur tentang 
penghalang waris (Mawāni‘ al-Irtsī) di Indonesia, yang secara yuridis berfungsi 
membatasi hak waris seseorang meskipun memiliki hubungan darah atau perkawinan 
dengan pewaris. Pasal ini menetapkan dua kondisi spesifik yang menggugurkan hak 
waris: pertama, ahli waris yang terbukti membunuh atau mencoba membunuh pewaris; 
dan kedua, ahli waris yang terbukti menuduh pewaris melakukan tindak pidana yang 
diancam hukuman berat (lima tahun penjara atau lebih). Secara normatif, pembatasan 
ini bertujuan untuk menegakkan asas keadilan dan kepatutan (maslahah), yakni 
mencegah ahli waris mendapatkan keuntungan dari perbuatan jahat yang ditujukan 
kepada pewaris. Dengan mencantumkan Mawāni‘ al-Irtsī secara limitatif, KHI berusaha 
memberikan kepastian hukum dan menghindari penafsiran yang terlalu luas mengenai 
penyebab terhalangnya waris, sekaligus mengintegrasikan prinsip syariah dengan 
sistem pembuktian hukum positif di pengadilan. embagian waris di Indonesia 
diselesaikan oleh masyarakat dengan tiga cara yaitu dengan hukum Islam, hukum 
perdata peninggalan kolonial (Kitab Undang-Undang Hukum Perdata atau Burgerlijk 
Wetboek), dan hukum adat (Abdul Haris, 2024) 

Sisi krusial dari analisis normatif Pasal 173 KHI terletak pada ketiadaan pengaturan 
eksplisit mengenai perbedaan agama sebagai penghalang waris. Dalam fiqh mawārith 
klasik, perbedaan agama (ikhtilāf al-dīn) adalah salah satu dari tiga penghalang waris 
utama, berdasarkan Hadis Nabi Muhammad SAW. Ketiadaan frasa perbedaan agama 
dalam KHI menunjukkan adanya upaya pembaruan hukum (reformasi) untuk 
meninggalkan atau setidaknya menyisakan ruang tafsir terhadap kaidah klasik tersebut, 
sesuai dengan semangat ijtihad kontemporer yang menekankan pada asas maslahah 
mursalah (kemaslahatan umum). Namun, praktik ini justru menimbulkan kekosongan 
norma yang ambigu. Akibatnya, dalam banyak kasus sengketa waris lintas agama di 
Pengadilan Agama, hakim sering kali melakukan penafsiran ekstensif (ijtihad) dan 
kembali merujuk pada doktrin fikih klasik di luar KHI untuk menolak hak waris beda 
agama, yang ironisnya bertentangan dengan semangat pembatasan yang diemban oleh 
Pasal 173 itu sendiri. 

Oleh karena itu, secara normatif, Pasal 173 KHI dianggap sebagai norma yang 
belum sempurna dalam mengatasi seluruh isu Mawāni‘ al-Irtsī dalam konteks pluralisme 
Indonesia. Ketiadaan pengaturan eksplisit ini berimplikasi langsung pada disparitas 
putusan hakim dan lemahnya kepastian hukum dalam penyelesaian perkara waris beda 
agama. Analisis normatif menyoroti bahwa jika tujuan KHI adalah memberikan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 1223-1230  eISSN: 3024-8140 

1227 
 

kepastian, maka ketiadaan pengaturan tentang perbedaan agama harus diatasi, baik 
melalui revisi KHI untuk mempertegas berlakunya kaidah klasik, atau sebaliknya, dengan 
secara tegas menghapus perbedaan agama sebagai penghalang waris demi menjamin 
keadilan berdasarkan hubungan nasab. Perdebatan ini menunjukkan perlunya 
pembaruan KHI atau penyusunan pedoman yudisial yang seragam untuk menciptakan 
koherensi hukum yang lebih baik. 

Analisis Filosofis dan Historis Ketiadaan Ikhtilāf al-Dīn dalam Pasal 173 KHI 

 Ketiadaan pengaturan eksplisit mengenai perbedaan agama (ikhtilāf al-dīn) 
sebagai penghalang waris dalam Pasal 173 KHI merupakan hasil dari proses dialektika 
dan kompromi dalam sejarah kodifikasi Hukum Islam di Indonesia, bukan semata-mata 
kelalaian. Secara filosofis, KHI dirancang sebagai produk ijtihad kolektif yang 
berorientasi pada asas kemaslahatan (maslahah) dan konteks keindonesiaan yang 
pluralis. Para penyusun KHI menyadari betul bahwa kaidah fikih klasik yang melarang 
waris lintas agama (lā yarithu al-muslimu al-kāfiru wa lā al-kāfiru al-muslim) dapat 
menimbulkan ketidakadilan substantif dalam masyarakat yang memiliki banyak keluarga 
campuran. Di satu sisi, mencantumkan larangan tersebut secara eksplisit berisiko 
memicu perpecahan dalam keluarga dan merusak hubungan nasab, yang notabene 
dijunjung tinggi dalam Islam. Oleh karena itu, ketiadaan pengaturan ini dapat ditafsirkan 
sebagai upaya sengaja dilematis untuk meninggalkan ruang tafsir bagi hakim agar dapat 
memutuskan berdasarkan keadilan dan kemaslahatan di lapangan, tanpa terikat teks 
yang ketat. 

Secara historis, keputusan untuk tidak memasukkan perbedaan agama ke dalam 
Pasal 173 KHI juga terkait erat dengan adanya pandangan-pandangan ulama reformis di 
Indonesia. Beberapa tokoh hukum Islam, seperti(Hazairin, 1974), sejak lama 
berpandangan bahwa yang menjadi sebab waris adalah hubungan darah (nasab), bukan 
semata-mata hubungan agama, kecuali terdapat nas yang sangat tegas dan mutlak. 
Pandangan ini menawarkan alternatif teologis terhadap pandangan jumhur (mayoritas) 
ulama. Ketika KHI disusun, para penyusun memilih untuk mencantumkan hanya dua 
penghalang yang tidak dapat ditawar-tawar (pembunuhan dan tuduhan pidana), yang 
merupakan kejahatan terhadap pewaris. Dengan demikian, ikhtilāf al-dīn yang tidak 
dimasukkan ke dalam daftar Pasal 173 dapat dilihat sebagai indikasi bahwa ia 
diperlakukan sebagai penghalang waris yang tidak mutlak (ghairu qath'iy) dalam 
kerangka hukum nasional, membuka celah untuk penyelesaian melalui jalur wasiat 
wajibah atau ahli waris pengganti. 

Namun, strategi "ruang tafsir" ini justru menciptakan ambiguitas normatif. 
Ketiadaan ikhtilāf al-dīn di Pasal 173 tidak berarti KHI membolehkan waris lintas agama 
secara eksplisit, melainkan hanya tidak melarangnya secara eksplisit melalui daftar 
mawāni‘. Hal ini menjadikan Pasal 173 KHI sebagai norma yang bersifat lacuna 
(kekosongan norma parsial). Kekosongan ini memaksa hakim Pengadilan Agama beralih 
dari hukum positif (KHI) ke hukum lain, yaitu doktrin fikih, untuk mengisi kekosongan 
tersebut. Ketergantungan pada doktrin fikih jumhur di luar teks KHI inilah yang 
kemudian menjadi pangkal masalah disparitas putusan. Meskipun niat filosofisnya 
adalah menciptakan ruang fleksibilitas, hasil normatifnya adalah kekaburan batas antara 
hukum positif dan hukum syariah, menuntut adanya pembaruan atau penegasan norma. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 1223-1230  eISSN: 3024-8140 

1228 
 

Implikasi Kekosongan Norma Pasal 173 KHI terhadap Disparitas Putusan 

 Kekosongan norma mengenai perbedaan agama sebagai penghalang waris dalam 
Pasal 173 KHI memiliki implikasi serius terhadap kepastian hukum dan keseragaman 
putusan di lingkungan peradilan agama. Dampak utama yang teramati adalah disparitas 
putusan (inkonsistensi putusan) antar-Pengadilan Agama, bahkan dalam kasus-kasus 
dengan fakta yang serupa. Disparitas ini muncul karena tidak adanya panduan yang 
tunggal dan tegas dari KHI. Dalam menghadapi sengketa waris lintas agama, hakim 
cenderung terpecah menjadi dua pendekatan utama: Pendekatan Tekstual Fikih Klasik 
dan Pendekatan Progresif KHI. 

Hakim yang menggunakan Pendekatan Tekstual Fikih Klasik akan secara ketat 
menerapkan Hadis Lā yarithu dan doktrin jumhur ulama, menolak seluruh permohonan 
waris beda agama, meskipun warisan tersebut diterima oleh ahli waris Muslim dari 
pewaris non-Muslim. Hakim dalam kelompok ini berargumen bahwa KHI, sebagai hukum 
yang dibuat untuk umat Islam, harus tunduk pada kaidah dasar syara' yang tidak boleh 
dikesampingkan, terlepas dari apa yang secara eksplisit tercantum dalam Pasal 173. Di 
sisi lain, hakim yang menggunakan Pendekatan Progresif KHI cenderung mencari jalan 
keluar melalui norma yang ada dalam KHI, paling sering dengan menafsirkan Pasal 185 
KHI (Ahli Waris Pengganti) secara luas atau menggunakan konsep wasiat wajibah untuk 
mengalihkan harta kepada ahli waris beda agama demi asas keadilan dan kemaslahatan 
keluarga. Disparitas ini menciptakan ketidakpastian bagi masyarakat pencari keadilan 
(Harahap, 2006). 

Disparitas putusan ini tidak hanya merusak citra keadilan, tetapi juga melemahkan 
fungsi KHI sebagai hukum yang terkodifikasi dan terunifikasi. Apabila norma yang 
terkodifikasi dapat dikesampingkan atau ditafsirkan secara liar hanya karena ketiadaan 
satu frasa, maka integritas KHI sebagai produk legislasi menjadi dipertanyakan. 
Disparitas ini diperparah oleh ketiadaan Pedoman Yudisial (Perma) dari Mahkamah 
Agung yang secara spesifik mengatur bagaimana hakim harus menyikapi isu waris lintas 
agama dalam kerangka KHI. Tanpa pedoman tersebut, interpretasi ijtihad hakim di 
tingkat pertama tidak terikat, yang kemudian menghasilkan putusan yang berbeda-beda 
di berbagai daerah, menciptakan preseden yang kacau dan sulit diprediksi. 

Lebih jauh, implikasi kekosongan norma ini juga dirasakan dalam konteks 
penerapan asas maslahah. Ketiadaan aturan eksplisit memungkinkan hakim untuk 
menafsirkan maslahah secara subjektif. Hakim yang menolak waris lintas agama 
menganggap maslahah adalah menjaga kemurnian syariah, sementara hakim yang 
membolehkan waris menganggap maslahah adalah menjaga keharmonisan keluarga 
dan hubungan nasab. Perbedaan pandangan ini menunjukkan bahwa kekosongan 
norma Pasal 173 telah mengalihkan perdebatan dari ranah legal-yuridis ke ranah 
teologis-subjektif, yang berujung pada lemahnya keadilan substantif bagi pihak-pihak 
yang berbeda agama dalam satu keluarga(Rouf & Mahmudi, 2022). 

Rekomendasi Pembaruan Hukum dan Pedoman Yudisial 

 Mengingat dampak buruk yang ditimbulkan oleh kekosongan norma Pasal 173 KHI 
terhadap kepastian hukum dan disparitas putusan, penelitian ini merekomendasikan 
dua jalur utama pembaruan hukum: Jalur Legislasi (Revisi KHI) dan Jalur Yudisial 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 1223-1230  eISSN: 3024-8140 

1229 
 

(Pedoman MA). Pada Jalur Legislasi, direkomendasikan agar KHI diamandemen untuk 
memberikan ketegasan normatif. Terdapat dua opsi yang dapat dipilih: Opsi A 
(Akomodatif), yaitu dengan secara eksplisit menyatakan bahwa perbedaan agama 
bukan merupakan penghalang waris di Indonesia, sejalan dengan semangat maslahah 
dan nasab(Rouf & Mahmudi, 2022); atau Opsi B (Konservatif), yaitu dengan secara 
eksplisit menambahkan perbedaan agama (ikhtilāf al-dīn) ke dalam daftar Mawāni‘ al-
Irtsī dalam Pasal 173 KHI, sehingga mengakhiri ambiguitas dan meniadakan ruang tafsir 
subjektif hakim, meskipun berisiko dianggap kurang progresif. Pilihan antara kedua opsi 
ini memerlukan studi komprehensif oleh pembentuk undang-undang, namun yang 
terpenting adalah menghilangkan legal vacuum. 

Jalur Yudisial menjadi solusi jangka pendek dan menengah yang lebih cepat untuk 
mengatasi disparitas putusan. Mahkamah Agung (MA) sangat direkomendasikan untuk 
segera mengeluarkan Peraturan Mahkamah Agung (PERMA) atau Surat Edaran 
Mahkamah Agung (SEMA) yang berfungsi sebagai pedoman yudisial tunggal mengenai 
penyelesaian sengketa waris lintas agama dalam kerangka KHI. Pedoman ini harus 
mengatur secara jelas bagaimana hakim harus menafsirkan lacuna Pasal 173 KHI. 
Misalnya, MA dapat mengarahkan hakim untuk menggunakan wasiat wajibah secara 
wajib kepada ahli waris beda agama hingga batas maksimal sepertiga, atau secara 
konsisten menerapkan Pasal 185 KHI (Ahli Waris Pengganti) untuk cucu dari jalur orang 
tua yang berbeda agama. Pedoman ini akan membatasi kebebasan ijtihad individual 
hakim dan mengembalikan keseragaman putusan. 

Secara keseluruhan, pembaruan hukum yang komprehensif harus mencakup 
penegasan norma dalam KHI sekaligus penyelarasan interpretasi melalui Pedoman 
Yudisial. Tujuan akhirnya adalah mengembalikan otoritas KHI sebagai hukum positif 
yang terunifikasi dan dapat diandalkan, serta memastikan bahwa nilai-nilai keadilan dan 
kemaslahatan substantif bagi keluarga lintas agama dapat terpenuhi. Kekosongan 
norma yang selama ini menjadi sumber masalah harus diisi, baik dengan penolakan 
eksplisit terhadap ikhtilāf al-dīn sebagai penghalang waris (opsi progresif) atau dengan 
penegasan eksplisit bahwa ikhtilāf al-dīn adalah penghalang waris (opsi konservatif), 
asalkan memberikan kepastian hukum. 

Kesimpulan dan Saran  

Penelitian ini menyimpulkan bahwa ketiadaan pengaturan eksplisit mengenai 
perbedaan agama sebagai penghalang waris dalam Pasal 173 Kompilasi Hukum Islam 
(KHI) merupakan kekosongan norma parsial yang kompleks. Secara normatif, Pasal 173 
KHI yang bersifat limitatif hanya mencantumkan pembunuhan dan tuduhan pidana, 
secara implisit membuka ruang tafsir terhadap penghalang waris selain itu. Dampak 
terpenting dari kekosongan norma ini adalah munculnya disparitas putusan yang 
signifikan di lingkungan Pengadilan Agama, di mana sebagian hakim kembali 
menggunakan doktrin fikih klasik, sementara yang lain berusaha menerapkan asas 
keadilan melalui interpretasi yang luas terhadap KHI (misalnya Pasal 185 KHI atau wasiat 
wajibah). Kondisi ini secara substantif melemahkan kepastian hukum dan menghambat 
unifikasi hukum Islam di Indonesia. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 1223-1230  eISSN: 3024-8140 

1230 
 

Hasil penelitian ini memberikan dua kontribusi signifikan terhadap pengembangan 
ilmu hukum dan praktik peradilan. Pertama, secara teoretis, artikel ini menyumbang 
pada analisis Fiqh Mawārith kontemporer dengan membedah secara sistematis sifat 
lacuna Pasal 173 KHI. Fokus kajian beralih dari sekadar mengulang perdebatan waris 
lintas agama menjadi kritik terhadap struktur norma hukum positif yang menjadi sumber 
masalah di pengadilan. Analisis ini menegaskan bahwa masalah utama bukan terletak 
pada perbedaan doktrin fikih semata, melainkan pada ketidaktepatan formulasi hukum 
positif dalam merespons doktrin tersebut. Kedua, secara praktis-yuridis, artikel ini 
menyajikan rekomendasi kebijakan ganda yang terstruktur, yaitu mendesak 
dilakukannya amandemen Pasal 173 KHI (Jalur Legislasi) untuk menghilangkan 
ambiguitas, dan secara simultan mendorong Mahkamah Agung (MA) untuk segera 
mengeluarkan Pedoman Yudisial (PERMA/SEMA) (Jalur Yudisial) yang seragam. 
Kontribusi ini sangat relevan bagi pembuat kebijakan dan hakim untuk mencapai 
keadilan substantif serta memulihkan integritas KHI. 

Penelitian ini memiliki keterbatasan karena fokus utamanya adalah pada analisis 
normatif (studi dokumen dan doktrin) dan hanya menggunakan data putusan peradilan 
sebagai ilustrasi dampak disparitas, bukan sebagai fokus empiris. Kajian ini tidak 
melibatkan wawancara mendalam dengan para penyusun KHI untuk menggali secara 
definitif niat filosofis di balik penghilangan ikhtilāf al-dīn pada tahun 1991, maupun 
wawancara dengan hakim untuk menguji proses ijtihad mereka. Oleh karena itu, 
disarankan agar penelitian selanjutnya dapat mengembangkan kajian ini ke arah empiris-
sosiologis. Penelitian lanjutan juga dapat fokus menganalisis efektivitas penerapan 
wasiat wajibah sebagai solusi de facto terhadap masalah waris beda agama di Indonesia. 

Daftar Pustaka 

Ali, M. D. (2010). Hukum Islam: Pengantar ilmu hukum dan tata hukum Islam di Indonesia. 
Harahap, M. Y. (2006). Kedudukan hukum keluarga dalam peradilan agama. Sinar Grafika. 
Hazairin. (1974). Hukum kewarisan bilateral menurut Qur’an dan Hadits (Cetakan ke-4). 

Tintamas. 
Muzakki, A., & Syam, N. (2023). Pengembangan Fiqh Mawaris di Pondok Pesantren 

Salafiyah Syafiiyah Sukorejo Situbondo. HUMANISTIKA: Jurnal Keislaman, 9(1), 1–
18. https://repository.uin-malang.ac.id/16912/ 

Rouf, A., & Mahmudi, Z. (2022). Telaah Kompilasi Hukum Islam Pasal 173Huruf a 
Terhadap Pelaku Euthanasia Pasif Perspektif Maqashid Syari’Ah. Muslim Heritage, 
7(1), 183–216. http://repository.uin-malang.ac.id/11863/ 

Sugianto, F., Wibowo, D. A., & Michael, T. (2020). Kedudukan Instruksi Presiden Republik 
Indonesia Nomor 1 Tahun 1991 Tentang Penyebarluasan Kompilasi Hukum Islam 
Dalam Sistem Hukum Kewarisan Indonesia. Jurnal Aktual Justice, 5(1), 19–37. 

 


