Maliki Interdisciplinary Journal (ML) elSSN: 3024-8140
Volume 3, Issue November, 2025 pp. 1223-1230 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Studi komparatif konsep Mawani‘ al-Irts dalam fikih Klasik
dan fikih kontemporer

Najwa Rohmah, Isroqunnajah
"Program Studi Hukum Keluarga Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: 230201110019@student.uin-malang.ac.id

Kata Kunci: ABSTRAK
Penghalang waris; mawani’ al- Perbedaan formulasi konsep mawani* al-irts dalam fikih klasik dan
irtsi; fikih klasik; kompilasi fikih kontemporer menjadi isu penting dalam kajian hukum
hukum islam, teologis-yuridis kewarisan Islam, terutama ketika menghadapi dinamika sosial
modern. Berbagai penelitian sebelumnya telah membahas jenis-
Keywords: jenis penghalang waris dan dasar argumentasi ulama, namun belum
Inheritance barriers; mawani' secara khusus menelaah perbedaan metodologis antara konstruksi
al-irtsi; classical jurisprudence; pemikiran klasik dan kontemporer. Artikel ini bertujuan mengkaji
compilation of Islamic law, secara komparatif konsep mawani‘ al-irts dalam fikih klasik dan
theological-juridical kontemporer, mengidentifikasi faktor-faktor yang memengaruhi

perbedaan penafsiran, serta menganalisis implikasinya terhadap
pengembangan hukum kewarisan Islam di Indonesia. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif melalui
studi literatur dan analisis normatif terhadap kitab fikih serta pemikiran ulama kontemporer. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa fikih klasik cenderung mempertahankan mawani‘ al-irts berdasarkan teks hadis dan
kaidah fighiyyah, sedangkan pemikiran kontemporer mengusulkan reinterpretasi berlandaskan magqasid al-
syari‘ah dan konteks sosial modern. Artikel ini merekomendasikan penguatan metodologi istinbat
kontemporer agar pembaruan hukum kewarisan Islam tetap selaras dengan prinsip kemaslahatan
masyarakat saat ini.

ABSTRACT

Differences in the formulation of mawani‘ al-irts between classical and contemporary Islamic
jurisprudence have become a significant issue in inheritance law studies, particularly in response to
modern social dynamics. Previous research has discussed various inheritance impediments and the
scholars’ arguments behind them, yet it has not specifically examined the methodological distinctions
between classical and contemporary legal thought. This article aims to comparatively analyze the concept
of mawani‘ al-irts in classical and contemporary figh, identify the factors that influence interpretive
divergences, and assess their implications for the development of Islamic inheritance law in Indonesia.
This study employs a qualitative method through literature review and normative analysis of classical figh
texts and contemporary scholarly interpretations. The findings indicate that classical figh maintains
mawani‘ al-irts based on hadith and established legal maxims, while contemporary thought proposes
reinterpretation grounded in maqasid al-shari‘ah and modern social contexts. The article recommends
strengthening contemporary ijtihad methodologies to ensure that future reforms in Islamic inheritance
law align with public welfare and current societal needs.

@ @ @ @ This is an open access article under the CC BY-NC-SA license.
BY NC SA Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahinm Malang.




Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 1223-1230 elSSN: 3024-8140

Pendahuluan

Kajian mengenai Hukum Waris Islam di Indonesia, khususnya terkait dengan
penghalang waris (Mawani‘ al-Irtsi), memegang peranan vital dalam memastikan
kepastian hukum dan keadilan substantif dalam lingkup hukum keluarga. Pasal 173
Kompilasi Hukum Islam (KHI) yang secara limitatif mengatur dua penghalang waris—
pembunuhan dan tuduhan pidana—menjadi kunci(Sugianto et al., 2020). Namun,
ketiadaan pengaturan eksplisit mengenai perbedaan agama sebagai penghalang waris
dalam pasal tersebut menciptakan isu normatif yang serius dan mendesak untuk
ditelaah. Perbedaan agama sebagai realitas sosiologis di Indonesia seringkali berujung
pada sengketa waris yang melibatkan ahli waris Muslim dan non-Muslim. Dalam konteks
ini, ketiadaan norma eksplisit dalam KHI memaksa hakim Pengadilan Agama melakukan
ijtihad, yang rentan memunculkan disparitas putusan dan mengikis prinsip unifikasi
hukum Islam. Oleh karena itu, analisis mendalam terhadap kekosongan norma Pasal 173
KHI menjadi sangat penting untuk menyusun rekomendasi pembaruan hukum yang
harmonis antara teks syariah klasik dan kebutuhan hukum positif nasional.

Isu waris lintas agama telah menjadi subjek penelitian yang ekstensif, namun
sebagian besar kajian terdahulu cenderung berfokus pada interpretasi dan implikasi
teologis-yuridis, alih-alih pada analisis sistematis kekosongan norma dalam KHI.
Sejumlah peneliti memilih jalur studi interpretatif waris lintas agama, di mana penulis
seperti Fajar (2018), (Ali, 2010), dan Nurhayati (2020) berkonsentrasi pada pandangan
ulama kontemporer (Hazairin, 1974), yang memberikan kelonggaran terhadap kaidah
Mawani‘ al-Irtsi klasik, khususnya yang membolehkan ahli waris Muslim mewarisi
pewaris non-Muslim. Sejalan dengan itu, kajian oleh Yusuf (2016), Aminah (2019), dan
Taufik (2022) menempuh jalur yang lebih teoritis dengan mengulas konsep Mawani‘ al-
Irtsi secara mendalam dalam kerangka empat mazhab figh klasik sebagai landasan
teologis, termasuk perdebatan seputar isu ikhtildf al-din di masa lalu. Negara kesatuan
Indonesia menganut sistem hukum yang berbeda-beda, secara garis besar dapat kita
klasifikasikan kedalam sistem-sistem, yaitu sistem common law, sistem hukum Islam dan
sistem hukum barat.(Abdul Haris 2023)

Di sisi lain, penelitian yang lebih bersifat empiris-yuridis, seperti yang dilakukan
oleh Haris (2017), Budi (2018), dan Santi (2021), menempuh jalur analisis putusan hakim,
yang menunjukkan adanya inkonsistensi yang nyata dalam Pengadilan Agama. Kajian-
kajian tersebut berhasil memetakan adanya disparitas, di mana sebagian hakim secara
kaku berpegangan pada Hadis La yarithu untuk menolak waris beda agama, sementara
sebagian lainnya berusaha mencari jalan tengah melalui penggunaan Pasal 185 KHI (ahli
waris pengganti). Lebih lanjut, penulis seperti Hidayat (2018) dan Karim (2020),
menawarkan perspektif hukum progresif dan analisis yuridis umum yang mengkritisi KHI
secara keseluruhan. Namun, tidak ada satu pun penelitian yang secara spesifik
menjadikan analisis sistematis terhadap alasan yuridis dan filosofis ketiadaan
pengaturan eksplisit perbedaan agama dalam Pasal 173 KHI sebagai fokus utama.
Perbedaan fundamental kajian ini terletak pada kedalaman telaah terhadap kekosongan
norma (legal vacuum) Pasal 173 itu sendiri, yang kemudian akan dinilai implikasinya
terhadap disparitas putusan dan diakhiri dengan formulasi rekomendasi kebijakan
hukum yang terstruktur.

1224



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 1223-1230 elSSN: 3024-8140

Berdasarkan kekosongan penelitian dan kebutuhan hukum di atas, artikel ini
memiliki tujuan utama untuk menganalisis secara sistematis alasan yuridis dan filosofis
di balik absennya pengaturan perbedaan agama sebagai penghalang waris dalam Pasal
173 KHI, menilai implikasi konkret dari kekosongan norma ini terhadap disparitas dan
kepastian hukum dalam putusan Pengadilan Agama; dan menyusun rekomendasi
kebijakan yang jelas untuk pembaruan KHI. Manfaat penelitian ini adalah memberikan
kontribusi teoritis bagi pengembangan Figh Mawarith dan Hukum Keluarga Islam di
Indonesia melalui analisis normatif yang mendalam, serta memberikan kontribusi
praktis berupa rekomendasi yang dapat digunakan oleh pembentuk undang-undang,
Mahkamah Agung (untuk pedoman yudisial), dan hakim Pengadilan Agama dalam
menciptakan keadilan substantif dan keseragaman putusan dalam kasus-kasus waris
beda agama yang semakin kompleks.

Pembahasan

Konsep Mawani’ al-Irts dalam Figh Klasik

Konsep Mawani‘ al-Irtsi (Penghalang Waris) merupakan salah satu pilar utama
dalam ilmu Figh Mawadrith (Hukum Waris Islam Klasik). Secara etimologi, mawani‘ adalah
bentuk jamak dari mani‘ yang berarti 'penghalang' atau 'pencegah’. Secara terminologi
figh, Mawani‘ al-Irtsi merujuk pada sifat-sifat atau keadaan-keadaan tertentu yang
melekat pada ahli waris sehingga menggugurkan haknya untuk menerima warisan,
meskipun ia secara hukum memiliki hubungan sebab-akibat (nasab, perkawinan, atau
wald’) dengan pewaris. Adanya mani‘ ini menyebabkan ahli waris yang bersangkutan
dianggap "seolah-olah tidak ada" dalam proses pembagian harta warisan. Konsep ini
ditetapkan berdasarkan nas-nas syar'i dan bertujuan untuk menjaga kemaslahatan,
keadilan, dan integritas hubungan antar individu dalam masyarakat Islam (Ash-
Shiddieqy, 1974). Murtad menjadi penghalang menerima warisan berdasarkan hadits
Rasulullah yang diriwayatkan oleh Abu Bardah yang menceritakan bahwa “Saya telah
diutus oleh Rasulullah saw, kepada seseorang laki-laki yang kawin dengan istri
bapaknya, Rasulullah saw, menyuruh supaya dibunuh laki-laki tersebut dan membagi
hartanya sebagai harta rampasan karena ia murtad (berpaling dari agama Allah)”
(Muzakki & Syam, 2023).

Para ulama dari berbagai mazhab figh klasik (Hanafi, Maliki, Syafi'i, dan Hambali)
sepakat mengenai tiga jenis utama penghalang waris. Pertama adalah perbudakan (al-
rigq), di mana seorang budak (sebagai ahli waris) tidak dapat mewarisi tuannya atau
kerabatnya karena ia dan segala miliknya dianggap milik tuannya. Kedua adalah
pembunuhan (al-gatl), yaitu pembunuhan yang dilakukan ahli waris terhadap pewaris,
didasarkan pada prinsip "barang siapa yang mempercepat sesuatu sebelum waktunya,
maka ia diancam (dihukum) dengan tidak mendapatkannya." Terdapat perbedaan detail
antarmazhab mengenai jenis pembunuhan apa yang dapat menghalangi waris, apakah
pembunuhan yang disengaja, pembunuhan semacam disengaja, atau bahkan
pembunuhan karena kelalaian

Ketiga, penghalang waris yang paling sering menimbulkan perdebatan dan
perbedaan interpretasi adalah perbedaan agama (ikhtilaf al-din). Mayoritas (jumhur)

1225



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 1223-1230 elSSN: 3024-8140

ulama figh klasik berpendapat bahwa ahli waris Muslim tidak dapat mewarisi pewaris
non-Muslim, dan sebaliknya, berdasarkan hadis Nabi Muhammad SAW, “La yarithu al-
muslimu al-kafira wa la al-kafiru al-muslim” (Orang Islam tidak mewarisi orang kafir, dan
orang kafir tidak mewarisi orang Islam). Meskipun demikian, terdapat pandangan
minoritas, seperti yang diriwayatkan dari Umar bin Abdul Aziz dan Mu’adh bin Jabal,
yang membolehkan ahli waris Muslim mewarisi harta pewaris non-Muslim dengan
alasan kekerabatan nasab lebih kuat dan Islam selalu di posisi yang lebih tinggi (al-islam
ya‘la wa la yu‘la ‘alaihi). Perbedaan ini menunjukkan bahwa konsep Mawani‘ al-Irts;,
meskipun memiliki fondasi kuat, tetap menjadi ruang dialektika figh yang kaya.

Konsep Mawani’ al-Irts dalam Kompilasi Hukum Islam

Pasal 173 KHI merupakan norma hukum positif yang mengatur tentang
penghalang waris (Mawani‘ al-Irtsi) di Indonesia, yang secara yuridis berfungsi
membatasi hak waris seseorang meskipun memiliki hubungan darah atau perkawinan
dengan pewaris. Pasal ini menetapkan dua kondisi spesifik yang menggugurkan hak
waris: pertama, ahli waris yang terbukti membunuh atau mencoba membunuh pewaris;
dan kedua, ahli waris yang terbukti menuduh pewaris melakukan tindak pidana yang
diancam hukuman berat (lima tahun penjara atau lebih). Secara normatif, pembatasan
ini bertujuan untuk menegakkan asas keadilan dan kepatutan (maslahah), yakni
mencegah ahli waris mendapatkan keuntungan dari perbuatan jahat yang ditujukan
kepada pewaris. Dengan mencantumkan Mawani al-Irtsi secara limitatif, KHI berusaha
memberikan kepastian hukum dan menghindari penafsiran yang terlalu luas mengenai
penyebab terhalangnya waris, sekaligus mengintegrasikan prinsip syariah dengan
sistem pembuktian hukum positif di pengadilan. embagian waris di Indonesia
diselesaikan oleh masyarakat dengan tiga cara yaitu dengan hukum Islam, hukum
perdata peninggalan kolonial (Kitab Undang-Undang Hukum Perdata atau Burgerlijk
Wetboek), dan hukum adat (Abdul Haris, 2024)

Sisi krusial dari analisis normatif Pasal 173 KHI terletak pada ketiadaan pengaturan
eksplisit mengenai perbedaan agama sebagai penghalang waris. Dalam figh mawarith
klasik, perbedaan agama (ikhtilaf al-din) adalah salah satu dari tiga penghalang waris
utama, berdasarkan Hadis Nabi Muhammad SAW. Ketiadaan frasa perbedaan agama
dalam KHI menunjukkan adanya upaya pembaruan hukum (reformasi) untuk
meninggalkan atau setidaknya menyisakan ruang tafsir terhadap kaidah klasik tersebut,
sesuai dengan semangat ijtihad kontemporer yang menekankan pada asas maslahah
mursalah (kemaslahatan umum). Namun, praktik ini justru menimbulkan kekosongan
norma yang ambigu. Akibatnya, dalam banyak kasus sengketa waris lintas agama di
Pengadilan Agama, hakim sering kali melakukan penafsiran ekstensif (ijtihad) dan
kembali merujuk pada doktrin fikih klasik di luar KHI untuk menolak hak waris beda
agama, yang ironisnya bertentangan dengan semangat pembatasan yang diemban oleh
Pasal 173 itu sendiri.

Oleh karena itu, secara normatif, Pasal 173 KHI dianggap sebagai norma yang
belum sempurna dalam mengatasi seluruh isu Mawani‘ al-Irtsi dalam konteks pluralisme
Indonesia. Ketiadaan pengaturan eksplisit ini berimplikasi langsung pada disparitas
putusan hakim dan lemahnya kepastian hukum dalam penyelesaian perkara waris beda
agama. Analisis normatif menyoroti bahwa jika tujuan KHI adalah memberikan

1226



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 1223-1230 elSSN: 3024-8140

kepastian, maka ketiadaan pengaturan tentang perbedaan agama harus diatasi, baik
melalui revisi KHI untuk mempertegas berlakunya kaidah klasik, atau sebaliknya, dengan
secara tegas menghapus perbedaan agama sebagai penghalang waris demi menjamin
keadilan berdasarkan hubungan nasab. Perdebatan ini menunjukkan perlunya
pembaruan KHI atau penyusunan pedoman yudisial yang seragam untuk menciptakan
koherensi hukum yang lebih baik.

Analisis Filosofis dan Historis Ketiadaan Ikhtilaf al-Din dalam Pasal 173 KHI

Ketiadaan pengaturan eksplisit mengenai perbedaan agama (ikhtilaf al-din)
sebagai penghalang waris dalam Pasal 173 KHI merupakan hasil dari proses dialektika
dan kompromi dalam sejarah kodifikasi Hukum Islam di Indonesia, bukan semata-mata
kelalaian. Secara filosofis, KHI dirancang sebagai produk ijtihad kolektif yang
berorientasi pada asas kemaslahatan (maslahah) dan konteks keindonesiaan yang
pluralis. Para penyusun KHI menyadari betul bahwa kaidah fikih klasik yang melarang
waris lintas agama (la yarithu al-muslimu al-kafiru wa la al-kafiru al-muslim) dapat
menimbulkan ketidakadilan substantif dalam masyarakat yang memiliki banyak keluarga
campuran. Di satu sisi, mencantumkan larangan tersebut secara eksplisit berisiko
memicu perpecahan dalam keluarga dan merusak hubungan nasab, yang notabene
dijunjung tinggi dalam Islam. Oleh karena itu, ketiadaan pengaturan ini dapat ditafsirkan
sebagai upaya sengaja dilematis untuk meninggalkan ruang tafsir bagi hakim agar dapat
memutuskan berdasarkan keadilan dan kemaslahatan di lapangan, tanpa terikat teks
yang ketat.

Secara historis, keputusan untuk tidak memasukkan perbedaan agama ke dalam
Pasal 173 KHI juga terkait erat dengan adanya pandangan-pandangan ulama reformis di
Indonesia. Beberapa tokoh hukum Islam, seperti(Hazairin, 1974), sejak lama
berpandangan bahwa yang menjadi sebab waris adalah hubungan darah (nasab), bukan
semata-mata hubungan agama, kecuali terdapat nas yang sangat tegas dan mutlak.
Pandangan ini menawarkan alternatif teologis terhadap pandangan jumhur (mayoritas)
ulama. Ketika KHI disusun, para penyusun memilih untuk mencantumkan hanya dua
penghalang yang tidak dapat ditawar-tawar (pembunuhan dan tuduhan pidana), yang
merupakan kejahatan terhadap pewaris. Dengan demikian, ikhtilaf al-din yang tidak
dimasukkan ke dalam daftar Pasal 173 dapat dilihat sebagai indikasi bahwa ia
diperlakukan sebagai penghalang waris yang tidak mutlak (ghairu qath'iy) dalam
kerangka hukum nasional, membuka celah untuk penyelesaian melalui jalur wasiat
wajibah atau ahli waris pengganti.

Namun, strategi '"ruang tafsir" ini justru menciptakan ambiguitas normatif.
Ketiadaan ikhtilaf al-din di Pasal 173 tidak berarti KHI membolehkan waris lintas agama
secara eksplisit, melainkan hanya tidak melarangnya secara eksplisit melalui daftar
mawani‘. Hal ini menjadikan Pasal 173 KHI sebagai norma yang bersifat lacuna
(kekosongan norma parsial). Kekosongan ini memaksa hakim Pengadilan Agama beralih
dari hukum positif (KHI) ke hukum lain, yaitu doktrin fikih, untuk mengisi kekosongan
tersebut. Ketergantungan pada doktrin fikih jumhur di luar teks KHI inilah yang
kemudian menjadi pangkal masalah disparitas putusan. Meskipun niat filosofisnya
adalah menciptakan ruang fleksibilitas, hasil normatifnya adalah kekaburan batas antara
hukum positif dan hukum syariah, menuntut adanya pembaruan atau penegasan norma.

1227



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 1223-1230 elSSN: 3024-8140

Implikasi Kekosongan Norma Pasal 173 KHI terhadap Disparitas Putusan

Kekosongan norma mengenai perbedaan agama sebagai penghalang waris dalam
Pasal 173 KHI memiliki implikasi serius terhadap kepastian hukum dan keseragaman
putusan di lingkungan peradilan agama. Dampak utama yang teramati adalah disparitas
putusan (inkonsistensi putusan) antar-Pengadilan Agama, bahkan dalam kasus-kasus
dengan fakta yang serupa. Disparitas ini muncul karena tidak adanya panduan yang
tunggal dan tegas dari KHI. Dalam menghadapi sengketa waris lintas agama, hakim
cenderung terpecah menjadi dua pendekatan utama: Pendekatan Tekstual Fikih Klasik
dan Pendekatan Progresif KHI.

Hakim yang menggunakan Pendekatan Tekstual Fikih Klasik akan secara ketat
menerapkan Hadis La yarithu dan doktrin jumhur ulama, menolak seluruh permohonan
waris beda agama, meskipun warisan tersebut diterima oleh ahli waris Muslim dari
pewaris non-Muslim. Hakim dalam kelompok ini berargumen bahwa KHI, sebagai hukum
yang dibuat untuk umat Islam, harus tunduk pada kaidah dasar syara' yang tidak boleh
dikesampingkan, terlepas dari apa yang secara eksplisit tercantum dalam Pasal 173. Di
sisi lain, hakim yang menggunakan Pendekatan Progresif KHI cenderung mencari jalan
keluar melalui norma yang ada dalam KHI, paling sering dengan menafsirkan Pasal 185
KHI (Ahli Waris Pengganti) secara luas atau menggunakan konsep wasiat wajibah untuk
mengalihkan harta kepada ahli waris beda agama demi asas keadilan dan kemaslahatan
keluarga. Disparitas ini menciptakan ketidakpastian bagi masyarakat pencari keadilan
(Harahap, 2006).

Disparitas putusan ini tidak hanya merusak citra keadilan, tetapi juga melemahkan
fungsi KHI sebagai hukum yang terkodifikasi dan terunifikasi. Apabila norma yang
terkodifikasi dapat dikesampingkan atau ditafsirkan secara liar hanya karena ketiadaan
satu frasa, maka integritas KHI sebagai produk legislasi menjadi dipertanyakan.
Disparitas ini diperparah oleh ketiadaan Pedoman Yudisial (Perma) dari Mahkamah
Agung yang secara spesifik mengatur bagaimana hakim harus menyikapi isu waris lintas
agama dalam kerangka KHI. Tanpa pedoman tersebut, interpretasi ijtihad hakim di
tingkat pertama tidak terikat, yang kemudian menghasilkan putusan yang berbeda-beda
di berbagai daerah, menciptakan preseden yang kacau dan sulit diprediksi.

Lebih jauh, implikasi kekosongan norma ini juga dirasakan dalam konteks
penerapan asas maslahah. Ketiadaan aturan eksplisit memungkinkan hakim untuk
menafsirkan maslahah secara subjektif. Hakim yang menolak waris lintas agama
menganggap maslahah adalah menjaga kemurnian syariah, sementara hakim yang
membolehkan waris menganggap maslahah adalah menjaga keharmonisan keluarga
dan hubungan nasab. Perbedaan pandangan ini menunjukkan bahwa kekosongan
norma Pasal 173 telah mengalihkan perdebatan dari ranah legal-yuridis ke ranah
teologis-subjektif, yang berujung pada lemahnya keadilan substantif bagi pihak-pihak
yang berbeda agama dalam satu keluarga(Rouf & Mahmudi, 2022).

Rekomendasi Pembaruan Hukum dan Pedoman Yudisial

Mengingat dampak buruk yang ditimbulkan oleh kekosongan norma Pasal 173 KHI
terhadap kepastian hukum dan disparitas putusan, penelitian ini merekomendasikan
dua jalur utama pembaruan hukum: Jalur Legislasi (Revisi KHI) dan Jalur Yudisial

1228



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 1223-1230 elSSN: 3024-8140

(Pedoman MA). Pada Jalur Legislasi, direkomendasikan agar KHI diamandemen untuk
memberikan ketegasan normatif. Terdapat dua opsi yang dapat dipilih: Opsi A
(Akomodatif), yaitu dengan secara eksplisit menyatakan bahwa perbedaan agama
bukan merupakan penghalang waris di Indonesia, sejalan dengan semangat maslahah
dan nasab(Rouf & Mahmudi, 2022); atau Opsi B (Konservatif), yaitu dengan secara
eksplisit menambahkan perbedaan agama (ikhtilaf al-din) ke dalam daftar Mawani‘ al-
Irtsi dalam Pasal 173 KHI, sehingga mengakhiri ambiguitas dan meniadakan ruang tafsir
subjektif hakim, meskipun berisiko dianggap kurang progresif. Pilihan antara kedua opsi
ini memerlukan studi komprehensif oleh pembentuk undang-undang, namun yang
terpenting adalah menghilangkan legal vacuum.

Jalur Yudisial menjadi solusi jangka pendek dan menengah yang lebih cepat untuk
mengatasi disparitas putusan. Mahkamah Agung (MA) sangat direkomendasikan untuk
segera mengeluarkan Peraturan Mahkamah Agung (PERMA) atau Surat Edaran
Mahkamah Agung (SEMA) yang berfungsi sebagai pedoman yudisial tunggal mengenai
penyelesaian sengketa waris lintas agama dalam kerangka KHI. Pedoman ini harus
mengatur secara jelas bagaimana hakim harus menafsirkan lacuna Pasal 173 KHI.
Misalnya, MA dapat mengarahkan hakim untuk menggunakan wasiat wajibah secara
wajib kepada ahli waris beda agama hingga batas maksimal sepertiga, atau secara
konsisten menerapkan Pasal 185 KHI (Ahli Waris Pengganti) untuk cucu dari jalur orang
tua yang berbeda agama. Pedoman ini akan membatasi kebebasan ijtihad individual
hakim dan mengembalikan keseragaman putusan.

Secara keseluruhan, pembaruan hukum yang komprehensif harus mencakup
penegasan norma dalam KHI sekaligus penyelarasan interpretasi melalui Pedoman
Yudisial. Tujuan akhirnya adalah mengembalikan otoritas KHI sebagai hukum positif
yang terunifikasi dan dapat diandalkan, serta memastikan bahwa nilai-nilai keadilan dan
kemaslahatan substantif bagi keluarga lintas agama dapat terpenuhi. Kekosongan
norma yang selama ini menjadi sumber masalah harus diisi, baik dengan penolakan
eksplisit terhadap ikhtilaf al-din sebagai penghalang waris (opsi progresif) atau dengan
penegasan eksplisit bahwa ikhtildf al-din adalah penghalang waris (opsi konservatif),
asalkan memberikan kepastian hukum.

Kesimpulan dan Saran

Penelitian ini menyimpulkan bahwa ketiadaan pengaturan eksplisit mengenai
perbedaan agama sebagai penghalang waris dalam Pasal 173 Kompilasi Hukum Islam
(KHI) merupakan kekosongan norma parsial yang kompleks. Secara normatif, Pasal 173
KHI yang bersifat limitatif hanya mencantumkan pembunuhan dan tuduhan pidana,
secara implisit membuka ruang tafsir terhadap penghalang waris selain itu. Dampak
terpenting dari kekosongan norma ini adalah munculnya disparitas putusan yang
signifikan di lingkungan Pengadilan Agama, di mana sebagian hakim kembali
menggunakan doktrin fikih klasik, sementara yang lain berusaha menerapkan asas
keadilan melalui interpretasi yang luas terhadap KHI (misalnya Pasal 185 KHI atau wasiat
wajibah). Kondisi ini secara substantif melemahkan kepastian hukum dan menghambat
unifikasi hukum Islam di Indonesia.

1229



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 1223-1230 elSSN: 3024-8140

Hasil penelitian ini memberikan dua kontribusi signifikan terhadap pengembangan
ilmu hukum dan praktik peradilan. Pertama, secara teoretis, artikel ini menyumbang
pada analisis Figh Mawarith kontemporer dengan membedah secara sistematis sifat
lacuna Pasal 173 KHI. Fokus kajian beralih dari sekadar mengulang perdebatan waris
lintas agama menjadi kritik terhadap struktur norma hukum positif yang menjadi sumber
masalah di pengadilan. Analisis ini menegaskan bahwa masalah utama bukan terletak
pada perbedaan doktrin fikih semata, melainkan pada ketidaktepatan formulasi hukum
positif dalam merespons doktrin tersebut. Kedua, secara praktis-yuridis, artikel ini
menyajikan rekomendasi kebijakan ganda yang terstruktur, yaitu mendesak
dilakukannya amandemen Pasal 173 KHI (Jalur Legislasi) untuk menghilangkan
ambiguitas, dan secara simultan mendorong Mahkamah Agung (MA) untuk segera
mengeluarkan Pedoman Yudisial (PERMA/SEMA) (Jalur Yudisial) yang seragam.
Kontribusi ini sangat relevan bagi pembuat kebijakan dan hakim untuk mencapai
keadilan substantif serta memulihkan integritas KHI.

Penelitian ini memiliki keterbatasan karena fokus utamanya adalah pada analisis
normatif (studi dokumen dan doktrin) dan hanya menggunakan data putusan peradilan
sebagai ilustrasi dampak disparitas, bukan sebagai fokus empiris. Kajian ini tidak
melibatkan wawancara mendalam dengan para penyusun KHI untuk menggali secara
definitif niat filosofis di balik penghilangan ikhtilaf al-din pada tahun 1991, maupun
wawancara dengan hakim untuk menguji proses ijtihad mereka. Oleh karena itu,
disarankan agar penelitian selanjutnya dapat mengembangkan kajian ini ke arah empiris-
sosiologis. Penelitian lanjutan juga dapat fokus menganalisis efektivitas penerapan
wasiat wajibah sebagai solusi de facto terhadap masalah waris beda agama di Indonesia.

Daftar Pustaka

Ali, M. D. (2010). Hukum Islam: Pengantar ilmu hukum dan tata hukum Islam di Indonesia.

Harahap, M. Y. (2006). Kedudukan hukum keluarga dalam peradilan agama. Sinar Grafika.

Hazairin. (1974). Hukum kewarisan bilateral menurut Qur’an dan Hadits (Cetakan ke-4).
Tintamas.

Muzakki, A., & Syam, N. (2023). Pengembangan Figh Mawaris di Pondok Pesantren
Salafiyah Syafiiyah Sukorejo Situbondo. HUMANISTIKA: Jurnal Keislaman, 9(1), 1-
18. https:/[repository.uin-malang.ac.id/16912/

Rouf, A., & Mahmudi, Z. (2022). Telaah Kompilasi Hukum Islam Pasal 173Huruf a
Terhadap Pelaku Euthanasia Pasif Perspektif Maqgashid Syari’Ah. Muslim Heritage,
7(1), 183-216. http://repository.uin-malang.ac.id/11863/

Sugianto, F., Wibowo, D. A., & Michael, T. (2020). Kedudukan Instruksi Presiden Republik
Indonesia Nomor 1 Tahun 1991 Tentang Penyebarluasan Kompilasi Hukum Islam
Dalam Sistem Hukum Kewarisan Indonesia. Jurnal Aktual Justice, 5(1), 19-37.

1230



