Maliki Interdisciplinary Journal (MLJ) elSSN: 3024-8140
Volume 1, Issue 4, 2023 pp. 135-146 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Wajah baru masyarakat Indonesia usai persentuhan
antara Islam dengan budaya lokal sebagai sarana
dakwabh Islam di Indonesia: kajian kritis Islam dan budaya
lokal

Chumairo’
Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: chumairoalhasyimi@gmail.com

Kata Kunci: ABSTRAK
sejarah; akulturasi; Islam; Indonesia merupakan negara di bagian Asia Tenggara yang kaya akan
budaya local; Indonesia keberagaman mulai dari ras, budaya, agama, etnis, dan sebagainya.

Tidaklah heran jika masyarakatnya memiliki budaya dan tradisi
tersendiri yang sudah melekat di hati mereka dan menimbulkan suatu
perbedaan. Terutama masyarakat Indonesia yang mana pada mulanya
mengimani sistem keyakinan animism-dinamism dan Hindu-Budha.
Melihat fenomena tersebut, maka terlintas sejenak di pikiran bahwa
keberagaman tersebut dapat disatukan dengan perdamaian
sebagaimana agama islam yang bisa melebur dengan budaya lokal tanpa kekerasan dan keterpaksaan.
Sentuhan halus islam terhadap budaya lokal berhasil memberikan pengaruh dalam proses islamisasi di
Indonesia baik dalam segi politik, agama, budaya, sosial, kesenian, dll sehingga islam dapat diterima dengan
mudah dan menjadikan Indonesia sebagai mayoritas penduduk muslim terbesar di dunia. Kepandaian dan
kecerdasan para pendakwah seperti walisongo berhasil mewujudkan akulturasi antara agama Islam dengan
budaya lokal. Keberhasilan akulturasi tadi bisa dilihat melalui tradisi-tradisi dan budaya yang bernafaskan
islam dan masih eksis hingga kini seperti tradisi selametan, tahlilan, kupatan, maulidan, wayang kulit, dan
sebagainya. Selain itu, islam dan budaya lokal berhasil menjadi satu kesatuan yang berjalan beriringan dan
tidak terpisahkan bagaikan dua mata pada uang koin.

Keywords:

history; acculturation;
Islam; local culture;
Indonesia

ABSTRACT

Indonesia is a country in Southeast Asia that is rich in diversity ranging from race, culture, religion,
ethnicity, and so on. It is not surprising that its people have their own culture and traditions that are
embedded in their hearts and make a difference. Especially the Indonesian people who initially believed
in the animism-dynamism and Hindu-Buddhist belief systems. Seeing this phenomenon, it comes to mind
for a moment that this diversity can be united with peace as Islam can melt with local culture without
violence and coercion. The subtle touch of Islam to local culture succeeded in influencing the process of
Islamization in Indonesia in terms of politics, religion, culture, social, arts, etc. so that Islam could be
accepted easily and made Indonesia the largest Muslim majority population in the world. The cleverness
and intelligence of preachers such as the walisongo succeeded in realizing acculturation between Islam
and local culture. The success of the acculturation can be seen through traditions and cultures that are
Islamic and still exist today such as the tradition of selametan, tahlilan, kupatan, maulidan, wayang kulit,
and so on. In addition, Islam and local culture managed to become a unity that goes hand in hand and is
inseparable like two eyes on a coin.

@ ® @ @ This is an open access article under the CC BY-INC-SA license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik 1brahim Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:chumairoalhasyimi@gmail.com

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(4), 135-146 elSSN: 3024-8140

Pendahuluan

Islam dikenal sebagai agama yang sempurna yang mengajarkan tentang
kelembutan dan belas kasih seperti yang ditunjukkan oleh Nabi SAW dalam
menyampaikan risalah kepada umatnya. Oleh karena itu, tidak sepantasnya agamaislam
disebarkan dengan adanya kekerasan dan paksaan. Kita bisa melihat dan mencontoh
para walisongo yang menyebarkan agama islam dengan lemah lembut dan bijak di
wilayah Nusantara, yang mulanya penduduknya berkeyakinan kuat terhadap animisme-
dinamisme dan Hindu-Budha hingga menjadi penduduk yang mayoritas beragama Islam
(Khoiri, 2019).

Fakta menunjukkan bahwa Indonesia adalah negara yang penuh akan ke aneka
ragaman oleh karena itu tidaklah heran jika masyarakat muslim masih terikat dengan
budaya lokal yang tertanam dan tumbuh subur sesuai dengan kehidupan mereka,
beradaptasi, dan berkomunikasi dengan alam sekitarnya (Laili dkk., 2021). Hal ini
merupakan perwujudan dari akulturasi yang dilakukan oleh pendakwah islam dan para
wali. Mereka membunyai cara tersendiri dalam mengajarkan agama islam seperti
melakukan akulturasi dimana mereka beradaptasi dan memberikan nuansa islam
terhadap budaya lokal tanpa menghilangkan ciri khas budaya lokal tersebut, sehingga
membentuk budaya baru hasil kolaborasi antara keduanya (Arifai, 2019). Fenomena
inilah yang disebut dengan dialektika agama dan budaya dimana keduanya saling
mempengaruhi satu sama lain hingga membentuk pola relasi yang dianggap sebuah
keniscayaan yang ada. Salah satu kebudayaan hasil akulturasi adalah perkawinan dan
seni pewayangan yang membuat masyarakat setempat tertarik dengan Islam berkat
kepiawaian Walisongo (Roibin, 2012).

Ketika kita membahas akulturasi antara islam dan budaya lokal, maka tak lupa juga
membahas tentang tahap islamisasi di Indonesia. Terdapat berbagai pendapat juga teori
mengenai kapan sebenarnya masuknya Islam ke Indonesia (Naja, 2021). Ada yang
mengemukakan kalau Indonesia dimasuki agama Islam pada abad ke-7 Masehi dengan
bukti adanya pedagang Ta-Shih yang disamakan dengan pedagang Arab datang ke
Indonesia untuk menyebarkan agama Islam. Ada juga yang memaparkan kalau ajaran
Islam datang ke wilayah Nusantara (Indonesia) saat abad ke-11 M karena ditemukannya
nisan Sayyidah (Siti) Fatimah binti Maimun di daerah Leran, Manyar, Gresik. Di sisi lain
ada yang mengemukakan kalau Indonesia dimasuki agama Islam saat abad ke-13 M
berdasarkan kisah dari Ibnu Battuta. Pandangan-pangan tersebut diperkuat dengan
adanya petuah tasawwuf yang tersebar di Indonesia. Akhirnya dapat difahami bahwa
Indonesia kemasukan agama Islam yaitu saat abad ke-7 Masehi lalu berkembang hingga
abad ke-13 Masehi (Rofig, 2019). Mulai dari sinilah para pendakwah Islam melakukan
akulturasi antara Islam dengan budaya lokal.

Adat istiadat atau tradisi yang mendapat sentuhan Islam masih tetap lestari hingga
masa kini terutama di Pulau Jawa seperti primbon, temu manten, suraan, selapan, dan
lainnya. Didalam adat istiadat tersebut terdapat unsur Islam yang dimasukkan oleh para
wali seperti do’a-doa’ yang awalnya ditujukan kepada pohon atau makhluk halus diganti
dengan do’a-do’a islami (Roszi & Mutia, 2018). Akulturasi tersebut mempunyai dampak
positif seperti tradisi dan adat istiadat yang tetap lestari, agama islam mudah diterima

136



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(4), 135-146 elSSN: 3024-8140

dikalangan masyarakat, dan lain sebagainya (Naja, 2021). Dengan demikian, dalam artikel
ini, peneliti akan mengkaji lebih spesifik mulai dari pengertian akulturasi, proses
akulturasi di Nusantara (Indonesia), Akulturasi antara Agama Islam dan budaya lokal di
Nusantara (Indonesia), serta Hasil-hasil akulturasi antara Islam dan budaya lokal di
Nusantara (Indonesia).

Pembahasan
Definisi Akulturasi

Akulturasi dari kata dasar Bahasa Inggris yaitu kaya “Acculturate” yang berarti
mengadaptasi atau mencocokkan diri. sedangkan menurut KBBI, akulturasi bermakna
perpaduan antara dua budaya atau tiga bahkan lebih yang saling berpengaruh dalam
suatu masyarakat yang mana Sebagian menyerap unsur budaya asing secara selektif (Al-
Amri & Haramain, 2017). Akulturasi juga bisa diartikan sebagai perpaduan atau
percampuran antara kebudayaan satu dengan kebudayaan lain tanpa menghilangkan
ciri khas atau keaslian dari budaya yang lama (Setyaningsih, 2020). Dari pengertian
tersebut, maka makna akulturasi yang dilihat dari konteks masuknya Islam ke Indonesia
berarti terdapat hubungan korelasi antara budaya Islam dengan budaya lokal yang saling
berkaitan dan berpengaruh tanpa menghilangkan ciri khas budaya lokal itu sendiri,
sehingga membentuk budaya baru. Perpaduan ini disebut dengan akulturasi
kebudayaan.

Contoh hasil dari akulturasi budaya yaitu musik keroncong yang merupakan
perpaduan antara musik Spanyol dengan musik Melayu (Setyaningsih, 2020). Sedangkan
contoh akulturasi budaya yang ada di Indonesia yaitu wayang sebagai media dakwah
yang mana dulunya wayang merupakan budaya lokal lalu kemasukan unsur Islami
melalui nama wayang dan pesan yang disampaikan wayang. Selain itu, walisongo
menggelar pertunjukkan wayang dengan tidak dipungut biaya alias gratis. Namun,
beliau memberikan syarat kepada masyarakat untuk mengucapkan dua kalimat
syahadat jika ingin menonton pertunjukkan wayang (Alif dkk., 2020). Selain itu, adanya
bangunan masjid yang mempunyai atap tumpeng sebagai bukti ciptaan akulturasi
antara keduanya yakni Islam dengan budaya Hindu, dan masih banyak lagi.

Jika ditinjau dari segi historis, wilayah-wilayah Indonesia pada zaman dahulu
dikuasai oleh bangsawan-bangsawan yang berpola Hindu-Budha seperti Singosari,
Sriwijaya, Majapahit, dll. Namun pada abad ke-8, proses islamisasi sudah dimulai dengan
membangun jaringan komunikasi dan berinteraksi dengan kerajaan-kerajaan Hindu-
Budha. Tak lama kemudian pada tahun 1520 M kerajaan Majapahit runtuh dan berdirilah
kerajaan-kerajaan Islam seperti Demak, Cirebon, Banten, Pajang, dan lain sebagainya.
Dengan berdirinya kerajaan-kerajaan Islam inilah yang membuat proses islamisasi di
Nusantara (Indonesia) bisa berjalan dengan intensif dan lancer karena politik snagatlah
berpengaruh dalam islamisasi (Al-Amri & Haramain, 2017).

Proses Akulturasi Budaya Lokal dan Islam di Indonesia
Islam yang bersifat universal

Islam merupakan agama rhamatn [il ‘alamiin yang didalamnya berisi ajaran yang
mencakup berbagai aspek kehidupan seperti aspek akidah, akhlak, syari’at, hukum,

137



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(4), 135-146 elSSN: 3024-8140

social, dan sebagainya. Agama Islam memperhatikan mulai dari hal yang paling halus dan
remeh hingga hal yang luas. Maka tidaklah heran jika Islam merupakan agama yang
bersifat universal atau universalitas Islam (Iryani, 2018). Kita bisa melihat tujuan universal
syari’ah yang ada 6 yang menjamin keamanan agama, akal, tubuh, keturunan, martabat,
dan harta. Selain itu, didalam agama Islam juga terdapat nilai-nilai kemasyarakan yang
[uhur seperti ukhuwwah, kebebasan dan kehormatan, keadilan, dan takaful yang mana
semuanya mengarah pada sikap keadilan social yang sesungguhnya. Dikarenakan agama
Islam adalah agama yang dikenal sebagai agama Rahmat buat seluruh makhluk yang ada
di alam semesta, maka Islam mampu mengakomodasi seluruh peradaban dan
kebudayaan manusia di dunia (Silvia, 2016).

Keuniversalan Islam terdapat dalam QS. Al-Bagarah ayat 213 yang membuktikan
kalau agama Islamlah yang merupakan agama yang universal sebagaimana yang
disebutkan diatas bahwa umat Nabi Muhammad SAW itu satu kesatuan. (Burga, 2019).
Jadi tidak mengenal akan diskriminasi terhadap sesame manusia. Islam menganggap
manusia itu sama, yang membedakannya adalah tingkat ketagwaannya dihadapan Allah.
(Alif dkk., 2020). Pernah suatu Ketika Rasulullah membangun masjid dengan pelepah
kurma, lalu beliau menyadari bahwa umat muslim semakin bertambah banyak. Akhirnya
tukang kayu dari Romawi yang tidak beragama islam dipanggil untuk membangun
mimbar yang akan dipakai Rasulullah untuk menyampaikan khutbah pada hari Jum’at.
Dari kisah ini, dapat disimpulkan bahwa Rasulullah tidak membeda-bedakan sikap
kepada manusia yang beragama islam atau tidak beragama islam. Rasulullah juga tidak
melarang tukang kayu nonmuslim membangun mimbar (Burga, 2019). Sisi keuniversalan
Islam kemudian berkembang dengan bukti adanya akulturasi antara agama Islam
dengan budaya lokal sehingga Islam diterima dengan baik tanpa adanya paksaan.

Dorongan sosial dan kebutuhan dfiliasi budaya lokal

Menurut Sarafino, ada empat jenis dukungan social diantaranya adalah dukungan
emosional yang berkaitan dengan rasa empati terhadap perorangan; dukungan
penghargaan yang berkaitan dengan rasa setuju terhadap hal-hal positif; dukungan
instrumental berkaitan dengan bantuan secara langsung seperti finansial; dukungan
informasi yang berkaitan dengan pemberian arahan, saran, dan pemecahan masalah
(Burga, 2019).

Dari beberapa jenis dukungan social diatas, maka dapat dihubungkan dengan
penyebaran Islam di Indonesia (Nusantara) dan akulturasi yang berhasil mendapatkan
dukungan sosial dari pihak pedagang Islam yang pergi ke wilayah Nusantara (Indonesia).
Pemerintah yang percaya dan memeluk ajaran Islam dan penduduk yang masuk Islam.
Selain itu, para raja terkadang menikahkan putri mereka dengan pemuda atau ulama’
Islam sehingga penyebaran Islam di Nusantara dapat berkembang (Naja, 2021).

Para Ulama’ yang membawa agama Islam di Nusantara juga menjadi peran penting
dalam islamisasi yakni dengan melakukan akulturasi antara Islam denga budaya lokal
sehingga mampu mengajak masyarakat untuk memeluk agama Islam (Pongsibanne,
2017).

138



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(4), 135-146 elSSN: 3024-8140

Sentuhan Islam terhadap budaya lokal

Berdasarkan penjelasan diatas bahwa Islam merupakan agama yang bersifat
universal yang tidak melakukan diskriminasi antara satu manusia dengan manusia lain
meskipun tidak satu keturunan. Dalam penyebarannya, agama Islam bisa beradaptasi
dengan budaya lokal. Hal ini bisa diperkuat dengan adanya masjid Kudus yang
merupakan wujud akulturasi antara budaya Islam dengan budaya Lokal. Tidak seperti
penyebaran agama Kristen yang tidak bisa beradaptasi dengan budaya lokal. Hal ini bisa
diperkuat dengan gereja yang dibangun menggunakan arsitektur gaya Barat. Selain itu,
Agama Islam berhasil menyentuh pakaian tradisional yang awalnya terbuka menjadi
pakaian adat islami yang tertutup, dan masih banyak lagi contoh akulturasi Islam dengan
budaya lokal (Pongsibanne, 2017). Para walisongo juga menggunakan kaedah ushuliyyah
yangberbunyi al adatu muhakkamat.

Persentuhan antara Islam dengan Budaya Lokal (Kearifan Lokal)

Ajaran Islam yang telah disampaikan oleh Nabiyullah SAW adalah agama Islam
ynag sejati. Agama Islam berisi tentang perintah untuk menyembah kepada satu-
satunya Tuhan yang berhak disembah yaitu Allah SWT. Rasulullah diutus untuk
memberikan risalah kepada masyarakat Jahiliyah yang berbuat musyrik dan fatal
(Ibrahim, 2021). Pembahasan artikel ini berkaitan tentang proses islamisasi yang ada di
Nusantara (Indonesia) khususnya di Pulau Jawa. Mereka yang membawa dan
mengenalkan ajaran Islam harus berhadapan dengan masyarakat yang notabenenya
mempunyai kebudayaan yang dipegang erat. Namun, pada saat itu Nusantara
(Indonesia) dipimpin oleh kerajaan Hidnu-Budha sehingga para pendakwah Islam
terlebih dahulu menyebarkan agama Islam di sekitar pesisir. Mereka merupakan
pedagang Islam yang datang ke Nusantara (Indonesia) untuk menjual dagangannya
sekaligus menyebarkan agama Islam. Oleh karena itulah muncul 3 jenis umat muslim
pada zaman itu yaitu santri, abangan, dan islam kejawen (priyayi) (Pongsibanne, 2017).

Setelah kerajaan-kerajaan yang berpola Hindu-Budha runtuh, maka berdirilah
kesultanan-kesultanan Islam seperti kerajaan Demak. Berdirinya kerajaan Demak ini
membuat dakwah Islam berjalan semakin lancer dan mencapai kejayaan. Kerajaan
Demak dipimpin oleh Raja Patah yang kemudian diteruskan oleh raja-raja Islam
berikutnya. Meskipun kerajaan Islam berkuasa di Nusantara (Indonesia), kerajaan ini
tidak mengharuskan untukmeninggalkan dan menghilangkan kebudayaan lokal yang
ada di Nusantara. Namun, mereka melakukan dakwah Islam sebagaimana yang
dilakukan oleh para walisonggo dengan mengadopsi budaya lokal yang nantinya akan
dimasukkan unsur-unsur islami. Oleh karena itulah, hingga masa kini kebudayaan
akulturasi yang isinya antara islam dengan budaya lokal bisa dilihat dan dilakukan.
Seperti selametan sebagai wujud akulturasi antara budaya lokal dengan budaya islam
(Setyaningsih, 2020). Karena masyarakat Jawa meyakini bahwa orang yang telah
meninggal, rohnya masih berada di skeitar rumah. Para walisongo yang mempunyai
Langkah bijak dapat menangani tradisi ini yakni dengan menyisipkan doa-doa kepada
orang yang telah meninggal dengan tujuan agar tenang di alam sana. Adapun makanan
yang diperoleh usai selametan merupakan bentuk shadagah sebagaimana yang
terdapat di dalam ajaran Islam (Muasmara & Ajmain, 2020).

139



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(4), 135-146 elSSN: 3024-8140

Dari pembahasan diatas, dapat diketahui bahwa proses islamisasi dan proses
akulturasi di Nusantara (Indonesia) emmbutuhkan waktu yang lumayan Panjang karena
latar belakang masyarakat yang awalnya memegang keyakinan kuat terhadap animism-
dinamisme dan Hindu-Budha serta mempunyai kebudayaan dan tradisi tersendiri.
Dengan demikian dapat disimpulkan bahwa Agama Islam bisa menyatu dengan
kebudayaan lokal yang dilakukan oleh para Walisongo secara berangsur-angsur atau
bertahap. Para walisongo menggunakan kaedah ushuliyah vyaitu “Al-Adatu
Muhakkamat” (Mas’ari & Syamsuatir, 2017).

Berdasarkan pembahasan diatas, dapat disimpulkan bahwa gambaran umum
akulturasi antara kedunya yakni ajaran Islam beserta budaya lokal yang terdapat di
wilayah Nusantara (Indonesia) diantaranya adalah sebagai berikut: Pertama, Bidang
sosial, Penyebaran agama Islam yang berkembang pesat di Nusantara (Indonesia)
berhasil menjadikan masyarakat bergegas dalam memantapkan hatinya untuk
merangkul agama Islam dalam hidupnya. Hal ini juga berdampak pada system agama
dan budaya masyarakat Nusnatara (Indonesia) seperti perbedaan tingkatan kasta yang
dulunya berlaku sekarang hamper tidak berlaku. Kemudian masyarakat mulai
memberikan nama-nama anak kecil yang baru lahir dengan nama yang mengandung
unsur islami seperti Muhammad, Ahmad, Ibrahim, Husain, dll. dalam komunikasi juga
terdapat mufrodat atau kosa kata Bahasa Arab seperti kata berkah yang diambil dari
Bahasa arab kata Barakah, kaja maijlis yang diambil dari Bahasa Arab yaitu kata Majlisun,
kata kitab yang diambil dari Bahasa arab kata kitabun, dan lain sebagainya. Selain itu,
penduduk nusantara (Indonesia) telah mengenal kalender Jawa atau biasanya disebut
dnegan kalender Saka yang didalamnya terdapat nama-nama hari yang dipakai di
pasaran seperti legi, pon, pahing, kliwon, dan lain sebagainya. Melihat hal ini, Sultan
Agung dari Kerajaan Mataram membuatkan kalender Jawa yang disisipkan dengan
kalender Hijriyah dalam agama Islam. Oleh karena itu, tidaklah heran jika kalender-
kalender sekarang isinya ada 3 yaitu kalender Masehi, kalender Hijriyah, dan kalender
Jawa (saka) (Muasmara & Ajmain, 2020).

Kedua, Bidang politik. Islam yang masuk dan berhasil menyebar di Nusantara
(Indonesia) memberikan pengaruh dalam tatanan sistem politik. Hal ini bisa dibuktikan
dengan berdirinya kerajaan-kerajaan Islam yang mengambil alih kekuasaan kerajaan-
kerajaan yang bercorak Hindu-Budha yang telah runtuh. Kerajaan Islam pastinya
dipimpin oleh raja yang beragama Islam juga speerti raja Patah yang memimpin kerajaan
Demak. Raja pada zaman kerajaan Hindu-Budha dianggap sebagai utusan dewa mulai
tidak berlaku pada masa pemerintahan Islam di bawah kerajaan Islam atau kesultanan
Islam. Para raja biasanya didampingi oleh ulama Islam yang bertugas sebagai penasehat
raja atau memberikan arahan kepada raja. Dan apabila raja sudah meninggal, maka
dimakamkan secara islam yaitu dikubur bukan dijadikan candi seperti zaman dahulu.
Selain itu, politik atau kekuasaan juga membantu penyebaran Islam secara berkembang
pesat karena Rajanya beragama Islam sehingga mudah dalam melakukan islamisasi
tanpa adanya pertentangan atau larangan (Setyaningsih, 2020).

Ketiga, Bidang Pendidikan. Ketika Agama Islam sudah mulai tersebar dan berkuasa
di Nusantara (Indonesia), maka system Pendidikan yang digunakan juga harus
bernafaskan Islam. Oleh karena itulah Pendidikan tentang keislaman diadakan dan
diberlakukan. Selain itu, para walisongo mendirikan pondok pesantren untuk tempat

140



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(4), 135-146 elSSN: 3024-8140

tinggalnya para santriwan-santriwati yang sedang belajar atau menuntut ilmu dengan
kyai dan guru. Mereka belajar ilmu keagamaan (Faris, 2016).

Keempat, Bidang Sastra dan Bahasa. Banyak sekali pendapat yang dikemukakan
tentang teori kapan sebenarnya Islam masuk ke Indonesia. Salah satu dari teori tersebut
mengemukakan kalau Indonesia dimasuki agama islam pada abad 11 Masehi yang
ditandai dengan ditemukannya makam yang nisannya menggunakan tulisan Arab.
Makam tersebut adalah makam milik Sayyidah Siti Fatimah binti Maimun yang terletak
di desa Leran, kecamatan Manyar, kabupaten Gresik, provinsi Jawa Timur. Terdapat
sebuah pendapat yang mengatakan bahwa nisan tersebut merupakan nisan dengan
tulisan arab pertama kali di Nusantara (Indonesia). Kemudian huruf Arab tersebut
berkembang dan mempunyai pengaruh besar. Hal ini bisa dibuktikan dengan
ditemukannya karya-karya sastra yang berkembang saat dibawah kekuasaan Kerajaan
Islam. Contoh dari karya-karya sastra tersebut adalah Hikayat yang diciptakan oleh Amir
Hamzah, BAbad, Suluk, Syair, dan Gurindam (Dofari, 2018).

Kelima, Bidang arsitektur. Agama Islam memberikan pengaruh pada bidang
arsitektur. Hal ini bisa dilihat dengan adanya masjid-masjid di awal prosesi Islamisasi di
wilayah Nusantara (Indonesia) memiliki bentuk yang tidaklah serupa jika
diperbandingkan dan dihadapkan dengan masjid yang ada di wilayah Timur Tengah.
contoh masjid Banten dan Demak yang mempunyai arsitektur hasil akultuurasi antara
agama Islam dengan budaya lokal. Masjid tersebut mempunyai atap tumpeng berjumlah
3 ganjil yang mempunyai arti Iman, Islam, dan lhsan. Selain itu, kitab isa melihat
beberapa keraton islam yang ada di Yogyakarta yang mana keratonnya memiliki
arsitektur gabungan antara budaya islam dengan Hindu-Budha. seperti saja tiangnya
dan atapnya. Seni kaligrafi juga merupakan seni yang diajarkan oleh agama Islam kepada
masyarakat Nusantara (Indonesia). Kaligrafi merupakan seni yang didalamnya tertulis
tulisan Bahasa Arab dengan indah dan cantik. Tidak lupa juga dengan seni ukir ynag
sekarang marak menjadi hiasan di beberapa masjid di Nusantara (Indonesia). Ukiran itu
berupa tulisan arab yang sangat indah dan menawan yang membuat para jama’ah
semakin antusias dalam melaksanakan ibadahnya, karena ketika kita melihat ukiran
kaligrafi yang ada di masjid, maka secara tidak sengaja kita membaca ayat-ayat alqur’an
atau hadits nabi (Dofari, 2018).

Woujud Akulturasi antara Islam dengan Budaya Lokal di Indonesia

Sesuai dengan penjelasan diatas, maka dapat ditemukan kesimpulan tentang hasil-
hasil akulturasi antara budaya agama Islam dengan budaya lokal di Nusantara
(Indonesia) yang telah dilangsungkan oleh para pendakwah ajaran Islam dan para
walisongo saat melakukan islamisasi. Hasil-hasil akulturasi tersebut adalah sebagai
berikut: Pertama, Wayang (kesenian). Wayang merupakan kesenian melegenda yang
sudah hadir sejak zaman dipimpinnya kerajaan yang berpola Hindu-Budha. Wayang
biasanya digunakan sebagai pertunjukan atau pagelaran yang ditampilkan oleh seorang
dalang. Dalang mempunyai tugas dalam mengendalikan perilaku wayang. Seni wayang
ini dipertunjukkan dengan iringan lagu dan music yang berhasil menambah sentuhan
mendalam sehingga suasana batin ikut menjiwai dan ceritanya terkesan lebih hidup.
Konon katanya pada zaman dahulu wayang dipakai sarana penyembahan kepada nenek
moyang. Namun seiring berkembangnya zaman, wayang dipakai sarana hiburan oleh
warga setempat (Masykur & Soleh, 2023). Setelah Islam masuk di Nusantara (Indonesia),

141



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(4), 135-146 elSSN: 3024-8140

para walisongo menggunakan wayang sebagai media dakwah dalam menyebarkan
agama Islam. Mereka mempunyai cara tersendiri dengan melakukan akulturasi antara
Islam dengan budaya lokal. Para walisongo mengubah nama-nama wayang menjadi
nama yang mempunyai arti tersirat didalamnya. Seperti Petruk, Bagong, Semar, Gareng.
Selain itu, Walisongo memberikan kesempatan menonton pertunjukkan wayang gratis
tidak dipungut biaya apapun dengan syarat mereka yang menonton harus
mengucapkan dua kalimat syahadat terlebih dahulu. Pesan-pesan yang disampaikan
wayang juga mengandung ajaran Islam seperti kalimasada, cerita para nabi dll sehingga
masyarakat tertarik untuk mempelajari agama Islam secara mandalam (Alif dkk., 2020).
Para walisongo menyebarkan agama Islam dengan penuh kelembutan dan secara
damai. Meskipun membutuhkan waktu y ang lumayan lama, namun islam pada masa itu
bisa berkembang dan semakin berkembang.

Kedua, Ketoprak. Merupakan kesenian yang ada pada zaman dahulu atau kesenian
tradisional yang mengisahkan atau menggambarkan kehidupan-kehidupan legenda.
Ketoprak diadopsi oleh walisongo dengan menyisipkan kisah-kisah Nabi atau lainnya
yang berbau Islam. Ketoprak pada zaman sekarang bisa dianalogikan sebagai
pertunjukkan drama. Melalui ketoprak inilah masyarakat Nusantara (Indonesia) bisa
mengetahui kisah-kisah dan meneladani kisah-kisah yang pernah terjadi pada zaman
dahulu atau yang add di dalam kitab suci umat islam (Laili dkk., 2021).

Ketiga, Kalender. Sultan Agung dari Kesultanan Mataram pernah menggabungkan
kalender Jawa (Saka) dengan Kalender Hijriyah atau Islam. Beliau menambahkan bulan
yang ada di kalender Hijriyah kedalam kalender Jawa (Saka) seperti mengonversikan dan
mencocokkan nama-nama bulan yang terdapat dalam tahun Saka yang ada di kalender
Jawa (Saka). Misalnya bulan Ramadlan yang diganti dengan Pasa, Bulan Muharram yang
diganti dengan Sura. Oleh sebab itulah, tidaklah mengherankan jika kita kerap
menemukan kalender-kalender yang didalamnya terdapat 3 kalender karena gabungan
antara kalender Masehi, kalender Hijriyah, dan kalender Jawa (Saka) (Dofari, 2018) .

Keempat, Selametan. Berdasarkan kesimpulan dari Woodwars, selametan
merupakan wujud akulturasi yang berasal dari dua tradisi yakni tradisi pra islam dan
tradisi islam. Meskipun didalamnya terdapat sentuhan unsur Islami, selametan lebih
banyak dipengaruhi oleh tradisi pra islam yaitu agama jawa bahkan hinduisme
(Sumbulah, 2012). Selametan dilakukan dalam rangka melakukan perwujudan rasa
berterimakasih kepada Allah karena telah berkehendak memberikan Rahmat dan
nikmat kepada hambanya. Selametan juga mempunyai tujuan agar apa yang di selamati
itu selamat seperti tingkeben merupakan jenis selametan yang dilakukan oleh ibu hamil
usia 7 bulan dengan tujuan agar si bayi yang ada di dalam perutnya selamat sampai
lahiran (Rofig, 2019). Acara selametan biasanya diikuti oleh orang-orang yang sudah
dewasa atau kepala keluarga dan dalam acara yang besar. Namun ada juga yang
mengadakan acara selamatan secara kecil dengan mengundang sanak kerabat saja.
Setelah acara selametan berakhir, biasanya disuguhkan makanan atau berkat sebagai
bentuk shadagah atau hadiah kepada orang yang telah datang dengan tujuan ikut
membacakan doa dan dzikir. Acara selametan itu banyak jenisnya seperti selametan
dalam rangka menyelamati lahiran, haji, khitanan, pindahan rumah, dll. Acara selametan
pindahan rumah merupakan akulturasi karena pada zaman dahulu saat Hindu-Budha,
masyarakat Nusantara (Indonesia) yang disebut dengan Tradisi Sudhi Wadani. Namun,

142



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(4), 135-146 elSSN: 3024-8140

ketika Islam berhasil menyentuh tradisi ini, maka berubahlah nama dan tata cara serta
do’anya (bukan berarti semua ciri tradisinya dihilangkan). Para walisongo merubah
tradisi tersebut dengan selametan pindahan rumah dengan tujuan agar rumahnya
dibentengi oleh Allah dari marabahaya dan agar rumahnya tidak diganggu oleh makhluk
halus (Adiansyah, 2017).

Kelima, Tahlilan. Kegiatan tahlilan mengandung nilai-nilai ajaran Islam didalamnya
karena dengan tahlilan, maka kita akan selalu ingat pada kematian dan tidak akan rakus
terhadap dunia. Do’a-doa dan dzikir-dzikir yang dibacakan dalam kegiatan tahlilan
tersebut berdasarkan dari al-Qur’an dan Sunnah Rasul. Acara tahlilan merupakan
upacara yang bersifat turun temurun untuk memperingati hari kematian seseorang.
Karena masyarakat Jawa meyakini bahwa orang yang telah meninggal, rohnya masih
berada di skeitar rumah. Para walisongo yang mempunyai Langkah bijak dapat
menangani tradisi ini yakni dengan menyisipkan doa-doa kepada orang yang telah
meninggal dengan tujuan agar tenang di alam sana. Adapun makanan yang diperoleh
usai selametan merupakan bentuk shadaqgah sebagaimana yang terdapat di dalam
ajaran Islam (Mas’ari & Syamsuatir, 2017). Acara tahlilan dianggap sebagai acara ynag
sakral yang karena dilakukan setelah menguburkan jenazah sampai berlangsung selama
7 hari, 40 hari, dan sampai 100 hari. Setalah membacakan do’a tahlil yang dibacakan oleh
mudin, biasanya digelar acara makan-makan Bersama atau pembagian berkat kepada
para tetangga dan kerabat yang telah datang untuk tahlilan (Rodin, 2013).

Keenam, Mauludan. Perwujudan akulturasi selanjutnya adalah mauludan dengan
tujuan merayakan hari kelahiran Nabi akhir zaman, nabi agung kita yakni Nabi
Muhammad SAW yaitu pada tanggal 27 Rabiul Awwal dalam kalender Hijriyah. Mauludan
ditandai dengan pembacaan sholawat kepada Nabi Muhammad SAW agar kitab isa
mendapatkan syafaat dari beliau. Perayaan maulid nabi menunjukkan rasa kebahagiaan
kita atas dilahirkannya Nabi Muhammad SAW yang sudah membimbing umat manusia
menuju ke arah yang dirahmati Allah SWT (Rofiq, 2019).

Ketujuh, Tembung atau gendhing. Para walisongo mempunyai inisiatif untuk
menciptakan tetembungan atau gendhing yang didalamnya terdapat ajaran-ajaran islam
seperti lir ilir, mijil, pangkur, pocung, dll. Karena pada saat itu masyarakat Nusantara
(Indonesia) sangat gemar mendendangkan tembung dimanapun dan kapanpun berada.
Oleh karena itulah walisongo menyisipkan nilai keislaman didalam tembung agar
senantiasa didendangkan dan menjadi daya ketertarikan masyarakat terhadap agama
Islam. Selain itu, tembung-tembung Islam ini juga bisa membantu masyarakat untuk
mengingat nasihat-nasihat dan ajaran islam yang tersirat didalmnya. Pada zaman
sekarang, kita juga sering menemukan dan mendengarkan tembung yang didalamnya
mengandung makna tersirat seperti lagu Turi Putih ciptaan salah satu walisongo yaitu
Sunan Giri. Lagu ini dinyanyikan dalam Bahasa Jawa dan sering dibawakan bersamaan
dengan shalawat. Didalamnya berisi nasihat-nasihat kepada manusia agar menjadi
hamba yang baik. Seperti lirik “Turi puteh..turi puteh” mempunyai arti (kalian semua
akan mati). “ditandur ing kebon agung” mempunyai arti (dikubur disebuah taman yang
megah yaitu kuburan). “ono cleret tibo nyemplung” artinya (ada kilatan cahaya yang
tercebur maksudnya hidup itu singkat). “Mbok kiro kembange opo?” artinya (kamu kira
kembangnya atau amal ibadahmu apa? Bagus atau buruk”. Kelanjutan lagu ini juga

143



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(4), 135-146 elSSN: 3024-8140

terdapat pesan bahwa manusia kalau ingin amalnya baik, maka harus sering-sering
mengaji.

Kedelapan, Sekaten atau Grebeg Sekaten. Sekaten biasanya ditemukan di daerah
Yogyakarta. Sebenarnya sekaten merupakan tradisi yang telah lahir sudah lama sejak
zaman dahulu kala disaat Nusantara (Indonesia) dikuasai oleh pemimpin yang berpola
Hindu-para walisongo yang cerdas dan bijak bisa mengubah tradisi ini yang awalnya
ditujukan kepada makhluk halus atau pohon besar, diubah dengan ditujukan kepada
Allah semata sebagai perwujudan syukur atas nikmatnya. Jika dilihat dari bahasanya,
maka bisa diketahui bahwa kata sekaten adalah kata syahadatain yang berarti dua
kalimat syahadat. Masyarakat Nusantara (Indonesia) dipersyaratkan untuk
mengucapkan dua kalimat syahadat ketika masuk gerbang pertunjukkan sekaten.
Adapun makanan yang disajikan saat grebeg sekaten yang awalnya sebagai sesajen
dialihfungsikan sebagai sedekah yang akan dimakan secara bersama-sama setelah
pembacaan do’a. Dengan cara akulturasi yang dilakukan para walisongo inilah yang
menjadikan islam lebih mudah masuk dan tersebar ke Indonesia.

Kesimpulan dan Saran

Pada pembahasan diatas dapat disimpulkan bahwa penyiaran ajaran Islam di
daerah Nusantara (Indonesia) dilaksanakan dengan Langkah-langkah yang bijak tanpa
adanya suatu paksaan, sebagaimana yang dilakukan oleg para Walisongo yang
menyampaikan dakwah Islam dengan melakukan akulturasi antara agama Islam dengan
budaya lokal. Karena pada saat itu masyarakat Nusantara (Indonesia) pada mulanya
mempunyai keyakinan kuat terhadap kepercayaan terdahulu seperti animisme-
dinamisme dan Hindu-Budha serta memiliki tradisi dan budaya lokal yang sudah
mengakar dalam dirinya. Tentunya hal ini dirasa menjadi tantangan dalam penyebaran
agama Islam. Namun, dengan kecerdasan dan kepiawaian para Walisongo dengan
mengadakan akulturasi yakni menggabungkan budaya lokal dengan sentuhan islam
tanpa menghilangkan sifat asli dari budaya lokal, seperti wayang kulit, gamelan,
selametan, gendhing, dan lain sebagainya. Hal inilah yang membuat Islam menarik
dimata masyarakat Nusantara hingga mereka banyak yang memeluk agama Islam.
Keteladanan yang bisa diambil dari kecerdasan, kelembutan, dan kebijaksanaan para
Walisongo dalam menyebarkan agama Islam pantas diacungi jempol karena berkat
beliau lah agama Islam semakin menyebar luas di wilayah Nusantara dan menjadikan
Indonesia sebagai negara yang jumlah mayoritas muslimnya paling banyak di dunia. Jadi
akulturasi membawa dampak positif bagi masyarakat Nusantara (Indonesia) karena
kearifan lokal mereka tetap lestari hingga kini ditambah dengan ajaran Islam yang
semakin berkembang pesat.

Daftar Pustaka

Adiansyah, R. (2017). Persimpangan Antara Agama dan Budaya (Proses Akulturasi Islam
dengan Slametan dalam Budaya Jawa). Jurnal Intelektualita: Keislaman, Sosial
dan Sains, 6(2), 295-310. https://doi.org/10.19109/intelektualita.v6i2.1612

Al-Amri, L., & Haramain, M. (2017). Akulturasi Islam dalam budaya lokal. Kuriositas:
Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan, 10(2), 87-100.
https://doi.org/10.35905/kur.v10i2.594

144



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(4), 135-146 elSSN: 3024-8140

Alif, N., Maftukhatul, L., & Ahmala, M. (2020). Akulturasi Budaya Jawa dan Islam
melalui dakwah Sunan Kalijaga. Al-Adalah, 23(2), 143-162.
https://doi.org/10.35719/aladalah.v23i2.32

Arifai, A. (2019). Akulturasi Islam dan Budaya Lokal. As-Shuffah, 7(2), 1-17.
https://doi.org[10.19109/as.v1i2.4855

Burga, M. A. (2019). Kajian Kritis Tentang Akulturasi Islam Dan Budaya Lokal. Zawiyah:
Jurnal Pemikiran Islam, 5(1), 1-20. http://dx.doi.org/10.31332/zjpi.v5i1.1358

Dofari, D. (2018). Pengaruh Budaya Nusantara Terhadap Implementasi Nilai-Nilai Islam
Di Indonesia. FITRAH:Jurnal Kajian llmu-ilmu Keislaman, 4(2), 283-296.
https://doi.org/10.24952/fitrah.v4i2.947

Faris, S. (2016). Islam dan Budaya Lokal (Studi Atas Tradisi Keislaman Masyarakat
Jawa). Thaqafiyyat: Jurnal Bahasa, Peradaban, dan Informasi Islam, 15(1), 74-90.

Ibrahim, N. (2021). Kajian Kritis Akulturasi Islam dan Budaya Lokal. RIHLAH: Jurnal
Sejarah dan Kebudayaan, 9(1), 23-40. https://doi.org/10.24252/rihlah.v9i1.16744

Iryani, E. (2018). Akulturasi Agama terhadap Budaya Indonesia. Jurnal Ilmiah Universitas
Batanghari Jambi, 18(2), 389. https://doi.org/10.33087/jiubj.v18i2.483

Khoiri, A. (2019). Moderasi Islam dan Akulturasi Budaya: Revitalisasi Kemajuan
Peradaban Islam Nusantara. Islamadina: Jurnal Pemikiran Islam, 20(1), 1-17.
https://doi.org/10.30595/islamadina.v0i0.4372

Laili, A. N., Ega, R. G., Ulfa, H., Sugihartanti, R., & Fajrussalam, H. (2021). Akulturasi
Islam Dengan Budaya Di Pulau Jawa. Jurnal Soshum Insentif, 4(2), 137-144.
https://doi.org[10.36787/jsi.v4i2.612

Mas’ari, A., & Syamsuatir. (2017). Tradisi Tahlilan: Potret Akulturasi Agama dan Budaya
Khas Islam Nusantara. Konstektualita: Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan, 32(1),
78-95.

Masykur, M. R., & Soleh, A. K. (2023). Seni Pegelaran Wayang dalam Perspektif Fikih
dan Spiritualitas Seni Islam Seyyed Hossein Nasr. Muslim Heritage, 8(1), 103-114.
https://doi.org/10.21154/muslimheritage.v8i1.5985

Muasmara, R., & Ajmain, N. (2020). Akulturasi Islam Dan Budaya Nusantara. Tanjak:
Journal of Education and Teaching, 1(2), 111-125.
https://doi.org/10.35961/tanjak.v1i2.150

Naja, A. D. (2021). Islamisasi di Pulau Jawa dalam Perspektif Asimilasi Budaya. JOIES
(Journal Studi Pendidikan Islam), 6(1), 125-140.
https://doi.org/10.15642/joies.2021.6.1.125-140

Pongsibanne, L. K. (2017). Islam dan budaya lokal: Kajian antropologi agama (Edisi
revisi). Kaukaba.

Rodin, R. (2013). Tradisi Tahlilan Dan Yasinan. Ibda" : Jurnal Kajian Islam dan Budaya,
11(1), 76-87. https://doi.org/10.24090/ibda.v11i1.69

Rofiqg, A. (2019). Tradisi Slametan Jawa dalam Perspektif Pendidikan Islam. Attagwa:
Jurnal llmu Pendidikan Islam, 15(1), 93-107.
https://doi.org/10.54069/attaqwa.v15i2.13

Roibin, R. (2012). Agama Dan Budaya-Relasi Konfrontatif Atau Kompromistik.
Jurisdictie. https://doi.org/10.18860/j.v0i0.1590

145



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(4), 135-146 elSSN: 3024-8140

Roszi, J., & Mutia, M. (2018). Akulturasi Nilai-Nilai Budaya Lokal dan Keagamaan dan
Pengaruhnya terhadap Perilaku-Perilaku Sosial. FOKUS Jurnal Kajian Keislaman
dan Kemasyarakatan, 3(2), 171. https://doi.org/10.29240/jf.v3i2.667

Setyaningsih, R. (2020). Akulturasi Budaya Jawa Sebagai Strategi Dakwah. Ri’ayah:
Jurnal Sosial dan Keagamaan, 5(01), 73. https://doi.org/10.32332/riayah.v5i01.2304

Silvia, D. (2016). Konsep Islam Dan Budaya Lokal (Studi Budaya Dan Seni Jawa). Al-
Ishlah: Jurnal Pendidikan, 8(1), 14—22. https://doi.org[10.35445/alishlah.v8i1.30

Sumbulah, U. (2012). Islam Jawa dan Akulturasi Budaya: Karakteristik, Variasi dan
ketaatan ekspresif. El-Harakah. https://doi.org/10.18860/el.v0i0.2191

146



