
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)                                                  eISSN: 3024-8140 
Volume 1, Issue 4, 2023 pp. 135-146      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Wajah baru masyarakat Indonesia usai persentuhan 
antara Islam dengan budaya lokal sebagai sarana 
dakwah Islam di Indonesia: kajian kritis Islam dan budaya 
lokal 

Chumairo’ 
Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: chumairoalhasyimi@gmail.com 
 
 

A B S T R A K 

Indonesia merupakan negara di bagian Asia Tenggara yang kaya akan 
keberagaman mulai dari ras, budaya, agama, etnis, dan sebagainya. 
Tidaklah heran jika masyarakatnya memiliki budaya dan tradisi 
tersendiri yang sudah melekat di hati mereka dan menimbulkan suatu 
perbedaan. Terutama masyarakat Indonesia yang mana pada mulanya 
mengimani sistem keyakinan animism-dinamism dan Hindu-Budha. 
Melihat fenomena tersebut, maka terlintas sejenak di pikiran bahwa 
keberagaman tersebut dapat disatukan dengan perdamaian 

sebagaimana agama islam yang bisa melebur dengan budaya lokal tanpa kekerasan dan keterpaksaan. 
Sentuhan halus islam terhadap budaya lokal berhasil memberikan pengaruh dalam proses islamisasi di 
Indonesia baik dalam segi politik, agama, budaya, sosial, kesenian, dll sehingga islam dapat diterima dengan 
mudah dan menjadikan Indonesia sebagai mayoritas penduduk muslim terbesar di dunia. Kepandaian dan 
kecerdasan para pendakwah seperti walisongo berhasil mewujudkan akulturasi antara agama Islam dengan 
budaya lokal. Keberhasilan akulturasi tadi bisa dilihat melalui tradisi-tradisi dan budaya yang bernafaskan 
islam dan masih eksis hingga kini seperti tradisi selametan, tahlilan, kupatan, maulidan, wayang kulit, dan 
sebagainya. Selain itu, islam dan budaya lokal berhasil menjadi satu kesatuan yang berjalan beriringan dan 
tidak terpisahkan bagaikan dua mata pada uang koin. 

A B S T R A C T 

Indonesia is a country in Southeast Asia that is rich in diversity ranging from race, culture, religion, 
ethnicity, and so on. It is not surprising that its people have their own culture and traditions that are 
embedded in their hearts and make a difference. Especially the Indonesian people who initially believed 
in the animism-dynamism and Hindu-Buddhist belief systems. Seeing this phenomenon, it comes to mind 
for a moment that this diversity can be united with peace as Islam can melt with local culture without 
violence and coercion. The subtle touch of Islam to local culture succeeded in influencing the process of 
Islamization in Indonesia in terms of politics, religion, culture, social, arts, etc. so that Islam could be 
accepted easily and made Indonesia the largest Muslim majority population in the world. The cleverness 
and intelligence of preachers such as the walisongo succeeded in realizing acculturation between Islam 
and local culture. The success of the acculturation can be seen through traditions and cultures that are 
Islamic and still exist today such as the tradition of selametan, tahlilan, kupatan, maulidan, wayang kulit, 
and so on. In addition, Islam and local culture managed to become a unity that goes hand in hand and is 
inseparable like two eyes on a coin. 

 

 

Kata Kunci: 
sejarah; akulturasi; Islam; 
budaya local; Indonesia 

Keywords: 
history; acculturation; 
Islam; local culture; 
Indonesia 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:chumairoalhasyimi@gmail.com


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(4), 135-146                              eISSN: 3024-8140 

 

136 
 

Pendahuluan 

Islam dikenal sebagai agama yang sempurna yang mengajarkan tentang 
kelembutan dan belas kasih seperti yang ditunjukkan oleh Nabi SAW dalam 
menyampaikan risalah kepada umatnya. Oleh karena itu, tidak sepantasnya agama islam 
disebarkan dengan adanya kekerasan dan paksaan. Kita bisa melihat dan mencontoh 
para walisongo yang menyebarkan agama islam dengan lemah lembut dan bijak di 
wilayah Nusantara, yang mulanya penduduknya berkeyakinan kuat terhadap animisme-
dinamisme dan Hindu-Budha hingga menjadi penduduk yang mayoritas beragama Islam 
(Khoiri, 2019). 

Fakta menunjukkan bahwa Indonesia adalah negara yang penuh akan ke aneka 
ragaman oleh karena itu tidaklah heran jika masyarakat muslim masih terikat dengan 
budaya lokal yang tertanam dan tumbuh subur sesuai dengan kehidupan mereka, 
beradaptasi, dan berkomunikasi dengan alam sekitarnya (Laili dkk., 2021). Hal ini 
merupakan perwujudan dari akulturasi yang dilakukan oleh pendakwah islam dan para 
wali. Mereka membunyai cara tersendiri dalam mengajarkan agama islam seperti 
melakukan akulturasi dimana mereka beradaptasi dan memberikan nuansa islam 
terhadap budaya lokal tanpa menghilangkan ciri khas budaya lokal tersebut, sehingga 
membentuk budaya baru hasil kolaborasi antara keduanya (Arifai, 2019). Fenomena 
inilah yang disebut dengan dialektika agama dan budaya dimana keduanya saling 
mempengaruhi satu sama lain hingga membentuk pola relasi yang dianggap sebuah 
keniscayaan yang ada. Salah satu kebudayaan hasil akulturasi adalah perkawinan dan 
seni pewayangan yang membuat masyarakat setempat tertarik dengan Islam berkat 
kepiawaian Walisongo (Roibin, 2012). 

Ketika kita membahas akulturasi antara islam dan budaya lokal, maka tak lupa juga 
membahas tentang tahap islamisasi di Indonesia. Terdapat berbagai pendapat juga teori 
mengenai kapan sebenarnya masuknya Islam ke Indonesia (Naja, 2021). Ada yang 
mengemukakan kalau Indonesia dimasuki agama Islam pada abad ke-7 Masehi dengan 
bukti adanya pedagang Ta-Shih yang disamakan dengan pedagang Arab datang ke 
Indonesia untuk menyebarkan agama Islam. Ada juga yang memaparkan kalau ajaran 
Islam datang ke wilayah Nusantara (Indonesia) saat abad ke-11 M karena ditemukannya 
nisan Sayyidah (Siti) Fatimah binti Maimun di daerah Leran, Manyar, Gresik. Di sisi lain 
ada yang mengemukakan kalau Indonesia dimasuki agama Islam saat abad ke-13 M 
berdasarkan kisah dari Ibnu Battuta. Pandangan-pangan tersebut diperkuat dengan 
adanya petuah tasawwuf yang tersebar di Indonesia. Akhirnya dapat difahami bahwa 
Indonesia kemasukan agama Islam yaitu saat abad ke-7 Masehi lalu berkembang hingga 
abad ke-13 Masehi (Rofiq, 2019). Mulai dari sinilah para pendakwah Islam melakukan 
akulturasi antara Islam dengan budaya lokal. 

Adat istiadat atau tradisi yang mendapat sentuhan Islam masih tetap lestari hingga 
masa kini terutama di Pulau Jawa seperti primbon, temu manten, suraan, selapan, dan 
lainnya. Didalam adat istiadat tersebut terdapat unsur Islam yang dimasukkan oleh para 
wali seperti do’a-doa’ yang awalnya ditujukan kepada pohon atau makhluk halus diganti 
dengan do’a-do’a islami (Roszi & Mutia, 2018).  Akulturasi tersebut mempunyai dampak 
positif seperti tradisi dan adat istiadat yang tetap lestari, agama islam mudah diterima 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(4), 135-146                              eISSN: 3024-8140 

 

137 
 

dikalangan masyarakat, dan lain sebagainya (Naja, 2021). Dengan demikian, dalam artikel 
ini, peneliti akan mengkaji lebih spesifik mulai dari pengertian akulturasi, proses 
akulturasi di Nusantara (Indonesia), Akulturasi antara Agama Islam dan budaya lokal di 
Nusantara (Indonesia), serta Hasil-hasil akulturasi antara Islam dan budaya lokal di 
Nusantara (Indonesia). 

Pembahasan  

Definisi Akulturasi 

Akulturasi dari kata dasar Bahasa Inggris yaitu kaya “Acculturate” yang berarti 
mengadaptasi atau mencocokkan diri. sedangkan menurut KBBI, akulturasi bermakna 
perpaduan antara dua budaya atau tiga bahkan lebih yang saling berpengaruh dalam 
suatu masyarakat yang mana Sebagian menyerap unsur budaya asing secara selektif (Al-
Amri & Haramain, 2017). Akulturasi juga bisa diartikan sebagai perpaduan atau 
percampuran antara kebudayaan satu dengan kebudayaan lain tanpa menghilangkan 
ciri khas atau keaslian dari budaya yang lama (Setyaningsih, 2020).  Dari pengertian 
tersebut, maka makna akulturasi yang dilihat dari konteks masuknya Islam ke Indonesia 
berarti terdapat hubungan korelasi antara budaya Islam dengan budaya lokal yang saling 
berkaitan dan berpengaruh tanpa menghilangkan ciri khas budaya lokal itu sendiri, 
sehingga membentuk budaya baru. Perpaduan ini disebut dengan akulturasi 
kebudayaan. 

Contoh hasil dari akulturasi budaya yaitu musik keroncong yang merupakan 
perpaduan antara musik Spanyol dengan musik Melayu (Setyaningsih, 2020). Sedangkan 
contoh akulturasi budaya yang ada di Indonesia yaitu wayang sebagai media dakwah 
yang mana dulunya wayang merupakan budaya lokal lalu kemasukan unsur Islami 
melalui nama wayang dan pesan yang disampaikan wayang. Selain itu, walisongo 
menggelar pertunjukkan wayang dengan tidak dipungut biaya alias gratis. Namun, 
beliau memberikan syarat kepada masyarakat untuk mengucapkan dua kalimat 
syahadat jika ingin menonton pertunjukkan wayang (Alif dkk., 2020). Selain itu, adanya 
bangunan masjid yang mempunyai atap tumpeng sebagai bukti ciptaan akulturasi 
antara keduanya yakni Islam dengan budaya Hindu, dan masih banyak lagi. 

Jika ditinjau dari segi historis, wilayah-wilayah Indonesia pada zaman dahulu 
dikuasai oleh bangsawan-bangsawan yang berpola Hindu-Budha seperti Singosari, 
Sriwijaya, Majapahit, dll. Namun pada abad ke-8, proses islamisasi sudah dimulai dengan 
membangun jaringan komunikasi dan berinteraksi dengan kerajaan-kerajaan Hindu-
Budha. Tak lama kemudian pada tahun 1520 M kerajaan Majapahit runtuh dan berdirilah 
kerajaan-kerajaan Islam seperti Demak, Cirebon, Banten, Pajang, dan lain sebagainya. 
Dengan berdirinya kerajaan-kerajaan Islam inilah yang membuat proses islamisasi di 
Nusantara (Indonesia) bisa berjalan dengan intensif dan lancer karena politik snagatlah 
berpengaruh dalam islamisasi (Al-Amri & Haramain, 2017). 

Proses Akulturasi Budaya Lokal dan Islam di Indonesia 

Islam yang bersifat universal 

Islam merupakan agama rhamatn lil ‘alamiin yang didalamnya berisi ajaran yang 
mencakup berbagai aspek kehidupan seperti aspek akidah, akhlak, syari’at, hukum, 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(4), 135-146                              eISSN: 3024-8140 

 

138 
 

social, dan sebagainya. Agama Islam memperhatikan mulai dari hal yang paling halus dan 
remeh hingga hal yang luas. Maka tidaklah heran jika Islam merupakan agama yang 
bersifat universal atau universalitas Islam (Iryani, 2018). Kita bisa melihat tujuan universal 
syari’ah yang ada 6 yang menjamin keamanan agama, akal, tubuh, keturunan, martabat, 
dan harta. Selain itu, didalam agama Islam juga terdapat nilai-nilai kemasyarakan yang 
luhur seperti ukhuwwah, kebebasan dan kehormatan, keadilan, dan takaful yang mana 
semuanya mengarah pada sikap keadilan social yang sesungguhnya. Dikarenakan agama 
Islam adalah agama yang dikenal sebagai agama Rahmat buat seluruh makhluk yang ada 
di alam semesta, maka Islam mampu mengakomodasi seluruh peradaban dan 
kebudayaan manusia di dunia (Silvia, 2016). 

Keuniversalan Islam terdapat dalam QS. Al-Baqarah ayat 213 yang membuktikan 
kalau agama Islamlah yang merupakan agama yang universal sebagaimana yang 
disebutkan diatas bahwa umat Nabi Muhammad SAW itu satu kesatuan. (Burga, 2019). 
Jadi tidak mengenal akan diskriminasi terhadap sesame manusia. Islam menganggap 
manusia itu sama, yang membedakannya adalah tingkat ketaqwaannya dihadapan Allah. 
(Alif dkk., 2020). Pernah suatu Ketika Rasulullah membangun masjid dengan pelepah 
kurma, lalu beliau menyadari bahwa umat muslim semakin bertambah banyak. Akhirnya 
tukang kayu dari Romawi yang tidak beragama islam dipanggil untuk membangun 
mimbar yang akan dipakai Rasulullah untuk menyampaikan khutbah pada hari Jum’at. 
Dari kisah ini, dapat disimpulkan bahwa Rasulullah tidak membeda-bedakan sikap 
kepada manusia yang beragama islam atau tidak beragama islam. Rasulullah juga tidak 
melarang tukang kayu nonmuslim membangun mimbar (Burga, 2019). Sisi keuniversalan 
Islam kemudian berkembang dengan bukti adanya akulturasi antara agama Islam 
dengan budaya lokal sehingga Islam diterima dengan baik tanpa adanya paksaan.  

Dorongan sosial dan kebutuhan afiliasi budaya lokal 

Menurut Sarafino, ada empat jenis dukungan social diantaranya adalah dukungan 
emosional yang berkaitan dengan rasa empati terhadap perorangan; dukungan 
penghargaan yang berkaitan dengan rasa setuju terhadap hal-hal positif; dukungan 
instrumental berkaitan dengan bantuan secara langsung seperti finansial; dukungan 
informasi yang berkaitan dengan pemberian arahan, saran, dan pemecahan masalah 
(Burga, 2019). 

Dari beberapa jenis dukungan social diatas, maka dapat dihubungkan dengan 
penyebaran Islam di Indonesia (Nusantara) dan akulturasi yang berhasil mendapatkan 
dukungan sosial dari pihak pedagang Islam yang pergi ke wilayah Nusantara (Indonesia). 
Pemerintah yang percaya dan memeluk ajaran Islam dan penduduk yang masuk Islam. 
Selain itu, para raja terkadang menikahkan putri mereka dengan pemuda atau ulama’ 
Islam sehingga penyebaran Islam di Nusantara dapat berkembang (Naja, 2021). 

Para Ulama’ yang membawa agama Islam di Nusantara juga menjadi peran penting 
dalam islamisasi yakni dengan melakukan akulturasi antara Islam denga budaya lokal 
sehingga mampu mengajak masyarakat untuk memeluk agama Islam (Pongsibanne, 
2017). 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(4), 135-146                              eISSN: 3024-8140 

 

139 
 

Sentuhan Islam terhadap budaya lokal 

Berdasarkan penjelasan diatas bahwa Islam merupakan agama yang bersifat 
universal yang tidak melakukan diskriminasi antara satu manusia dengan manusia lain 
meskipun tidak satu keturunan. Dalam penyebarannya, agama Islam bisa beradaptasi 
dengan budaya lokal. Hal ini bisa diperkuat dengan adanya masjid Kudus yang 
merupakan wujud akulturasi antara budaya Islam dengan budaya Lokal. Tidak seperti 
penyebaran agama Kristen yang tidak bisa beradaptasi dengan budaya lokal. Hal ini bisa 
diperkuat  dengan gereja yang dibangun menggunakan arsitektur gaya Barat. Selain itu, 
Agama Islam berhasil menyentuh pakaian tradisional yang awalnya terbuka menjadi 
pakaian adat islami yang tertutup, dan masih banyak lagi contoh akulturasi Islam dengan 
budaya lokal (Pongsibanne, 2017). Para walisongo juga menggunakan kaedah ushuliyyah 
yangberbunyi al adatu muhakkamat. 

Persentuhan antara Islam dengan Budaya Lokal (Kearifan Lokal) 

Ajaran Islam yang telah disampaikan oleh Nabiyullah SAW adalah agama Islam 
ynag sejati. Agama Islam berisi tentang perintah untuk menyembah kepada satu-
satunya Tuhan yang berhak disembah yaitu Allah SWT. Rasulullah diutus untuk 
memberikan risalah kepada masyarakat Jahiliyah yang berbuat musyrik dan fatal 
(Ibrahim, 2021). Pembahasan artikel ini berkaitan tentang proses islamisasi yang ada di 
Nusantara (Indonesia) khususnya di Pulau Jawa. Mereka yang membawa dan 
mengenalkan ajaran Islam harus berhadapan dengan masyarakat yang notabenenya 
mempunyai kebudayaan yang dipegang erat. Namun, pada saat itu Nusantara 
(Indonesia) dipimpin oleh kerajaan Hidnu-Budha sehingga para pendakwah Islam 
terlebih dahulu menyebarkan agama Islam di sekitar pesisir. Mereka merupakan 
pedagang Islam yang datang ke Nusantara (Indonesia) untuk menjual dagangannya 
sekaligus menyebarkan agama Islam. Oleh karena itulah muncul 3 jenis umat muslim 
pada zaman itu yaitu santri, abangan, dan islam kejawen (priyayi) (Pongsibanne, 2017). 

Setelah kerajaan-kerajaan yang berpola Hindu-Budha runtuh, maka berdirilah 
kesultanan-kesultanan Islam seperti kerajaan Demak. Berdirinya kerajaan Demak ini 
membuat dakwah Islam berjalan semakin lancer dan mencapai kejayaan. Kerajaan 
Demak dipimpin oleh Raja Patah yang kemudian diteruskan oleh raja-raja Islam 
berikutnya. Meskipun kerajaan Islam berkuasa di Nusantara (Indonesia), kerajaan ini 
tidak mengharuskan untukmeninggalkan dan menghilangkan kebudayaan lokal yang 
ada di Nusantara. Namun, mereka melakukan dakwah Islam sebagaimana yang 
dilakukan oleh para walisonggo dengan mengadopsi budaya lokal yang nantinya akan 
dimasukkan unsur-unsur islami. Oleh karena itulah, hingga masa kini kebudayaan 
akulturasi yang isinya antara islam dengan budaya lokal bisa dilihat dan dilakukan. 
Seperti selametan sebagai wujud akulturasi antara budaya lokal dengan budaya islam 
(Setyaningsih, 2020).  Karena masyarakat Jawa meyakini bahwa orang yang telah 
meninggal, rohnya masih berada di skeitar rumah. Para walisongo yang mempunyai 
Langkah bijak dapat menangani tradisi ini yakni dengan menyisipkan doa-doa kepada 
orang yang telah meninggal dengan tujuan agar tenang di alam sana. Adapun makanan 
yang diperoleh usai selametan merupakan bentuk shadaqah sebagaimana yang 
terdapat di dalam ajaran Islam (Muasmara & Ajmain, 2020). 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(4), 135-146                              eISSN: 3024-8140 

 

140 
 

Dari pembahasan diatas, dapat diketahui bahwa proses islamisasi dan proses 
akulturasi di Nusantara (Indonesia) emmbutuhkan waktu yang lumayan Panjang karena 
latar belakang masyarakat yang awalnya memegang keyakinan kuat terhadap animism-
dinamisme dan Hindu-Budha serta mempunyai kebudayaan dan tradisi tersendiri. 
Dengan demikian dapat disimpulkan bahwa Agama Islam bisa menyatu dengan 
kebudayaan lokal yang dilakukan oleh para Walisongo secara berangsur-angsur atau 
bertahap. Para walisongo menggunakan kaedah ushuliyah yaitu “Al-Adatu 
Muhakkamat” (Mas’ari & Syamsuatir, 2017). 

Berdasarkan pembahasan diatas, dapat disimpulkan bahwa gambaran umum 
akulturasi antara kedunya yakni ajaran Islam beserta budaya lokal yang terdapat di 
wilayah Nusantara (Indonesia) diantaranya adalah sebagai berikut: Pertama, Bidang 
sosial, Penyebaran agama Islam yang berkembang pesat di Nusantara (Indonesia) 
berhasil menjadikan masyarakat bergegas dalam memantapkan hatinya untuk 
merangkul agama Islam dalam hidupnya. Hal ini juga berdampak pada system agama 
dan budaya masyarakat Nusnatara (Indonesia) seperti perbedaan tingkatan kasta yang 
dulunya berlaku sekarang hamper tidak berlaku. Kemudian masyarakat mulai 
memberikan nama-nama anak kecil yang baru lahir dengan nama yang mengandung 
unsur islami seperti Muhammad, Ahmad, Ibrahim, Husain, dll. dalam komunikasi juga 
terdapat mufrodat atau kosa kata Bahasa Arab seperti kata berkah yang diambil dari 
Bahasa arab kata Barakah, kaja majlis yang diambil dari Bahasa Arab yaitu kata Majlisun, 
kata kitab yang diambil dari Bahasa arab kata kitabun, dan lain sebagainya. Selain itu, 
penduduk nusantara (Indonesia) telah mengenal kalender Jawa atau biasanya disebut 
dnegan kalender Saka yang didalamnya terdapat nama-nama hari yang dipakai di 
pasaran seperti legi, pon, pahing, kliwon, dan lain sebagainya. Melihat hal ini, Sultan 
Agung dari Kerajaan Mataram membuatkan kalender Jawa yang disisipkan dengan 
kalender Hijriyah dalam agama Islam. Oleh karena itu, tidaklah heran jika kalender-
kalender sekarang isinya ada 3 yaitu kalender Masehi, kalender Hijriyah, dan kalender 
Jawa (saka) (Muasmara & Ajmain, 2020). 

Kedua, Bidang politik. Islam yang masuk dan berhasil menyebar di Nusantara 
(Indonesia) memberikan pengaruh dalam tatanan sistem politik. Hal ini bisa dibuktikan 
dengan berdirinya kerajaan-kerajaan Islam yang mengambil alih kekuasaan kerajaan-
kerajaan yang bercorak Hindu-Budha yang telah runtuh. Kerajaan Islam pastinya 
dipimpin oleh raja yang beragama Islam juga speerti raja Patah yang memimpin kerajaan 
Demak. Raja pada zaman kerajaan Hindu-Budha dianggap sebagai utusan dewa mulai 
tidak berlaku pada masa pemerintahan Islam di bawah kerajaan Islam atau kesultanan 
Islam. Para raja biasanya didampingi oleh ulama Islam yang bertugas sebagai penasehat 
raja atau memberikan arahan kepada raja. Dan apabila raja sudah meninggal, maka 
dimakamkan secara islam yaitu dikubur bukan dijadikan candi seperti zaman dahulu. 
Selain itu, politik atau kekuasaan juga membantu penyebaran Islam secara berkembang 
pesat karena Rajanya beragama Islam sehingga mudah dalam melakukan islamisasi 
tanpa adanya pertentangan atau larangan (Setyaningsih, 2020). 

Ketiga, Bidang Pendidikan. Ketika Agama Islam sudah mulai tersebar dan berkuasa 
di Nusantara (Indonesia), maka system Pendidikan yang digunakan juga harus 
bernafaskan Islam. Oleh karena itulah Pendidikan tentang keislaman diadakan dan 
diberlakukan. Selain itu, para walisongo mendirikan pondok pesantren untuk tempat 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(4), 135-146                              eISSN: 3024-8140 

 

141 
 

tinggalnya para santriwan-santriwati yang sedang belajar atau menuntut ilmu dengan 
kyai dan guru. Mereka belajar ilmu keagamaan (Faris, 2016). 

Keempat, Bidang Sastra dan Bahasa. Banyak sekali pendapat yang dikemukakan 
tentang teori kapan sebenarnya Islam masuk ke Indonesia. Salah satu dari teori tersebut 
mengemukakan kalau Indonesia dimasuki agama islam pada abad 11 Masehi yang 
ditandai dengan ditemukannya makam yang nisannya menggunakan tulisan Arab. 
Makam tersebut adalah makam milik Sayyidah Siti Fatimah binti Maimun yang terletak 
di desa Leran, kecamatan Manyar, kabupaten Gresik, provinsi Jawa Timur. Terdapat 
sebuah pendapat yang mengatakan bahwa nisan tersebut merupakan nisan dengan 
tulisan arab pertama kali di Nusantara (Indonesia). Kemudian huruf Arab tersebut 
berkembang dan mempunyai pengaruh besar. Hal ini bisa dibuktikan dengan 
ditemukannya karya-karya sastra yang berkembang saat dibawah kekuasaan Kerajaan 
Islam. Contoh dari karya-karya sastra tersebut adalah Hikayat yang diciptakan oleh Amir 
Hamzah, BAbad, Suluk, Syair, dan Gurindam (Dofari, 2018). 

Kelima, Bidang arsitektur. Agama Islam memberikan pengaruh pada bidang 
arsitektur. Hal ini bisa dilihat dengan adanya masjid-masjid di awal prosesi Islamisasi di 
wilayah Nusantara (Indonesia) memiliki bentuk yang tidaklah serupa jika 
diperbandingkan dan dihadapkan dengan masjid yang ada di wilayah Timur Tengah. 
contoh masjid Banten dan Demak yang mempunyai arsitektur hasil akultuurasi antara 
agama Islam dengan budaya lokal. Masjid tersebut mempunyai atap tumpeng berjumlah 
3 ganjil yang mempunyai arti Iman, Islam, dan Ihsan. Selain itu, kitab isa melihat 
beberapa keraton islam yang ada di Yogyakarta yang mana keratonnya memiliki 
arsitektur gabungan antara budaya islam dengan Hindu-Budha.  seperti saja tiangnya 
dan atapnya. Seni kaligrafi juga merupakan seni yang diajarkan oleh agama Islam kepada 
masyarakat Nusantara (Indonesia). Kaligrafi merupakan seni yang didalamnya tertulis 
tulisan Bahasa Arab dengan indah dan cantik. Tidak lupa juga dengan seni ukir ynag 
sekarang marak menjadi hiasan di beberapa masjid di Nusantara (Indonesia). Ukiran itu 
berupa tulisan arab yang sangat indah dan menawan yang membuat para jama’ah 
semakin antusias dalam melaksanakan ibadahnya, karena ketika kita melihat ukiran 
kaligrafi yang ada di masjid, maka secara tidak sengaja kita membaca ayat-ayat alqur’an 
atau hadits nabi (Dofari, 2018). 

Wujud Akulturasi antara Islam dengan Budaya Lokal di Indonesia 

Sesuai dengan penjelasan diatas, maka dapat ditemukan kesimpulan tentang hasil-
hasil akulturasi antara budaya agama Islam dengan budaya lokal di Nusantara 
(Indonesia) yang telah dilangsungkan oleh para pendakwah ajaran Islam dan para 
walisongo saat melakukan islamisasi. Hasil-hasil akulturasi tersebut adalah sebagai 
berikut: Pertama, Wayang (kesenian). Wayang merupakan kesenian melegenda yang 
sudah hadir sejak zaman dipimpinnya kerajaan yang berpola Hindu-Budha. Wayang 
biasanya digunakan sebagai pertunjukan atau pagelaran yang ditampilkan oleh seorang 
dalang. Dalang mempunyai tugas dalam mengendalikan perilaku wayang. Seni wayang 
ini dipertunjukkan dengan iringan lagu dan music yang berhasil menambah sentuhan 
mendalam sehingga suasana batin ikut menjiwai dan ceritanya terkesan lebih hidup. 
Konon katanya pada zaman dahulu wayang dipakai sarana penyembahan kepada nenek 
moyang. Namun seiring berkembangnya zaman, wayang dipakai sarana hiburan oleh 
warga setempat (Masykur & Soleh, 2023). Setelah Islam masuk di Nusantara (Indonesia), 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(4), 135-146                              eISSN: 3024-8140 

 

142 
 

para walisongo menggunakan wayang sebagai media dakwah dalam menyebarkan 
agama Islam. Mereka mempunyai cara tersendiri dengan melakukan akulturasi antara 
Islam dengan budaya lokal. Para walisongo mengubah nama-nama wayang menjadi 
nama yang mempunyai arti tersirat didalamnya. Seperti Petruk, Bagong, Semar, Gareng. 
Selain itu, Walisongo memberikan kesempatan menonton pertunjukkan wayang gratis 
tidak dipungut biaya apapun dengan syarat mereka yang menonton harus 
mengucapkan dua kalimat syahadat terlebih dahulu. Pesan-pesan yang disampaikan 
wayang juga mengandung ajaran Islam seperti kalimasada, cerita para nabi dll sehingga 
masyarakat tertarik untuk mempelajari agama Islam secara mandalam (Alif dkk., 2020). 
Para walisongo menyebarkan agama Islam dengan penuh kelembutan dan secara 
damai. Meskipun membutuhkan waktu y ang lumayan lama, namun islam pada masa itu 
bisa berkembang dan semakin berkembang. 

Kedua, Ketoprak. Merupakan kesenian yang ada pada zaman dahulu atau kesenian 
tradisional yang mengisahkan atau menggambarkan kehidupan-kehidupan legenda. 
Ketoprak diadopsi oleh walisongo dengan menyisipkan kisah-kisah Nabi atau lainnya 
yang berbau Islam. Ketoprak pada zaman sekarang bisa dianalogikan sebagai 
pertunjukkan drama. Melalui ketoprak inilah masyarakat Nusantara (Indonesia) bisa 
mengetahui kisah-kisah dan meneladani kisah-kisah yang pernah terjadi pada zaman 
dahulu atau yang add di dalam kitab suci umat islam (Laili dkk., 2021). 

Ketiga, Kalender. Sultan Agung dari Kesultanan Mataram pernah menggabungkan 
kalender Jawa (Saka) dengan Kalender Hijriyah atau Islam. Beliau menambahkan bulan 
yang ada di kalender Hijriyah kedalam kalender Jawa (Saka) seperti mengonversikan dan 
mencocokkan nama-nama bulan yang terdapat dalam tahun Saka yang ada di kalender 
Jawa (Saka). Misalnya bulan Ramadlan yang diganti dengan Pasa, Bulan Muharram yang 
diganti dengan Sura. Oleh sebab itulah, tidaklah mengherankan jika kita kerap 
menemukan kalender-kalender yang didalamnya terdapat 3 kalender karena gabungan 
antara kalender Masehi, kalender Hijriyah, dan kalender Jawa (Saka) (Dofari, 2018) . 

Keempat, Selametan. Berdasarkan kesimpulan dari Woodwars, selametan 
merupakan wujud akulturasi yang berasal dari dua tradisi yakni tradisi pra islam dan 
tradisi islam. Meskipun didalamnya terdapat sentuhan unsur Islami, selametan lebih 
banyak dipengaruhi oleh tradisi pra islam yaitu agama jawa bahkan hinduisme 
(Sumbulah, 2012). Selametan dilakukan dalam rangka melakukan perwujudan rasa 
berterimakasih kepada Allah karena telah berkehendak memberikan Rahmat dan 
nikmat kepada hambanya. Selametan juga mempunyai tujuan agar apa yang di selamati 
itu selamat seperti tingkeben merupakan jenis selametan yang dilakukan oleh ibu hamil 
usia 7 bulan dengan tujuan agar si bayi yang ada di dalam perutnya selamat sampai 
lahiran (Rofiq, 2019). Acara selametan biasanya diikuti oleh orang-orang yang sudah 
dewasa atau kepala keluarga dan dalam acara yang besar. Namun ada juga yang 
mengadakan acara selamatan secara kecil dengan mengundang sanak kerabat saja. 
Setelah acara selametan berakhir, biasanya disuguhkan makanan atau berkat sebagai 
bentuk shadaqah atau hadiah kepada orang yang telah datang dengan tujuan ikut 
membacakan doa dan dzikir. Acara selametan itu banyak jenisnya seperti selametan 
dalam rangka menyelamati lahiran, haji, khitanan, pindahan rumah, dll. Acara selametan 
pindahan rumah merupakan akulturasi karena pada zaman dahulu saat Hindu-Budha, 
masyarakat Nusantara (Indonesia) yang disebut dengan Tradisi Sudhi Wadani. Namun, 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(4), 135-146                              eISSN: 3024-8140 

 

143 
 

ketika Islam berhasil menyentuh tradisi ini, maka berubahlah nama dan tata cara serta 
do’anya (bukan berarti semua ciri tradisinya dihilangkan). Para walisongo merubah 
tradisi tersebut dengan selametan pindahan rumah dengan tujuan agar rumahnya 
dibentengi oleh Allah dari marabahaya dan agar rumahnya tidak diganggu oleh makhluk 
halus (Adiansyah, 2017). 

Kelima, Tahlilan. Kegiatan tahlilan mengandung nilai-nilai ajaran Islam didalamnya 
karena dengan tahlilan, maka kita akan selalu ingat pada kematian dan tidak akan rakus 
terhadap dunia. Do’a-doa dan dzikir-dzikir yang dibacakan dalam kegiatan tahlilan 
tersebut berdasarkan dari al-Qur’an dan Sunnah Rasul. Acara tahlilan merupakan 
upacara yang bersifat turun temurun untuk memperingati hari kematian seseorang. 
Karena masyarakat Jawa meyakini bahwa orang yang telah meninggal, rohnya masih 
berada di skeitar rumah. Para walisongo yang mempunyai Langkah bijak dapat 
menangani tradisi ini yakni dengan menyisipkan doa-doa kepada orang yang telah 
meninggal dengan tujuan agar tenang di alam sana. Adapun makanan yang diperoleh 
usai selametan merupakan bentuk shadaqah sebagaimana yang terdapat di dalam 
ajaran Islam (Mas’ari & Syamsuatir, 2017). Acara tahlilan dianggap sebagai acara ynag 
sakral yang karena dilakukan setelah menguburkan jenazah sampai berlangsung selama 
7 hari, 40 hari, dan sampai 100 hari. Setalah membacakan do’a tahlil yang dibacakan oleh 
mudin, biasanya digelar acara makan-makan Bersama atau pembagian berkat kepada 
para tetangga dan kerabat yang telah datang untuk tahlilan (Rodin, 2013). 

Keenam, Mauludan. Perwujudan akulturasi selanjutnya adalah mauludan dengan 
tujuan merayakan hari kelahiran Nabi akhir zaman, nabi agung kita yakni Nabi 
Muhammad SAW yaitu pada tanggal 27 Rabiul Awwal dalam kalender Hijriyah. Mauludan 
ditandai dengan pembacaan sholawat kepada Nabi Muhammad SAW agar kitab isa 
mendapatkan syafaat dari beliau. Perayaan maulid nabi menunjukkan rasa kebahagiaan 
kita atas dilahirkannya Nabi Muhammad SAW yang sudah membimbing umat manusia 
menuju ke arah yang dirahmati Allah SWT (Rofiq, 2019). 

Ketujuh, Tembung atau gendhing. Para walisongo mempunyai inisiatif untuk 
menciptakan tetembungan atau gendhing yang didalamnya terdapat ajaran-ajaran islam 
seperti lir ilir, mijil, pangkur, pocung, dll. Karena pada saat itu masyarakat Nusantara 
(Indonesia) sangat gemar mendendangkan tembung dimanapun dan kapanpun berada. 
Oleh karena itulah walisongo menyisipkan nilai keislaman didalam tembung agar 
senantiasa didendangkan dan menjadi daya ketertarikan masyarakat terhadap agama 
Islam. Selain itu, tembung-tembung Islam ini juga bisa membantu masyarakat untuk 
mengingat nasihat-nasihat dan ajaran islam yang tersirat didalmnya. Pada zaman 
sekarang, kita juga sering menemukan dan mendengarkan tembung yang didalamnya 
mengandung makna tersirat seperti lagu Turi Putih ciptaan salah satu walisongo yaitu 
Sunan Giri. Lagu ini dinyanyikan dalam Bahasa Jawa dan sering dibawakan bersamaan 
dengan shalawat. Didalamnya berisi nasihat-nasihat kepada manusia agar menjadi 
hamba yang baik. Seperti lirik “Turi puteh..turi puteh” mempunyai arti (kalian semua 
akan mati). “ditandur ing kebon agung” mempunyai arti (dikubur disebuah taman yang 
megah yaitu kuburan). “ono cleret tibo nyemplung” artinya (ada kilatan cahaya yang 
tercebur maksudnya hidup itu singkat). “Mbok kiro kembange opo?” artinya (kamu kira 
kembangnya atau amal ibadahmu apa? Bagus atau buruk”. Kelanjutan lagu ini juga 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(4), 135-146                              eISSN: 3024-8140 

 

144 
 

terdapat pesan bahwa manusia kalau ingin amalnya baik, maka harus sering-sering 
mengaji. 

Kedelapan, Sekaten atau Grebeg Sekaten. Sekaten biasanya ditemukan di daerah 
Yogyakarta. Sebenarnya sekaten merupakan tradisi yang telah lahir sudah lama sejak 
zaman dahulu kala disaat Nusantara (Indonesia) dikuasai oleh pemimpin yang berpola 
Hindu-para walisongo yang cerdas dan bijak bisa mengubah tradisi ini yang awalnya 
ditujukan kepada makhluk halus atau pohon besar, diubah dengan ditujukan kepada 
Allah semata sebagai perwujudan syukur atas nikmatnya. Jika dilihat dari bahasanya, 
maka bisa diketahui bahwa kata sekaten adalah kata syahadatain yang berarti dua 
kalimat syahadat. Masyarakat Nusantara (Indonesia) dipersyaratkan untuk 
mengucapkan dua kalimat syahadat ketika masuk gerbang pertunjukkan sekaten. 
Adapun makanan yang disajikan saat grebeg sekaten yang awalnya sebagai sesajen 
dialihfungsikan sebagai sedekah yang akan dimakan secara bersama-sama setelah 
pembacaan do’a. Dengan cara akulturasi yang dilakukan para walisongo inilah yang 
menjadikan islam lebih mudah masuk dan tersebar ke Indonesia. 

Kesimpulan dan Saran  

Pada pembahasan diatas dapat disimpulkan bahwa penyiaran ajaran Islam di 
daerah Nusantara (Indonesia) dilaksanakan dengan Langkah-langkah yang bijak tanpa 
adanya suatu paksaan, sebagaimana yang dilakukan oleg para Walisongo yang 
menyampaikan dakwah Islam dengan melakukan akulturasi antara agama Islam dengan 
budaya lokal. Karena pada saat itu masyarakat Nusantara (Indonesia) pada mulanya 
mempunyai keyakinan kuat terhadap kepercayaan terdahulu seperti animisme-
dinamisme dan Hindu-Budha serta memiliki tradisi dan budaya lokal yang sudah 
mengakar dalam dirinya. Tentunya hal ini dirasa menjadi tantangan dalam penyebaran 
agama Islam. Namun, dengan kecerdasan dan kepiawaian para Walisongo dengan 
mengadakan akulturasi yakni menggabungkan budaya lokal dengan sentuhan islam 
tanpa menghilangkan sifat asli dari budaya lokal, seperti wayang kulit, gamelan, 
selametan, gendhing, dan lain sebagainya. Hal inilah yang membuat Islam menarik 
dimata masyarakat Nusantara hingga mereka banyak yang memeluk agama Islam. 
Keteladanan yang bisa diambil dari kecerdasan, kelembutan, dan kebijaksanaan para 
Walisongo dalam menyebarkan agama Islam pantas diacungi jempol karena berkat 
beliau lah agama Islam semakin menyebar luas di wilayah Nusantara dan menjadikan 
Indonesia sebagai negara yang jumlah mayoritas muslimnya paling banyak di dunia. Jadi 
akulturasi membawa dampak positif bagi masyarakat Nusantara (Indonesia) karena  
kearifan lokal mereka tetap lestari hingga kini ditambah dengan ajaran Islam yang 
semakin berkembang pesat. 

Daftar Pustaka  

Adiansyah, R. (2017). Persimpangan Antara Agama dan Budaya (Proses Akulturasi Islam 
dengan Slametan dalam Budaya Jawa). Jurnal Intelektualita: Keislaman, Sosial 
dan Sains, 6(2), 295–310. https://doi.org/10.19109/intelektualita.v6i2.1612 

Al-Amri, L., & Haramain, M. (2017). Akulturasi Islam dalam budaya lokal. Kuriositas: 
Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan, 10(2), 87–100. 
https://doi.org/10.35905/kur.v10i2.594 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(4), 135-146                              eISSN: 3024-8140 

 

145 
 

Alif, N., Maftukhatul, L., & Ahmala, M. (2020). Akulturasi Budaya Jawa dan Islam 
melalui dakwah Sunan Kalijaga. Al-Adalah, 23(2), 143–162. 
https://doi.org/10.35719/aladalah.v23i2.32 

Arifai, A. (2019). Akulturasi Islam dan Budaya Lokal. As-Shuffah, 7(2), 1–17. 
https://doi.org/10.19109/as.v1i2.4855 

Burga, M. A. (2019). Kajian Kritis Tentang Akulturasi Islam Dan Budaya Lokal. Zawiyah: 
Jurnal Pemikiran Islam, 5(1), 1–20. http://dx.doi.org/10.31332/zjpi.v5i1.1358 

Dofari, D. (2018). Pengaruh Budaya Nusantara Terhadap Implementasi Nilai-Nilai Islam 
Di Indonesia. FITRAH:Jurnal Kajian Ilmu-ilmu Keislaman, 4(2), 283–296. 
https://doi.org/10.24952/fitrah.v4i2.947 

Faris, S. (2016). Islam dan Budaya Lokal (Studi Atas Tradisi Keislaman Masyarakat 
Jawa). Thaqafiyyat: Jurnal Bahasa, Peradaban, dan Informasi Islam, 15(1), 74–90. 

Ibrahim, N. (2021). Kajian Kritis Akulturasi Islam dan Budaya Lokal. RIHLAH: Jurnal 
Sejarah dan Kebudayaan, 9(1), 23–40. https://doi.org/10.24252/rihlah.v9i1.16744 

Iryani, E. (2018). Akulturasi Agama terhadap Budaya Indonesia. Jurnal Ilmiah Universitas 
Batanghari Jambi, 18(2), 389. https://doi.org/10.33087/jiubj.v18i2.483 

Khoiri, A. (2019). Moderasi Islam dan Akulturasi Budaya: Revitalisasi Kemajuan 
Peradaban Islam Nusantara. Islamadina: Jurnal Pemikiran Islam, 20(1), 1–17. 
https://doi.org/10.30595/islamadina.v0i0.4372 

Laili, A. N., Ega, R. G., Ulfa, H., Sugihartanti, R., & Fajrussalam, H. (2021). Akulturasi 
Islam Dengan Budaya Di Pulau Jawa. Jurnal Soshum Insentif, 4(2), 137–144. 
https://doi.org/10.36787/jsi.v4i2.612 

Mas’ari, A., & Syamsuatir. (2017). Tradisi Tahlilan: Potret Akulturasi Agama dan Budaya 
Khas Islam Nusantara. Konstektualita: Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan, 32(1), 
78–95. 

Masykur, M. R., & Soleh, A. K. (2023). Seni Pegelaran Wayang dalam Perspektif Fikih 
dan Spiritualitas Seni Islam Seyyed Hossein Nasr. Muslim Heritage, 8(1), 103–114. 
https://doi.org/10.21154/muslimheritage.v8i1.5985 

Muasmara, R., & Ajmain, N. (2020). Akulturasi Islam Dan Budaya Nusantara. Tanjak: 
Journal of Education and Teaching, 1(2), 111–125. 
https://doi.org/10.35961/tanjak.v1i2.150 

Naja, A. D. (2021). Islamisasi di Pulau Jawa dalam Perspektif Asimilasi Budaya. JOIES 
(Journal Studi Pendidikan Islam), 6(1), 125–140. 
https://doi.org/10.15642/joies.2021.6.1.125-140 

Pongsibanne, L. K. (2017). Islam dan budaya lokal: Kajian antropologi agama (Edisi 
revisi). Kaukaba. 

Rodin, R. (2013). Tradisi Tahlilan Dan Yasinan. Ibda` : Jurnal Kajian Islam dan Budaya, 
11(1), 76–87. https://doi.org/10.24090/ibda.v11i1.69 

Rofiq, A. (2019). Tradisi Slametan Jawa dalam Perspektif Pendidikan Islam. Attaqwa: 
Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 15(1), 93–107. 
https://doi.org/10.54069/attaqwa.v15i2.13 

Roibin, R. (2012). Agama Dan Budaya-Relasi Konfrontatif Atau Kompromistik. 
Jurisdictie. https://doi.org/10.18860/j.v0i0.1590 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(4), 135-146                              eISSN: 3024-8140 

 

146 
 

Roszi, J., & Mutia, M. (2018). Akulturasi Nilai-Nilai Budaya Lokal dan Keagamaan dan 
Pengaruhnya terhadap Perilaku-Perilaku Sosial. FOKUS Jurnal Kajian Keislaman 
dan Kemasyarakatan, 3(2), 171. https://doi.org/10.29240/jf.v3i2.667 

Setyaningsih, R. (2020). Akulturasi Budaya Jawa Sebagai Strategi Dakwah. Ri’ayah: 
Jurnal Sosial dan Keagamaan, 5(01), 73. https://doi.org/10.32332/riayah.v5i01.2304 

Silvia, D. (2016). Konsep Islam Dan Budaya Lokal (Studi Budaya Dan Seni Jawa). Al-
Ishlah: Jurnal Pendidikan, 8(1), 14–22. https://doi.org/10.35445/alishlah.v8i1.30 

Sumbulah, U. (2012). Islam Jawa dan Akulturasi Budaya: Karakteristik, Variasi dan 
ketaatan ekspresif. El-Harakah. https://doi.org/10.18860/el.v0i0.2191 

 


