
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)  eISSN: 3024-8140 

Volume 1, Issue 4, 2023 pp. 10-25  http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Peran wayang dalam penyebaran ajaran islam di 
Indonesia: Sebuah kajian sejarah dan budaya 

Rubayyi Firdaus 
Program Studi Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: rubayyiayyi46@gmail.com 
 

A B S T R A K 

Peran wayang dalam penyebaran ajaran Islam di Indonesia, melalui 
kajian sejarah dan budaya. Dalam proses penyusunan artikel ini 
menggunakan metode studi pustaka yaitu dengan cara mencari lalu 
mengunmpulkan sumber-sumber yang cocok dan relevan. Wayang, 
sebagai seni pertunjukan tradisional Indonesia yang kaya akan 
simbolisme, telah memainkan peran penting sebagai media 
mengajarkan nilai-nilai dan pesan dalam ajaran agama islam pada 
masyarakat. Seiring dengan sejarah penyebaran Islam di Indonesia, 

wayang telah menjadi media yag efektif untuk menyebarkan ajaran Islam dengan cara yang menarik dan 
mudah dipahami. Pada awalnya, cerita dalam pertunjukan wayang lebih didominasi oleh cerita-cerita Hindu 
dan Mahabharata, namun dengan masuknya Islam, cerita-cerita Islam mulai diperkenalkan ke dalam 
pertunjukan wayang. Dalam kajian ini, kita akan melacak sejarah wayang Islam di Indonesia, dan peran tokoh 
seperti Sunan Kalijaga dalam mengenalkan ajaran Islam melalui cerita-cerita wayang dengan melakukan 
perubahan dan penambahan tokoh dalam wayang sekaligus makna-makna filosofisnya dari setiap tokoh. 
Sebagai penulis berharap artikel ini bisa memberikan wawasan yang lebih dalam mengenai peran wayang 
dalam proses penyebaran ajaran Islam di Indonesia.  

A B S T R A C T 

The role of wayang in spreading Islamic teachings in Indonesia, through historical and cultural studies. In 
the process of compiling this article using the literature study method, namely by searching and then 
collecting suitable and relevant sources. Wayang, as a traditional Indonesian performing art rich in 
symbolism, has played an important role as a medium for teaching Islamic values and messages to the 
public. Along with the history of the spread of Islam in Indonesia, wayang has become an effective 
medium for spreading Islamic teachings in an interesting and easy-to-understand way. At first, the stories 
in wayang performances were more dominated by Hindu and Mahabharata stories, but with the arrival of 
Islam, Islamic stories began to enter into wayang performances. In this study, we will trace the history of 
Islamic wayang in Indonesia, and the role of figures such as Sunan Kalijaga in introducing Islamic teachings 
through wayang stories by changing and adding characters in wayang as well as the philosophical 
meanings of each character. As a writer, he hopes that this article can provide deeper insight into the role 
of wayang in the process of spreading Islamic teachings in Indonesia. 
 

Pendahuluan  

Indonesia memiliki kekayaan budaya yang melimpah dan sebagian besar 
penduduknya menganut agama Islam. Riwayat sejarah dakwah menyebarkan ajaran 
Islam di Indonesia telah melibatkan berbagai aspek kehidupan masyarakat. Budaya 
memiliki peran penting sebagai media untumenyebarkan islam di Nusantara. Pada saat 
agama Islam menyebar di Indonesia, agama tersebut tidak dapat dipisahkan dari budaya 
lokal yang telah ada di masyarakat. Budaya memiliki pengaruh yang signifikan dalam 

Kata Kunci: 
wayang; penyebaran agama 
islam; sejarah; Indonesia  
 
Keywords: 
uppet; spread of islam; 
history; Indonesia  
 
 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:rubayyiayyi46@gmail.com


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(4), 10-25   eISSN: 3024-8140 

11 
 

semua aspek dan dimensi pandangan hidup serta implementasi agama dalam kehidupan 
manusia. (Al-Amri & Haramain, 2017, hlm. 208) Wayang, salah satu seni pementasan, 
merupakan warisan budaya yang sangat berharga dan menjadi kebanggaan bagi 
masyarakat Indonesia. Wayang tidak hanya dianggap menjadi hiburan belaka, tetapi 
juga memiliki peran yang sangat penting sebagai media menyebarkan ajaran agama, 
terutama agama Islam, di Bumi Nusantara. Dalam artikel ini, akan dikaji secara lebih 
mendalam peran yang dimainkan oleh seni pertunjukan wayang dalam proses 
penyebaran ajaran Islam di Indonesia, melalui studi sejarah dan budaya. 

Peran wayang dalam penyebaran ajaran Islam di Indonesia sangat signifikan. 
Sebagai salah satu seni tradisional Indonesia, wayang telah lama digunakan sebagai 
sarana dakwah sejak masa kerajaan di Jawa. Wayang tidak hanya sebagai alat dakwah, 
tetapi juga menjadi medium yang mampu memperkuat dan menjaga identitas budaya 
masyarakat Indonesia. Perkembangan wayang Islam dimulai abad 15 M, ketika Islam 
mulai menyebar ke Nusantara melalui pedagang dan ulama. Pada awalnya, cerita dalam 
pertunjukan wayang lebih didominasi oleh cerita-cerita Hindu dan Mahabharata. 
Namun, dengan masuknya Islam, cerita-cerita Islam mulai diperkenalkan ke dalam 
pertunjukan wayang. 

Pada masa penyebaran agama Islam oleh para walisongo, Seni pertunjukan 
wayang dimanfaatkan sebagai sarana dakwah dan sebagai alat untuk menyebarkan 
agama Islam. (Akhmad, 2020, hlm. 269)  Sunan Kalijaga adalah salah satu wali yang 
terampil dalam memanfaatkan seni pertunjukan wayang sebagai medium dakwahnya. 
(Marwoto, 2014, hlm. 77)  Salah satu wali songo yang terkenal di Jawa. Melalui seni 
wayang ini, upaya yang dilakukannya untuk menggunakan unsur-unsur lokal sebagai 
media dakwah, dengan melakukan perubahan pada cerita, karakter, serta fisik dan 
atribut-atribut yang digunakan. (Setyaningsih, 2020, hlm. 80) Sunan Kalijaga 
mengadaptasi cerita-cerita dalam pertunjukan wayang agar sesuai dengan nilai-nilai dan 
ajaran Islam. Ia juga menggubah lagu-lagu dalam bentuk tembang (lagu Jawa klasik) 
yang berisi pesan-pesan Islam, yang kemudian dinyanyikan oleh dalang (pemain 
wayang).  

Sejarah penyebaran Islam di Indonesia menunjukkan bahwa wayang telah menjadi 
salah satu media dakwah yang sangat penting. Cerita-cerita dalam pertunjukan wayang 
Islam sering kali mengangkat kisah-kisah dari Al-Quran, seperti kisah Nabi Muhammad 
SAW, para sahabatnya, dan kisah-kisah dari sejarah Islam. Melalui pementasan wayang, 
ajaran islam dikemas dengan cerita-cerita yang menarik sehingga lebih mudah dipahami 
oleh masyarakat. Hal ini memungkinkan ajaran Islam lebih mudah diterima oleh 
masyarakat, terutama mereka yang belum melek literasi atau ajaran agama secara 
formal. Salah satu contoh cerita dalam wayang adalah Mahbharata yang terdpat tokoh-
tokohnya disebut Pandawa. Pandawa merupakan karakter sentral dalam cerita 
Mahabharata, sebuah wiracarita atau epik kuno dari India yang menjadi salah satu 
sumber cerita dalam pertunjukan wayang. tokoh-tokoh Pandawa seperti Yudhisthira, 
Bima, Arjuna, Nakula, dan Sadewa merupakan bagian penting dari cerita Mahabharata 
yang dipentaskan. Namun demikian, penting untuk diingat bahwa wayang sebagai 
bentuk seni dan cerita Mahabharata yang dipentaskan dalam pertunjukan wayang telah 
mengalami evolusi dan adaptasi sepanjang sejarahnya Ketika Islam masuk dan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(4), 10-25   eISSN: 3024-8140 

12 
 

dikenalkan di Indonesia, budaya wayang mengalami perubahan dari berbagai segi baik 
dalam hal bentuk, tokoh, dan perlatan pertunjukan lainnya (Ulum & Za, 2019, hlm. 88). 

Wayang menjadi gambaran pertentangan kosmis antara kebajikan dan kesalahan, 
kebaikan dan kejahatan dan seterusnya. Namun pertentangan dimaksud tidak untuk 
saling dibedakan karena sarat ambiguitas dan toleransi, yang karenanya justru dapat 
saling melengkapi (Sumbulah, 2012).  Wayang berperan dalam menjaga keberagaman 
budaya di Indonesia. Dalam pertunjukannya, wayang menggabungkan elemen-elemen 
seni dari berbagai budaya, seperti musik, gerakan, dan tata panggung. Hal ini 
mencerminkan toleransi dan integrasi antara budaya Jawa, Islam, dan Hindu yang ada di 
Indonesia. Dengan demikian, wayang mempunyai peran yang begitu penting sebagai 
media penyebarn agama islam di Indonesia. Melalui pertunjukannya, nilai-nilai agama 
dan budaya dapat disampaikan pada masyarakat melalui cara yang mudah dipahami 
dana sangat menarik, serta menjaga keberagaman budaya di Indonesia. 

Dengan mengkaji sejarah dan budaya wayang, artikel ini akan membahas 
bagaimana wayang telah memainkan peran yang signifikan dalam penyebaran ajaran 
Islam di Indonesia. Kajian sejarah akan memperlihatkan bagaimana wayang 
berkembang di Indonesia, serta fungsi dan pengaruhnya terhadap budaya masyarakat 
Indonesia. Artikel ini juga akan membahas tokoh yang punya peran penting dalam 
mengembangkan wayang bernuansa islam di Indonesia, seperti Sunan Kalijaga. Penulis 
berharap artikel ini bisa memberikan wawasan yang lebih dalam mengenai peran 
wayang dalam penyebaran ajaran Islam di Indonesia.  

Pembahasan  

Pengertian Wayang 

Asal mula kata "wayang" berasal dari frasa "Ma Hyang" dalam bahasa Jawa, yang 
memiliki makna perjalanan menuju roh spiritual atau dewa. Di zaman dahulu, penduduk 
Jawa yang memiliki keahlian dalam menciptakan objek-objek keagamaan, seperti arca-
arca, menggunakan benda-benda tersebut untuk memanggil atau memuja roh nenek 
moyang yang disebut "Hyang". Dari sinilah kemudian dipercaya terbentuklah istilah 
"wayang". Orang Jawa meyakini bahwa "Hyang" memiliki kemampuan untuk 
memberikan pertolongan dan perlindungan kepada manusia, namun pada saat yang 
sama juga dapat mencelakai dan menghukum mereka. Dalam serangkaian ritual yang 
dianggap sakral, masyarakat Jawa mengandalkan seseorang sebagai perantara yang 
memiliki kemampuan supernatural. Mereka juga mencari waktu-waktu tertentu dan 
menentukan tempat yng dikhususkan untuk memfasilitasi jalannya upacara  keagamaan 
tersebut. Menurut pendapat Dr. GAJ. Hazeu, dalam bahasa jawa wayang artinya 
"bayangan", sedangkan dalam bahasa melayu wayang bisa artinya "bayangan-bayang". 
(Sidik, 2014, hlm. 70) Pada masa lampau, istilah "wayang" diartikan sebagai pertunjukan 
bayangan yang kemudian berkembang menjadi seni pertunjukan bayang-bayang yang 
kemudian mendapat sebutan wayang. (Prasojo & Arifin, 2022, hlm. 305)  Wayang disebut 
sebagai pertunjukan bayangan karena penonton hanya dapat menyaksikannya sebuah 
bayangan yang terlihat dari layar pertunjukan. Pada saat itu, bentuk wayang awalnya 
sangat sederhana yang dibuat dari batang padi. Namun, seiring berjalannya waktu, 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(4), 10-25   eISSN: 3024-8140 

13 
 

wayang dibuat dengan dengan kulit hewan. Sebagai salah satu bentuk media 
tradisional, wayang juga merupakan sebuah karya seni yang memiliki fungsi khusus 
sebagai sarana hiburan. Namun disamping sebagai sarana hiburan wayang juga 
berfungsi sebagai tuntunan kehidupan masyarakat.  (Abdillah, 2022, hlm. 412) Wayang 
menjadi tuntunan hidup masyarakat karena dalam wayang terdapat nilai-nilai yang 
mendalam dan tinggi dalam hal cerita, bentuk, struktr serta nilai dan pesan moral yang 
dapat diambil di dalamnya. 

Menurut KBBI, Wayang adalah istilah yang merujuk pada figur atau patung yang 
asal  bahan buatnnya dari kayu atau dari bahan lainnya yang digunakan untuk 
menggambarkan karakter-karakter dalam pertunjukan tradisional. Wayang menjadi 
sebuah warisan budaya yang berhasil terjaga dan tumbuh pesat berabad-abad lamanya, 
yang diteruskan dari generasi ke generasi sebagai peninggalan leluhur. Wayang 
mencapai bentuk yang dikenal saat ini melalui berbagai perubahan dan perkembangan 
yang terjadi seiring waktu. Wayang adalah seni budaya nasional yang digunakan untuk 
menyampaikan ajaran agama, yang disajikan melalui seni perkataan tokohnya, cerita, 
kejadiannya  dan lainnya. Wayang dipentaskan oleh seorang dalang, yang dapat 
dianggap sebagai tokoh utama tapi juga sutradara dalam pertunjukan wayang. 
Pertuunjukan wayang dipentaskan di waktu malam, dengan diiringi oleh gamelan dan 
sinden sebagai penyanyinya (Novrianto, 2019, hlm. 33–35). 

Wayang adalah sebuah budaya yang populer di kalangan berbagai lapisan 
masyarakat, termasuk di antaranya masyarakat di lingkungan keraton dan juga 
masyarakat umum yang tinggal di pedesaan. Oleh karena itu, Pemanfaatan wayang 
sebagai sarana untuk menyebarkan agama dianggap sangat efektif karena dapat 
menjangkau berbagai kalangan dan golongan masyarakat. Wayang juga memiliki peran 
sebagai sarana komunikasi sosial yang memberikan manfaat dalam kemajuan 
masyarakat yang mendukungnya. Dalam cerita wayang, tergambar sifat dan karakter 
manusia di dunia dengan cara yang unik, sehingga kebanyakan masyarakat tertarik dan 
terpengaruh dengan penampilan dari tokoh-tokohnya. (Indriyanto, 2017, hlm. 4) 
Pertunjukan Wayang menggambarkan kehidupan manusia, baik dalam aspek hubungan 
antarmanusia di dunia nyata untuk memenuhi kebutuhan jasmani, dan kebutuhan 
rohani sebagai hubugan manusia dengan Tuhan Yang Maha Esa (Sungaidi, 2016, hlm. 
219). 

Asalnya, wayang berfungsi sebagai upacara keagamaan kepada roh leluhur dalam 
keyakinan yang disebut "hyang". Namun, fungsi wayang telah berkembang menjadi 
sarana yang efektif dalam menyampaikan pelajaran, informasi, dan pesan-pesan untuk 
kehidupan manusia. Pada masa lampau, Wayang digunakan atau dianggap sebagai 
media efektif untukmenyebarkan agama, mencakup berbagai agama seperti Hindu dan 
Islam. Wayang berperan sebagai media pendidikan yang menyampaikan ajaran moral 
kepada masyarakat melalui kisah-kisah yang disajikan. Wayang juga berfungsi menjadi 
media komunikasi yang efektif, karena tampilannya yang komunikatif dalam interaksi 
dengan masyarakat. Wayang dijadikan sarana sarana untuk paham akan tradisi, 
berinteraksi dengan masyarakat, memberikan pengajaran, dan menyebarkan nilai dan 
pesan yang terkandung di dalamnya. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(4), 10-25   eISSN: 3024-8140 

14 
 

Sejarah Perkembangan Wayang 

 Para cendikiawan berepndapat bahwa wayang telah ada dan mengalami 
perkembangan sejak masa kuno sekitar tahun 1500 SM, sebelum pengaruh agama dan 
budaya dari luar memasuki. (Wibisana & Herawati, 2018, hlm. 11) Ada dua sudut pandang 
yang berbeda tentang asal-usul wayang, sebagaimana yang dikemukakan oleh Sidik. 
Menurut sudut pandang pertama, wayang lahir dan asal usulnya dari Jawa Timur. 
Anggapan  ini didukung oleh para peneliti dari Indonesia dan juga ilmuwan dari Barat 
seperti Hazeu, Kats, Brandes, Kruyt, dan juga Rentse. Anggapan ini paling banyak 
pendukungnya karena wayang terhubung dengan kehidupan sosial, budaya, dan agama 
masyarakat di Indonesia, terutama masyarakat dari Jawa. Tokoh wayang Punakawan, 
yang terdiri dari tokoh-tokoh penting seperti Semar, Gareng, Petruk, dan Bagong, hanya 
terdapat di cirita wayang Nusantara. Tak hanya itu, semua istilah dan nama peralatannya 
dalam pementasan wayang asalnya terdapat dari bahasa Jawa kuno, tanpa pengaruh 
dari bahasa-bahasa lainnya. Tak hanya itu, menurut Dr. Hazeu juga istilah-istilah dalam 
pewayangan seperti dalang, kepyak, cempala adalah bahasa jawa murni. Dan 
pementasan wayang ini hanya ada di daerah Bali dan Jawa.  

 Sidik memberikan pendapat kedua yang menyimpulkan bahwa wayang asalnya 
dari India ketika agama hindhu disebarkan ke Nusantara oleh orang India. Ada dugaan 
bahwa budaya wayang sudah ada di Nusantara pada masa kepemimpinan Prabu 
Airlangga sebagai raja di Kerajaan Jawa Timur sedang mengalami masa kemakmuran. 
Sejak abad ke-10, para pujangga dari Indonesia menulis sebuah karya yang menjadi 
rujukan cerita wayang. Salah satu contohnya adalah kitab Ramayana menggunakan 
bahasa jawa kuno di saat pemerintahan Dyah Balitung (989 - 910 M), yang ruujukan 
ceritanya diambil dari  kitab berjudul Ramayana karya seorang pujangga dari negara 
India yaitu Valmiki. Para pujangga dari Indonesia bukan saja menuyusun terjemahan 
terhadap kitab berjudul Mahabarata dan Ramayana ke bahasa Jawa Kuno, namun juga 
mengadaptasi dan mengulas lagi ceritanya dengan menambahkan nilai-nilai filosofi dari 
budaya Jawa Kuno. Kram berpendapat bahwa wayang adalah hasil akulturasi budaya 
jawa dan hindhu, di mana dari kedua wilayah tersebut diketahui banyak adaptasi dan 
pengaruh dari ajaran Hindhu (Liasari & Badrun, 2022, hlm. 32–33). 

 Dilihat dari dua pendapat diatas, asal usul  wayang itu  masih terjadi perbedaan 
pendapat. Dalam perjalanan waktu yang panjang, wayang telah mengalami evolusi 
disesuaikan dengan perkembangan budaya dalam masyarakat yang mendukungnya. 
Berbagai perubahan tersebut meliputi atribut, fungsi, dan peran wayang itu sendiri. 
Wayang telah mengalami perjalanan melalui berbagai peristiwa sejarah dan tidak 
pernah terputus melewati berbagai generasi. Perkembangan budaya wayang 
diklasifikasikan menjadi beberapa periode yaitu:  

Periode pertama 

Pada awalnya, wayang digunakan dalam upacara keagamaan orang Jawa sebagai 
media untuk mendatangkan roh spiritual atau roh dea atau arwah nenek moyang. Pada 
periode prasejarah, pertunjukan wayang memiliki fungsi magis, mitos, dan religius. 
Sebagai masyarakat yang masih sangat sederhana, wajar jika pada masa itu masyarakat 
masih mengikuti sistem animisme dan dinamisme dengan sangat kuat. Dalam kehidupan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(4), 10-25   eISSN: 3024-8140 

15 
 

yang masih sangat awam, mereka masih menganut kepercayaan bahwa roh atau jiwa 
dari  leluhur atau nenek moyang masih ada dan hidup di sekitar mereka. (Ichsan dkk., 
2021, hlm. 6) Tujuan mereka mendatangkan roh dari nenek moyang yang telah 
meninggal dunia dan mengundangnya ke halaman rumah, ke tempat-tempat yang di 
percayai keramat adalah bertujuan agar roh dari nenek moyang tersebut dapat 
memberikan bantuan, pertolongan dan berkah pada yang masih hidup.  Proses 
pemanggilan roh atau arwah nenek moyang dilakukan dengan mengiringinya dengan 
pujian atu nyanyian dan penyajian sesajen seperti buah-buahan atau hasil alam seperti 
makanan dan miuman dan juga wewangian yang disukai oleh nenek moyang ketika 
mereka masih hidup di dunia. Melalui upacara inilah, yang masih bernyawa bisa memberi 
penghormatan kepada roh nenek moyang, dan melalui cara seperti ini, keturunan dan 
keluarga selanjytnya merasa yakin bahwa keberlangsungan hidup mereka, bernasib 
baik, kebahagiaan, dan hidup makmur terjamin. Dari harapan inilah yang menjadi 
motivasi mereka untuk menciptakan bayangan agar seseorang tersebut masih bisa 
mengenang roh atau arwah orang yang sudah mati.  

Suatu lukisan atau bentuk yang menggambarkan roh tersebut tidak 
merepresentasikan secara nyata wujud fisik dari nenek moyang, namun berbentuk 
hanya bayangan yang samar dan abstrak. Inspirasi untuk bentuk wayang yang 
digunakan dalam pertunjukan bayangan diperoleh dari siluet manusia yang terlihat 
dalam bayangan. Gambar – gambar itu dijatuhkan pada kelir dan dalang dilakukan oleh 
seorang pendeta, karena hanya pendetalah yang dianggap mampu untuk melahirkan 
roh-roh leluhur. Awalnya, selembar kain atau biasa disebut dengan tabir tidak sengaja 
dipasang untuk menciptakan bayangan, dan kemudian tabir tersebut menjadi peralatan 
penting yang digunakan dalam pertunjukan wayang.  Uapacara keagamaan untuk 
memanggil roh atau arwah nenek moyang dilakukan di waktu malam disaat dianggap 
roh-roh tersebut sedang berkelana. Tempat yang dijadikan sebagai tempat penampilan 
pementasan wayang ini merupakan tempat yang khusus dan memiliki makna sakral. Di 
tempat tersebut, dibuat tempat untuk pemujaan seperti tahta batu, menhir, atau 
dolmen yang berfungsi menjadi tempay berkumpul dan duduk bagi hyang atau roh yang 
muncul. (Vindalia dkk., 2022, hlm. 23). 

Periode Hindu-Buddha 

Pengaruh kebudayaan dan agama Hindu yang berbaur  dengan budaya jawa telah 
memberikan pengaruh terhadap pertunjukan bayangan yang setelah itu dikenal sebagai 
budaya wayang. Awalnya, cerita wayang menggambarkan tokoh-tokoh legenda kepala 
suku atau nenek moyang, namun seiring waktu cerita tersebut digantikan oleh kisah-
kisah dewa orang hindhu dari India, seperti cerita Mahabharata dan Ramayana. 
Perkembangan seni pewayangan mengalami perubahan yang signifikan ketika budaya 
Nusantara berinteraksi dengan budaya dari negara-negara lain, khususnya pengaruh 
dari kebudayaan India yang datang dengan agama Hindhu ke Indonesia. Wayang 
mengalami perkembangan yang pesat dengan memperoleh cerita-cerita dari kitab-kitab 
Mahabharata dan Ramayana. Kedua kitab tersebut mulai dikenal di Jawa setelah 
diterjemahkan ke dalam bahasa Jawa Kuno dan mencampurkan dengan penggunaan 
bahasa Sansekerta saat pemerintahan Raja Mataram I (892-910). Terjadi perpindahan 
kepercayaan di kalangan masyarakat Jawa karena adanya pengaruh agama Hindu yang 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(4), 10-25   eISSN: 3024-8140 

16 
 

diterima secara positif, didorong oleh prinsip toleransi agama yang kuat. Pertunjukan 
budaya wayang yang awalnya sebagai ritual agama dan menceritan arwah nenek 
moyang berubah menjadi cerita-cerita yang berkaitan dengan Mahabharata dan 
Ramayana (Nur Awalin, 2018, hlm. 79). 

Periode Islam 

Wayang telah mengalami transformasi dan pertumbuhan dalam berbagai bentuk 
yang terlihat pada zaman sekarang. Para walisongo terutama Sunan Kalijaga melihat 
potensi wayang sebagai media yang dapat digunakan untuk proses dakwah islam di 
Indonesia. Namun, sempat terjadi debat antara Walisongo terkait keberadaan unsur 
dalam wayang yang dianggap tidak selaras dengan keyakinan tauhid (keesaan Tuhan) 
diajaran agama Islam. Maka dari itu, Walisongo berupaya untuk menyesuaikan dan 
menyelaraskan agar wayang menjadi selaras dengan ajaran islam. Salah satu Walisongo, 
yaitu Sunan Kalijaga, melakukan perubahan pada bentuk wayang. Awalnya, wayang 
memiliki penampilan menyerupai manusia, namun Sunan Kalijaga mengubahnya 
menjadi bentuk yang baru. Wajah wayang dimiringkan, leher diperpanjang, lengan dan 
kaki juga diperpanjang, serta bahan pembuatan wayang menggunakan kulit kerbau. Hal 
ini dilakukan untuk menghilangkan kemiripan dengan bentuk manusia dan 
mengarahkan perhatian pada pesan-pesan Islam yang disampaikan melalui pertunjukan 
wayang. Masuknya islam ke Nusantara pada abad 15 memberikan pengaruh yang 
signifikan terhadap budaya wayang terutama dalam hal falsafah dan konsep religi 
wayang. Perubahan ini terjadi pada masa Kerajaan Demak, di mana mulai diperkenalkan 
penggunaan blencong atau lampu minyak khusus dalam pertunjukan Wayang. Selain itu, 
pertunjukan wayang juga telah diringi musik gamelan dan juga sinden dan niaga 
menyanyikan tembang. Dengan masuknya unsur Islam dalam wayang, masyarakat mulai 
mengadopsi ajaran Islam secara sukarela. Dalam menyebarkan islam tidak ada paksaan 
untuk mengikuti ajarannya namun  kesadaran dari masyarakat sendiri dan terjadi proses 
pembaruan budaya dengan kesenian. (Pepsi Febriyanti & Santoso, 2023, hlm. 155)  
Setelah kemerdekaan, dalam hal cerita dan tujuan dari pertunjukannya berkembang 
menjadi bentuk-bentuk kreasi wayang yang baru. Pada masa itu, wayang bukan lagi 
menjadi ritual keagamaan namun menjadi bentuk  kesenian. Wayang bukan hanya 
dijadikan sebagai hiburan belaka namun juga menjadi sarana pendidikan dalam bidang 
agama, sastra, seni, dan filsafat (Marsaid, 2016, hlm. 109). 

Dalam sejarah perkembangannya, Wayang telah menjadi seni pementasan yang 
mempunyai banyak peminat di kalangan masyarakat Indonesia, tidak hanya masyarakat 
elit namun juga diminati  oleh masyakat kecil. Wayang merupakan warisan budaya 
Indonesia yang telah melampaui batasan agama dalam setiap periode sejarah di 
Indonesia, meliputi periode sebelum dtangnya agama Hindhu, masa keberadaan agama 
Hindhu, dan masa datangnya agama Islam. Melalui periode-peridode tersebut wayang 
melalui banyak perubahan, mulai dari digunakan dalam ritual keagamaan pada masa pra-
Hindu, dipentaskan dengan dasar cerita dari kitab Ramayana dan Mahabharata pada 
masa Hindu, hingga digunakan sebagai sarana menyebarkan islam dalam periode 
datangnya islam di Nusantara oleh Walisongo terutama Sunan Kalijaga (Namira, 2019, 
hlm. 6). 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(4), 10-25   eISSN: 3024-8140 

17 
 

Dakwah Sunan Kalijaga Menggunakan Media Wayang 

Sunan Kalijaga dikenal dengan dakwahnya yang berbeda di antara para wali 
lainnya yaitu cara berdakwah yang sangat memperhatikan budaya lokal. (Zakiyah dkk, 
2022, hlm 20). Sunan Kalijaga menciptakan metode untuk memastikan penyebaran 
ajaran Islam berjalan lancar tanpa pertentangan atau bahkan peperangan dengan 
masyarakat Jawa memiliki sifat teguh memegang warisan budaya dari nenek moyang 
mereka. Hal Ini mendorong Sunan Kalijaga untuk merenungkan caranya agar 
dakwahnya menyebarkan agama Islam dapat berlangsung dengan efektif, cepat dan 
sadar tdak ada unsur paksaan. Setelah berpikir lama mengenai caranya, Sunan Kalijaga 
akhirnya memutuskan menggunakan metode yang cocok dan efektif untuk diterapkan, 
yaitu dakwah berbasis kultural atau berdasarkan kebudayaan. Mulai saat itu, Sunan 
Kalijaga dakwah agama islam melalui budaya dan seni. Wayang menjadi sarana dakwah 
yang dipilih oleh Sunan Kalijaga sebagai alat untuk pendidikan dan penyebaran ajaran 
agama. Sunan Kalijaga memutuskan menggunakan Wayang menjadi sarana dakwah 
dengan mempertimbangkan beberapa faktor. Pertama, pertunjukan Wayang sudah 
terkenal dan merupakan bagian integral dari kehidupan masyarakat Jawa. Kedua, 
dalang yang merupakan seorang pemimpin pentas Wayang dihormati dan dijunjung 
tinggi sebagai sosok agamawan dalam masyarakat pada masa itu, dan petunjuknya 
dihargai dan diikuti oleh masyarakat. Dengan menggabungkan unsur Islam ke dalamnya, 
secara tidak langsung wayang menjadi alat untuk menyebarkan ajaran Islam. 
Pendekatan yang ramah dan menghindari konflik dalam penyebaran Islam akan memiliki 
dampak positif terhadap prose penyebaran ajaran Islam sampai seterusnya. 

 Wayang awalnya dianggap terlarang karena bentuk gambarnya yang menyerupai 
manusia  didesain ulang oleh sunan kalijaga agar tidak menyamai manusia. (Darmawan 
& Makbul, 2022, hlm. 13) Kepala dalam wayang dirancang sebaik mungkin sehingga 
berbeda dengan bentk kepala manusia, termasuk hidung, mata, dan mulut. Demikian 
pula, bentuk badan wayang tidak mengikuti bentuk ideal manusia. bahkan kaki dan 
tangan juga berbeda jauh bentknya dengan milik manusia. Sunan Kalijaga 
memanfaatkan budaya wayang sebagai alat untuk berdakwah yang efektif dalam 
upayanya untuk menyebarkan agama islam di berbagai daerah. Wayang terbukti efektif 
dalam menciptakan kedekatan dan mendapatkan dukungan emosional dari masyarakat 
terhadap agama yang disampaikan melalui pertunjukan tersebut. Pendekatan dakwah 
yang fleksibel ini memungkinkan Sunan Kalijaga untuk tidak langsung menolak adat 
istiadat dan kepercayaan yang masih banyak dipegang oleh masyarakat Jawa saat itu. 
Dengan cara yang halus, Sunan Kalijaga mendekati masyarakat awam tersebut. dari wali 
yanga ada sembilan tersebut, Sunan Klijaga termasuk wali yang paling terkenal dan 
dihormati oleh masyarakat Jawa. Bahkan, masyarakat mengakui Sunan Kalijaga adalah 
Guru Suci di Jawa. (Jailani, 2018, hlm. 95) Sunan Kalijaga memelihara dan menghormati 
nilai-nilai agama serta kepercayaan yang telah menjadi integral dalam kehidupan sehari-
hari masyarakat, tanpa menghapus atau mengabaikannya. Sunan Kalijaga 
menggabungkan nilai-nilai agama Islam dengan budaya lokal. Ia mempraktikkan tradisi 
yang disukai oleh masyarakat Jawa, tetapi mengisi konten dan karakter tradisi tersebut 
dengan nilai agama Islam. Metode yang digunakan oleh Sunan Kalijaga yaitu mengganti 
pembayaran tiket nonton wayang dengan membaca kalimat syahadat. Dengan media 
boneka, Sunan Kalijaga berdakwah tanpa mengubah tatanan budaya yang ada, seperti 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(4), 10-25   eISSN: 3024-8140 

18 
 

prinsip: keno iwake ora buthek banyune (menangkap ikan tanpa membuat air keruh). 
Sunan Kalijaga dalam memainkan wayang memunculkan banyak hal permasalahan 
dalam kehidupan sosial di masyarakat sehingga dapat menarik mereka untuk melihat 
pertunjukan tersebut (Mibtadin & Masfiah, 2022, hlm. 1). 

 Melalui media wayang Sunan Kalijaga memenfaatkannya untuk berdakwah agama 
islam, selain berkontribursi dalam hal mengubah bentuk-bentuk wayang menjadi tidak 
menyerupai manusia, beliau juga berjasa dalam hal penambahan dan penyempurnaan 
tokoh-tokoh dalam pertunjukan wayang. Dalam toko-tokoh yang dikembangkan oleh 
Sunan Kalijaga tersebut banyak ditemukan nilai-nilai filosofis islam yang dapat dijadikan 
panduan hidup oleh para masyarakat. Tokoh-tokoh tersebut seperti Pandawa dalam 
cerita Mahabharata dan Penambahan tokoh Punakawan, dari tokoh-tokoh tersebut 
terdapat pesan-pesan tersendiri yang terkandung didalamnya.  

 Sunan Kalijaga memanfaatkan tokoh-tokoh Pandawa Lima sebagai alat untuk 
menyebarkan ajaran dan prinsip-prinsip Islam kepada masyarakat pada zaman tersebut. 
Dalam cerita Mahabharata, yang merupakan warisan budaya yang terus-menerus 
disampaikan dari generasi ke generasi, sikap-sikap tokoh dari Pandawa Lima dalam 
menjalani hidup keagamaan mereka dijadikan simbol untuk ajaran dari agama islam yang 
relevan hingga saat ini. Oleh karena itu, keabsahan eksistensi tokoh-tokoh Pandawa 
Lima dalam dunia pewayangan tidak diragukan lagi. Wayang yang terdiri dari lima tokoh 
tersebut sebenarnya ingin menyampaikan muatan aqidah, yaitu rukun Islam yang juga 
berjumlah lima (Fadli, 2019, hlm. 292). Makna Tokoh-tokoh Pandawa tersebut dalam 
rukun islam yaitu:  

1. Puntadewa/Yudhistira: Tokoh Puntadewa melambangkan rukun Islam pertama 
yang mengharuskan umat muslim untuk mengucapkan dua kalimat syahadat, yang 
merupakan anak pertama dari Pandawa. Puntadewa memiliki senjata pusaka yang 
dikenal sebagai Jimat Kalimasada, yang memuat tulisan kalimat Syahadah. 
(Purbaningrat, 2019, hlm. 50) Jimat Kalimasada memiliki kemampuan untuk 
menjauhkan musuh dan menjaga stabilitas kerajaan Pandawa. Selain itu, azimat ini 
juga dikatakan memiliki kekuatan untuk menghidupkan orang yang telah 
meninggal. Melalui karakter Puntadewa, Sunan Kalijaga menggambarkan beberapa 
Asma al-Husna (nama-nama baik Allah) serta sifat-sifat nabi yang tercermin dalam 
kepribadian tokoh tersebut. Puntadewa digambarkan sebagai seorang penguasa 
yang memiliki karakter yang luhur, kearifan, keadilan, kejujuran, dapat diandalkan, 
serta memiliki perhatian yang besar terhadap kepentingan rakyatnya. Puntadewa 
menjadi perwujudan nyata dari makna kalimat syahadat yang senantiasa 
menginspirasi keadilan dan kebiksanaan. Dia memimpin empat saudaranya dengan 
penuh kasih sayang, baik dalam kebahagiaan maupun kesedihan. Demikian juga 
dengan rukun islam lainnya, jika rukun Islam yang pertama tidak dijalankan, maka 
yang lainnya akan menjadi percuma. 

2. Bima /Werkudara: Tokoh Bima atau Werkudara melambangkan rukun Islam kedua 
yang menekankan pentingnya sholat dalam menjalankan ibadah sebagai bagian dari 
ajaran Islam. Bima digambarkan sebagai tokoh wayang yang memiliki kekuatan fisik 
yang luar biasa, berani, dan dikenal karena kemampuannya yang kuat. Dia memiliki 
sifat-sifat seperti menghormati keadilan dan memegang teguh nilai dari kebaikan. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(4), 10-25   eISSN: 3024-8140 

19 
 

Bima dihormati sebagai sosok yang kokoh dalam menjaga keutuhan Pandawa 
karena dia sering berdiri  dan hampir tidak pernah duduk bahkan ketika tidur pun 
dia berdiri, hal ini sama dengan sholat yang harus tetap dilakukan meskipun 
terdapat hambatan.  Sholat dianggap sebagai tiang agama bagi umat Islam, dan 
tanpa sholat, agama seseorang akan runtuh. Hal ini sesuai dengan gambaran fisik 
dan sifat Bima. Kekuatan yang dimiliki Bima disebut Aji Pancanaka yang berarti Lima 
Kekuatan. Lima kekuatan tersebut merujuk pada sholat lima waktu. Bima dikaitkan 
dengan sholat karena selalu menundukkan wajahnya seakan akan menggambarkan 
orang sedang sholat. Dia enggan melayani orang lain sebelum menyelesaikan 
tugasnya sendiri, hal ini mencerminkan bahwa sholat tidak boleh diabaikan atau 
terlewatkan  (Saddhono, 2017, hlm. 141). 

3. Arjuna/Janaka : Tokoh Arjuna dalam pewayangan melambangkan rukun Islam 
ketiga, yaitu puasa. Arjuna dijuluki sebagai lelananging jagat, yang berarti pria 
pilihan. Arjuna gemar melakukan tapa (pemuridan) dan memiliki kejernihan yang 
terpancar dari wajah dan badannya. Arjuna juga memiliki kecintaan yang mendalam 
terhadap seni dan keindahan, serta memiliki perasaan yang halus dan penuh kasih. 
Arjuna enggan berkata tidak, sehingga terkesan lemah meskipun sebenarnya dia 
tidak ingin menyakiti hati orang lain. Arjuna adalah salah satu dari lima pahlawan di 
Pandawa yang memiliki keberanian yang luar biasa dan sangat disukai oleh 
perempuan. Sama seperti orang yang sedaang melaksanakan ibadah puasa, puasa 
penuh dengan godaan dan hawa nafsu yang menggoda. Oleh karena itu, bagi 
mereka yang menyukai berpuasa, jiwa mereka menjadi kuat dalam menghadapi 
segala cobaan. Arjuna dianggap sebagai jelmaan Batara Indra, dengan jiwa yang 
teguh dan wajah yang tampan. Dalam pengasingannya, Arjuna digambarkan 
sebagai sosok yang tekun dalam menjalankan puasa, serta memiliki ketenangan jiwa 
dalam menghadapi segala tantangan dan penderitaan dalam kehidupan. 

4. Nakula dan Sadewa: Tokoh pandawa yang jarang muncul yakni Nakula-Sadewa 
dalam pewayangan melambangkan rukun Islam yang ke-4 dan ke-5, yakni zakat dan 
haji (Anggoro, 2018, hlm. 129). Karakter Nakula-Sadewa saling melengkapi dengan 
memiliki kepribadian yang baik, berpakaian sopan, berperilaku sebagai pekerja 
keras, hidup berkecukupan, serta memiliki sifat dermawan. Dalam konteks logika 
yang rasional, seseorang yang rajin bekerja akan mendapatkan kekayaan materi 
yang memungkinkannya untuk menunaikan ibadah haji. Selain itu, orang tersebut 
juga sadar akan pentingnya membersihkan harta benda agar bersih dari segi lahir 
dan batin, sehingga ia melaksanakan kewajiban zakat sebagai bentuk pengeluaran 
bagi yang berhak menerimanya. Nakula selalu menjaga tampilannya dengan baik, 
selalu berpakaian rapi, dan dikenal sebagai orang yang dermawan. Nakula 
diibaratkan sebagai seseorang yang dermwan maka dia berzakat dan juga 
diibaratkan sebagai  seseorang yang berhaji karena mampu dalam hal ekonomi. Lalu  
tokoh Sadewakembara Naakula juga memiliki sifat yang sam dengan Nakula.  
Sadewa selalu tampil, bersahaja sehingga enak dipandang oleh semua orang. Sifat 
kedermawanannya yang mencolok pada diri Sadewa mirip sekali dengan Nakula. 
Sehingga pada akhirnya, kewajiban zakat dan ibadah haji dikaitkan dengan kedua 
kesatria kembar ini. Mereka berdua adalah ksatria di Pnadawa yang jarang muncul 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(4), 10-25   eISSN: 3024-8140 

20 
 

karena diibaratkan dengan Zakat dan Haji yang di wajibkan hanya bagi orang yang 
memiliki kecukupan dalam hal harta dan kesehatan.  

 Penjelasan dalam pewayangan tetap menggunakan bentuk budaya yang ada, yang 
menunjukkan kemampuan Sunan Kalijaga dalam mengakulturasikan dan 
menyampaikan nilai islam dena budaya dari masyarakat. Perubahan ini adalah salah satu 
transformasi yang dilakukan oleh Sunan Kalijaga bertujuan untuk membentuk 
kehidupan orang jawa (Oktaviani, 2020, hlm. 49). Ada banyak tokoh wayang yang dapat 
dihubungkan dengan ajaran Islam, dan penjelasan mengenai tokoh-tokoh wayang itu 
disesuaikan dengan karakter mereka. Selain itu, para walisanga, terutama Sunan 
Kalijaga, juga berusaha untuk mengoreksi dan menyampaikan makna yang tepat 
mengenai wayang tersebut, agar umat Muslim tidak terjebak dalam praktik 
kemusyrikan.  

 Selain pemaknaan kembali tokoh Pandawa, Sunan Kalijaga juga menambahkan 
tokoh baru yang sama sekali berbeda dengan tokoh dalam pewayangan Hindu. Tokoh 
yang dimaksud adalah Punakawan. Pembuatan tokoh Punakawan ini dimaksudkan agar 
sesuai dengan kondisi masyarakat Jawa yang beraneka ragam. Punakawan muncul 
sebagai karakter yang memiliki kemampuan untuk berbicara dengan para penonton 
dengan lebih santai. Mereka dapat menerima kritik dan saran dari penonton, menyajikan 
hiburan yang lucu, dan tidak terikat oleh aturan yang kaku. (Sumawinata dkk., 2022, hlm. 
106) Tokoh Punakawan terdiri dari 4 tokoh yang merupakan satu keluarga terdiri dari 
ayah dan tiga orang putranya. Nama karakter dalam Punakawan memiliki makna 
filosofis yang diambil dari ajaran Islam. Selain itu, keberadaan Punakawan sendiri 
diasosiasikan dengan kekuasaan Tuhan. Hal tersebut dapat dilihat dari fakta bahwa 
semua tokoh ksatria yang didampingi oleh Punakawan akan memperoleh kemenangan. 
Dalam pewayangan, Punakawan berperan sebagai kelompok penasihat spiritual, 
pembimbing, dan terkadang penghibur dalam situasi sulit. Semar dan anak-anaknya 
bertugas untuk mendorong kesatria yang mereka asuh untuk selalu melakukan 
kebaikan. Punakawan memiliki makna "pembantu pimpinan" yang sangat bagus dan 
sempurna. Mereka berperan menjadi pembimbing bagi para tokoh pahlawan supaya 
tetap berada dijalan yang lurus. Arti namanya dari tokoh punakawan lebih jelasnya yaitu 
sebagai berikut: 

1. Tokoh "Semar" diambil dari Bahasa Jawa, "ismar" yang menjadi "semar" karena 
masyarakat Jawa ketika membaca "is" menjadi "se". Istilah "Ismar" sendiri didapat 
dari hadis "Al Islamu ismaruddun-yaa", yang artinya "Islam adalah paku pengokoh 
keselamatan dunia". Arti nama "Ismar" yang merujuk pada "paku" memiliki makna 
filosofis sebagai simbol pengokoh yang kuat dan kokoh. Semar dikenal karena 
sikapnya dalam berdakwah dengan lembut dan penuh kasih sayang., sehingga 
pelajaran dari dakwah tersebut dapat disampaikan dengan dengan bijak dan 
diterima oleh masyarakat umum. Perwujudan tokoh Semar memiliki simbolisasi 
yang sangat unik karena melambangkan berbagai dualisme dalam jagat raya ini. 
Meskipun dipanggil "kakang" atau "rama" dalam pewayangan, Semar memiliki 
penampilan fisik yang mirip perempuan karena dadanya bulat. Hal ini 
mencerminkan simbol maskulin dan feminim yang ada dalam dirinya. Meskipun 
dianggap tua, Semar memiliki rambut yang dikuncir seperti anak kecil, 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(4), 10-25   eISSN: 3024-8140 

21 
 

menggambarkan dualisme antara keberadaan yang tua dan yang muda. Wajah 
Semar tampak senyuman merekah, tetapi matanya terlihat sembab seperti habis 
menangis. Hal ini melambangkan keadaan yang terdiri dari senang dan sedih dalam 
perjalanan hidup manusia, sementara bentuk tubuhnya yang gemuk dan bulat 
melambangkan bumi seebagai tempat hidup manusia dan makhluk lain. Jari 
tangannya semar megarah kebawah, menandakan bahwa Semar menuntun dan 
mengarahkan ke jalan yang lurus (Subarkah & Ayundasari, 2021, hlm. 877). 

2. Tokoh "Nala Gareng" asalnya dari bahasa Arab "naala Qariin", yang artinya teman. 
Makna dari tokoh ini adalah sebagai muslim yang selalu mencari sebanyak 
mungkin teman yang diajak menuju jalan kebaikan atau "Nalaa Qariin". Tujuannya 
sejalan dengan dakwah yang diterapkan oleh para wali untuk memperoleh banyak 
sahabat (umat) untuk kembali kepada jalan yang lurus  dan sejalan dengan islam 
sehingga mendapat ridho Allah SWT dan juga  menumbuhkan hidup penuh 
kebaikan dan sikap yang bijaksana. Nala Gareng merupakan cerminan individu 
yang tidak egois, selalu ramah, dan memiliki kepribadian yang membahagiakan, 
sehingga memiliki banyak teman. Tokoh Gareng memiliki sifat tidak mencintai 
dunia dan menghindari memiliki perilaku tercela. Penampilan fisik Gareng, 
dibentuk memiliki kaki yang pincang, tangan bengkok, dan mata yang juling. Nala 
Gareng menggambarkan perintah dan larangan dalam istilah Islam yang dikeenal 
dengan "amar ma'ruf", yaitu perintah agama untuk melakukan kebaikan dan 
menjauhi larangan. 

3. Tokoh "Petruk" asal kata dari bahasa Arab "Fat-ruuk", berarti "tinggalkan" dari 
kata fatruk siwaAllahi memiliki arti tinggalkanlah sesuatu yang selain Allah. 
Simbolisasi dari ajaran Islam yang terkandung dalam nama tersebut adalah nilai 
tashawuf yang mengajarkan untuk meninggalkan segala sesuatu kecuali Allah. 
(Jb., 2017, hlm. 53)  Maksutnya adalah Meninggalkan segala hal yang buruk yang 
sedang dialami dan meninggalkan semua hal yang tidak berkaitan dengan Allah 
SWT. Tokoh Petruk digambarkan sebagai seseorang yang memiliki kesadaran 
sosial yang tinggi dan semuanya didasarkan pada cinta dan kecintaannya kepada 
Allah. (Novtasari, 2018, hlm. 46) Fisik Petruk memiliki ciri unik dengan hidung yang 
panjang dan lurus, sebagai simbol pengingat bagi setiap individu agar tidak lupa 
akan amanah yang dibebankan kepadanya  ketika diberi tanggung jawab seperti 
posisi, berkecukupan dan jabatan. Seorang individu haruslah rendah hati dan 
saling hormat terhadap sesama tanpa memandang perbedaan status sosial. 

4. Tokoh “Bagong”, asal kata bahasa Arab “Baghaa”, yang artinya 
“berontak/menolak”. Maksudnya, sebagai orang islam harus selalu mennolak dan 
memberontak ketika menemui tindakan kezaliman. Menolak segala sesuatu yang 
bersifat negatif atau buruk, dari diri sendiri dan masyarakat. Tokoh Bagong ini 
digambarkan menjadi watak tokoh sering mengkritis, menyindir segala sesuatu  
yang bertentangan dengan norma atau menolak hal-hal yang negatif. 

 Selain mempunyai makna filosofis yang mendalam seperti yang telah dijelaskan 
diatas, Tokoh punakawan juga memberi gambaran jenis-jenis nafsu yang ada dalam 
pribadi manusia, sebagai berikut: 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(4), 10-25   eISSN: 3024-8140 

22 
 

1. Semar, melambangkan nafsu yang suci dan membimbing (nafsu mutmainna), yang 
diwakili dengan warna putih. Semar memiliki sifat yang mengarahkan dan 
menyucikan seseorang. 

2. Gareng, melambangkan nafsu amarah. Nafsu amarah digambarkan dengan warna 
merah yang mencerminkan kecenderungan untuk merusak dan membakar hati. 

3. Petruk, melambangkan nafsu yang menggelapkan pikiran (nafsu lawammah). 
Nafsu ini diwakili oleh warna hitam yang dapat mengaburkan pemikiran dan 
mempengaruhi batin seseorang. 

4. Bagong, tokoh punakawan keempat, menjadi simbol nafsu yang lemah dan pelupa 
(nafsu supiyah). Nafsu ini digambarkan dengan warna kuning, mencerminkan 
kelemahan dan kecenderungan manusia yang pelupa. 

 Tokoh-tokoh punakawan ini menjadi elemen penting dalam pertunjukan wayang 
yang membuatnya lebih lengkap dan dapat diterima oleh berbagai kalangan 
masyarakat. Mereka merepresentasikan aspirasi Walisongo, khususnya Sunan Kalijaga, 
tentang kepribadian seorang muslim dalam berbagai posisi dan peranannya. Seorang 
muslim diharapkan memiliki kepribadian yang kuat, perilaku yang bijaksana, bergantung 
kepada Tuhan, berinteraksi sosial scara baik, memiliki jiwa peduli sosial tinggi, melawan 
kejahatan dan kemungkaran, dan lainnya. Prinsipnya, seorang Muslim perlu memiliki 
kemampuan untuk membangun hubungan yang dekat dengan Tuhan dan segala 
sesuatu yang ada dialam semesta ini salah satunya manusia. Filosofi pewayangan 
mengandung nilai-nilai yang mendorong masyarakat untuk selalu melakukan perbuatan 
baik, menjauhi kebatilan, dan mengamalkan "amar ma'ruf nahi munkar" kalau dalam 
istilah pertunjukan wayang dikenal sebagai "memayu hayuning bebrayan agung". 
Melalui dakwah-dakwah dengan berbagai ide kreatif dari Sunan Kalijaga ini dengan tidak 
menentang budaya setempat, sehingga masyarakat Indonesia yang saat itu banyak 
menganut agama Hindhu-Budha, animisme-Dinamisme berganti memeluk agama islam. 
Sehingga peran budaya wayang sangat memberikan pengaruh dalam proses dakwah 
islam ini (Zikri Ependi, 2021, hlm. 62). 

Kesimpulan dan Saran  

Penggunaan budaya wayang dalam dakwah menyebarkan ajaran islam 
memberikan sumbangan atau peran yang begitu besar dalam proses dakwah islam,  
sehingga saat ini masyarakat Indonesia mayoritas beragama islam. Pada awalnya 
sebelum masuknya agama islam wayang sudah menjadi budaya masyarakat yang 
digunakan sebagai upacara keagamaan menghormati nenek moyang yang telah 
meninggal dunia. Setelah agama hindhu-budha masuk yang dibawa oleh orang India, 
budaya wayang didominasi dengan cerita perwayangan orang hindhu seperti cerita 
Mahabharata yang tokoh pahlawannya sering disebut dengan Pandawa. Lalu setelah itu 
agama islam masuk dan budaya wayang ini dijadikan metode dakwah oleh para 
Walisongo terutama Sunan Kalijaga. Sunan Kalijaga sering menggunakan wayang dalam 
dakwahnya, beliau banyak mengubah dan menambahakan unsur unsur dari wayang 
agar tidk bertentangan dengan agama islam. Contohnya seperti dalam hal bentuk 
wayang dulunya bentuknya mirip dengan manusia diubah tidak menyamai manusia, lalu 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(4), 10-25   eISSN: 3024-8140 

23 
 

dalam hal cerita wayang Sunan Kalijaga tetap menggunakan cerita tokoh dari agama 
Hindhu namun ada perubahan cerita yang dimasuki dengan ajaran-ajaran islam seperti 
tokoh Pandawa yang dihubungkan dengan rukun islam lalu penambahan tokoh yang 
sering disebut dengan Punakawan yang ada 4 karakter yaitu Semar, Nala Gareng, 
Petruk, dan Bagong. Karakter-karakter baru yang dibuat oleh Sunan Kalijaga ini memiliki 
maknanya filosofis islamnya masing-masing yang dapat diambil pelajaran oleh 
masyarakat Indonesia yang beranek ragam ini. Sehingga peran budaya wayang sangat 
memberikan pengaruh dalam proses dakwah islam ini.  

Daftar Pustaka  

Abdillah, H. (2022). Nilai Pendidikan Islam dalam Kesenian Wayang. Edukasi Islam: 
Jurnal Pendidikan Islam, 11(01), 411–432. 

Akhmad, F. (2020). Walisongo Sebagai Fakta Sejarah Islam Nusantara. Al-Munqidz: 
Jurnal Kajian Keagamaan, 8(2), 252–272. 

Al-Amri, L., & Haramain, M. (2017). Akulturasi islam dalam budaya lokal. kuriositas: 
Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan, 10(2), 87–100. 
https://doi.org/10.35905/kur.v10i2.594 

Anggoro, B. (2018). “Wayang dan Seni Pertunjukan” Kajian Sejarah Perkembangan Seni 
Wayang di Tanah Jawa sebagai Seni Pertunjukan dan Dakwah. JUSPI (Jurnal 
Sejarah Peradaban Islam), 2(2), 257–268. https://doi.org/10.30829/j.v2i2.1679 

Darmawan, D., & Makbul, M. (2022). Peran Walisongo Dalam Mengislamkan Tanah 
Jawa: Perkembangan Islam Di Tanah Jawa. Wahana Karya Ilmiah Pendidikan, 
6(02). https://doi.org/10.35706/wkip.v6i02.8878 

Fadli, F. (2019). Media kreatif walisongo dalam menyemai sikap toleransi antar umat 
beragama di Jawa. Al-Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam, 10(2), 287–302. 
https://doi.org/10.24042/atjpi.v10i2.5062 

Ichsan, Y., Triyana, F., & Sari, K. F. A. (2021). Nilai-nilai pendidikan Islam dalam kesenian 
Wayang Kulit. Jurnal Pusaka, 10(1), 1–12. 

Indriyanto, A. A. (2017). Fungsi Wayang Kulit Dalam Penyebaran Agama Islam Di Demak 
Abad XVI. Universitas Jember. 

Jailani, M. D. (2018). Pola Komunikasi Dakwah Dalam Penyiaran Islam Berbasis Kearifan 
Lokal (Studi Tentang Dakwah Sunan Kalijaga). UIN Raden Intan Lampung. 

Jb., M. Ch. (2017). Spiritualitas islam dalam budaya wayang kulit masyarakat Jawa dan 
Sunda. Jurnal Sosiologi Agama, 9(1), 38–61. https://doi.org/10.14421/jsa.2015.091-
03 

Liasari, D., & Badrun, B. (2022). Integrasi Islam dan Kebudayaan Jawa dalam Kesenian 
Wayang. Local History & Heritage, 2(1), 31–37. 
https://doi.org/10.57251/lhh.v2i1.325 

Marsaid, M. (2016). Islam dan Kebudayaan: Wayang Sebagai Media Pendidikan Islam Di 
Nusantara. Kontemplasi: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin, 4(1), 101–130. 

Marwoto, O. H. (2014). Nilai nilai Islam pada wayang kulit, menjadikan peran penting 
dalam perkembangan seni islami di Indonesia. CORAK, 3(1). 
https://doi.org/10.24821/corak.v3i1.2346 

Mibtadin, M., & Masfiah, U. (2022). Wayang and Islamic Values: A Discourse. Jurnal 
Javanologi, 5(2), 1–10. https://doi.org/10.20961/javanologi.v5i2.67935 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(4), 10-25   eISSN: 3024-8140 

24 
 

Namira, A. T. (2019). Seni wayang kulit: kajian media penyebaran agama Islam oleh Sunan 
Kalijaga. Universitas Indonesia. 

Novrianto, D. (2019). Pesan Dakwah Dalam Pementasan Wayang Kulit (Dalam Cerita 
“Lupit Seneng Tetulungan”) di Jorong Purwajaya Kenagarian  Sarilamak 
Kecamatan Harau Kabupaten 50 Kota. IAIN Bukit Tinggi. 

Novtasari, M. (2018). Metode Dakwah Dengan Pendekatan Kultural Sunan Kalijaga. UIN 
Raden Intan Lampung. 

Nur Awalin, F. R. (2018). Sejarah perkembangan dan perubahan fungsi wayang dalam 
masyarakat. Kebudayaan, 13(1), 77–89. https://doi.org/10.24832/jk.v13i1.234 

Oktaviani, W. (2020). Model Dakwah Sunan Kalijaga Dalam Menyebarkan Islam di 
Indonesia. IAIN Metro. 

Pepsi Febriyanti, & Santoso, R. B. (2023). Nilai Keislaman dalam Cerita Wayang Kulit 
dengan Lakon Babad Alas Wanamarta di Kabupaten Karanganyar. Jurnal 
Keislaman, 6(1), 140–155. https://doi.org/10.54298/jk.v6i1.3681 

Prasojo, E. N., & Arifin, M. (2022). Manifestasi Transformasi Nilai-Nilai Ajaran Islam 
Dalam Tokoh Wayang Kulit Pandawa Lima pada Cerita Mahabharata. Jurnal 
Dirosah Islamiyah, 4(2), 304–321. https://doi.org/10.47467/jdi.v4i2.1078 

Purbaningrat, A. A. (2019). Peranan Sunan Kalijaga Dalam Penyebaran Agama Islam 
Melalui Seni Budaya Jawa (Wayang Kulit dan Suluk) Abad 15-16 Masehi. 
Universitas Jember. 

Saddhono, K. (2017). Wayang purwa gagrag banyumasan dan peran wali. ibda: Jurnal 
Kajian Islam dan Budaya, 15(1), 135–148. 

Setyaningsih, R. (2020). Akulturasi budaya Jawa sebagai strategi dakwah. Ri’ayah: 
Jurnal Sosial dan Keagamaan, 5(01), 73–82. 
https://doi.org/10.32332/riayah.v5i01.2304 

Sidik, A. H. (2014). Wayang Kulit Sebagai Media Dakwah (Pendekatan Komunikasi Antar 
Budaya Terhadap Pementasan Wayang Kulit Ki Yuwono di Desa Bangorejo 
Banyuwangi). UIN Syarif Hidayatullah. 

Subarkah, M., & Ayundasari, L. (2021). Islam-Jawa: Makna simbolis seni pewayangan 
“tokoh Semar.” Jurnal Integrasi dan Harmoni Inovatif Ilmu-Ilmu Sosial (JIHI3S), 
1(7), 873–879. https://doi.org/10.17977/um063v1i7p873-879 

Sumawinata, S., Suryana, T., & Subakti, G. E. (2022). Wayang as a Media for Spreading 
Islam in the Archipelago. El Tarikh: Journal of History, Culture, and Islamic 
Civilization, 3(2). 

Sumbulah, Ummi. (2012). Islam Jawa dan Akulturasi Budaya: Karakteristik, Variasi dan 
Ketaatan Eskpresif. el Harakah Vol. 14 No. 1 Tahun 2012, 51-68. https://ejournal.uin-
malang.ac.id/index.php/infopub/article/view/2191 

Sungaidi, M. (2016). Wayang sebagai media penyiaran Islam: Studi atas strategi 
dakwah Walisongo di Jawa. Ilmu Ushuluddin, 5(2), 201–234. 

Ulum, K., & Za, M. A. S. (2019). Efektivitas wayang syadat sebagai media dakwah Islam 
di Dusun Kembangbau Purwokerto Ngimbang Lamongan. Akademika, 13(01). 

Vindalia, J. I., Siregar, I., & Ramli, S. (2022). Dakwah sunan kalijaga dalam peyebaran 
agama Islam di Jawa tahun 1470 – 1580. Krinok: Jurnal Pendidikan Sejarah dan 
Sejarah, 1(3), 17–25. https://doi.org/10.22437/krinok.v1i3.18085 

Wibisana, B., & Herawati, N. (2018). Mengenal Wayang. Kalten: PT Intan Pariwara. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(4), 10-25   eISSN: 3024-8140 

25 
 

Zakiyah, Ermita, Norma Hasanatul Magfiroh, and Nur Ikhsan Mahmudi Sarif. "Javanese 
Islamic Moderation of Sunan Kalijogo, Harmonization of Islamic and Javanese 
Teachings (Aggregation of Culture and Ideology)." Proceeding of International 
Conference on Engineering, Technology, and Social Sciences (ICONETOS). Vol. 3. 
No. 1. 2023. http://conferences.uin-
malang.ac.id/index.php/ICONETOS/article/view/2110 

Zikri Ependi, M. (2021). Pendidikan Islam Melalui Kesenian Wayang Kulit Analisis 
Pemikiran Sunan Kaljaga. UIN Raden Intan Lampung. 

 


