Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elSSN: 3024-8140
Volume 1, Issue 4, 2023 pp. 10-25 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Peran wayang dalam penyebaran ajaran islam di
Indonesia: Sebuah kajian sejarah dan budaya
Rubayyi Firdaus

Program Studi Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: rubayyiayyi46@gmail.com

Kata Kunci: ABSTRAK

wayang; penyebaran agama Peran wayang dalam penyebaran ajaran Islam di Indonesia, melalui

islam; sejarah; Indonesia kajian sejarah dan budaya. Dalam proses penyusunan artikel ini
menggunakan metode studi pustaka yaitu dengan cara mencari lalu

Keywords: mengunmpulkan sumber-sumber yang cocok dan relevan. Wayang,

uppet; spread of islam; sebagai seni pertunjukan tradisional Indonesia yang kaya akan

history; Indonesia simbolisme, telah memainkan peran penting sebagai media

mengajarkan nilai-nilai dan pesan dalam ajaran agama islam pada

masyarakat. Seiring dengan sejarah penyebaran Islam di Indonesia,
wayang telah menjadi media yag efektif untuk menyebarkan ajaran Islam dengan cara yang menarik dan
mudah dipahami. Pada awalnya, cerita dalam pertunjukan wayang lebih didominasi oleh cerita-cerita Hindu
dan Mahabharata, namun dengan masuknya Islam, cerita-cerita Islam mulai diperkenalkan ke dalam
pertunjukan wayang. Dalam kajian ini, kita akan melacak sejarah wayang Islam di Indonesia, dan peran tokoh
seperti Sunan Kalijaga dalam mengenalkan ajaran Islam melalui cerita-cerita wayang dengan melakukan
perubahan dan penambahan tokoh dalam wayang sekaligus makna-makna filosofisnya dari setiap tokoh.
Sebagai penulis berharap artikel ini bisa memberikan wawasan yang lebih dalam mengenai peran wayang
dalam proses penyebaran ajaran Islam di Indonesia.

ABSTRACT

The role of wayang in spreading Islamic teachings in Indonesia, through historical and cultural studies. In
the process of compiling this article using the literature study method, namely by searching and then
collecting suitable and relevant sources. Wayang, as a traditional Indonesian performing art rich in
symbolism, has played an important role as a medium for teaching Islamic values and messages to the
public. Along with the history of the spread of Islam in Indonesia, wayang has become an effective
medium for spreading Islamic teachings in an interesting and easy-to-understand way. At first, the stories
in wayang performances were more dominated by Hindu and Mahabharata stories, but with the arrival of
Islam, Islamic stories began to enter into wayang performances. In this study, we will trace the history of
Islamic wayang in Indonesia, and the role of figures such as Sunan Kalijaga in introducing Islamic teachings
through wayang stories by changing and adding characters in wayang as well as the philosophical
meanings of each character. As a writer, he hopes that this article can provide deeper insight into the role
of wayang in the process of spreading Islamic teachings in Indonesia.

Pendahuluan

Indonesia memiliki kekayaan budaya yang melimpah dan sebagian besar
penduduknya menganut agama Islam. Riwayat sejarah dakwah menyebarkan ajaran
Islam di Indonesia telah melibatkan berbagai aspek kehidupan masyarakat. Budaya
memiliki peran penting sebagai media untumenyebarkan islam di Nusantara. Pada saat
agama Islam menyebar di Indonesia, agama tersebut tidak dapat dipisahkan dari budaya
lokal yang telah ada di masyarakat. Budaya memiliki pengaruh yang signifikan dalam

@ ®® @ This is an open access article under the CC BY-INC-SA license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik 1brabim Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:rubayyiayyi46@gmail.com

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(4), 10-25 elSSN: 3024-8140

semua aspek dan dimensi pandangan hidup serta implementasi agama dalam kehidupan
manusia. (Al-Amri & Haramain, 2017, him. 208) Wayang, salah satu seni pementasan,
merupakan warisan budaya yang sangat berharga dan menjadi kebanggaan bagi
masyarakat Indonesia. Wayang tidak hanya dianggap menjadi hiburan belaka, tetapi
juga memiliki peran yang sangat penting sebagai media menyebarkan ajaran agama,
terutama agama Islam, di Bumi Nusantara. Dalam artikel ini, akan dikaji secara lebih
mendalam peran yang dimainkan oleh seni pertunjukan wayang dalam proses
penyebaran ajaran Islam di Indonesia, melalui studi sejarah dan budaya.

Peran wayang dalam penyebaran ajaran Islam di Indonesia sangat signifikan.
Sebagai salah satu seni tradisional Indonesia, wayang telah lama digunakan sebagai
sarana dakwah sejak masa kerajaan di Jawa. Wayang tidak hanya sebagai alat dakwah,
tetapi juga menjadi medium yang mampu memperkuat dan menjaga identitas budaya
masyarakat Indonesia. Perkembangan wayang Islam dimulai abad 15 M, ketika Islam
mulai menyebar ke Nusantara melalui pedagang dan ulama. Pada awalnya, cerita dalam
pertunjukan wayang lebih didominasi oleh cerita-cerita Hindu dan Mahabharata.
Namun, dengan masuknya Islam, cerita-cerita Islam mulai diperkenalkan ke dalam
pertunjukan wayang.

Pada masa penyebaran agama Islam oleh para walisongo, Seni pertunjukan
wayang dimanfaatkan sebagai sarana dakwah dan sebagai alat untuk menyebarkan
agama Islam. (Akhmad, 2020, him. 269) Sunan Kalijaga adalah salah satu wali yang
terampil dalam memanfaatkan seni pertunjukan wayang sebagai medium dakwahnya.
(Marwoto, 2014, him. 77) Salah satu wali songo yang terkenal di Jawa. Melalui seni
wayang ini, upaya yang dilakukannya untuk menggunakan unsur-unsur lokal sebagai
media dakwah, dengan melakukan perubahan pada cerita, karakter, serta fisik dan
atribut-atribut yang digunakan. (Setyaningsih, 2020, hlm. 80) Sunan Kalijaga
mengadaptasi cerita-cerita dalam pertunjukan wayang agar sesuai dengan nilai-nilai dan
ajaran Islam. la juga menggubah lagu-lagu dalam bentuk tembang (lagu Jawa klasik)
yang berisi pesan-pesan lIslam, yang kemudian dinyanyikan oleh dalang (pemain
wayang).

Sejarah penyebaran Islam di Indonesia menunjukkan bahwa wayang telah menjadi
salah satu media dakwah yang sangat penting. Cerita-cerita dalam pertunjukan wayang
Islam sering kali mengangkat kisah-kisah dari Al-Quran, seperti kisah Nabi Muhammad
SAW, para sahabatnya, dan kisah-kisah dari sejarah Islam. Melalui pementasan wayang,
ajaran islam dikemas dengan cerita-cerita yang menarik sehingga lebih mudah dipahami
oleh masyarakat. Hal ini memungkinkan ajaran Islam lebih mudah diterima oleh
masyarakat, terutama mereka yang belum melek literasi atau ajaran agama secara
formal. Salah satu contoh cerita dalam wayang adalah Mahbharata yang terdpat tokoh-
tokohnya disebut Pandawa. Pandawa merupakan karakter sentral dalam cerita
Mahabharata, sebuah wiracarita atau epik kuno dari India yang menjadi salah satu
sumber cerita dalam pertunjukan wayang. tokoh-tokoh Pandawa seperti Yudhisthira,
Bima, Arjuna, Nakula, dan Sadewa merupakan bagian penting dari cerita Mahabharata
yang dipentaskan. Namun demikian, penting untuk diingat bahwa wayang sebagai
bentuk seni dan cerita Mahabharata yang dipentaskan dalam pertunjukan wayang telah
mengalami evolusi dan adaptasi sepanjang sejarahnya Ketika Islam masuk dan

11



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(4), 10-25 elSSN: 3024-8140

dikenalkan di Indonesia, budaya wayang mengalami perubahan dari berbagai segi baik
dalam hal bentuk, tokoh, dan perlatan pertunjukan lainnya (Ulum & Za, 2019, him. 88).

Wayang menjadi gambaran pertentangan kosmis antara kebajikan dan kesalahan,
kebaikan dan kejahatan dan seterusnya. Namun pertentangan dimaksud tidak untuk
saling dibedakan karena sarat ambiguitas dan toleransi, yang karenanya justru dapat
saling melengkapi (Sumbulah, 2012). Wayang berperan dalam menjaga keberagaman
budaya di Indonesia. Dalam pertunjukannya, wayang menggabungkan elemen-elemen
seni dari berbagai budaya, seperti musik, gerakan, dan tata panggung. Hal ini
mencerminkan toleransi dan integrasi antara budaya Jawa, Islam, dan Hindu yang ada di
Indonesia. Dengan demikian, wayang mempunyai peran yang begitu penting sebagai
media penyebarn agama islam di Indonesia. Melalui pertunjukannya, nilai-nilai agama
dan budaya dapat disampaikan pada masyarakat melalui cara yang mudah dipahami
dana sangat menarik, serta menjaga keberagaman budaya di Indonesia.

Dengan mengkaji sejarah dan budaya wayang, artikel ini akan membahas
bagaimana wayang telah memainkan peran yang signifikan dalam penyebaran ajaran
Islam di Indonesia. Kajian sejarah akan memperlihatkan bagaimana wayang
berkembang di Indonesia, serta fungsi dan pengaruhnya terhadap budaya masyarakat
Indonesia. Artikel ini juga akan membahas tokoh yang punya peran penting dalam
mengembangkan wayang bernuansa islam di Indonesia, seperti Sunan Kalijaga. Penulis
berharap artikel ini bisa memberikan wawasan yang lebih dalam mengenai peran
wayang dalam penyebaran ajaran Islam di Indonesia.

Pembahasan

Pengertian Wayang

Asal mula kata "wayang" berasal dari frasa ""Ma Hyang" dalam bahasa Jawa, yang
memiliki makna perjalanan menuju roh spiritual atau dewa. Di zaman dahulu, penduduk
Jawa yang memiliki keahlian dalam menciptakan objek-objek keagamaan, seperti arca-
arca, menggunakan benda-benda tersebut untuk memanggil atau memuja roh nenek
moyang yang disebut "Hyang". Dari sinilah kemudian dipercaya terbentuklah istilah
"wayang". Orang Jawa meyakini bahwa "Hyang" memiliki kemampuan untuk
memberikan pertolongan dan perlindungan kepada manusia, namun pada saat yang
sama juga dapat mencelakai dan menghukum mereka. Dalam serangkaian ritual yang
dianggap sakral, masyarakat Jawa mengandalkan seseorang sebagai perantara yang
memiliki kemampuan supernatural. Mereka juga mencari waktu-waktu tertentu dan
menentukan tempat yng dikhususkan untuk memfasilitasi jalannya upacara keagamaan
tersebut. Menurut pendapat Dr. GAJ. Hazeu, dalam bahasa jawa wayang artinya
"bayangan", sedangkan dalam bahasa melayu wayang bisa artinya "bayangan-bayang".
(Sidik, 2014, him. 70) Pada masa lampau, istilah "wayang" diartikan sebagai pertunjukan
bayangan yang kemudian berkembang menjadi seni pertunjukan bayang-bayang yang
kemudian mendapat sebutan wayang. (Prasojo & Arifin, 2022, him. 305) Wayang disebut
sebagai pertunjukan bayangan karena penonton hanya dapat menyaksikannya sebuah
bayangan yang terlihat dari layar pertunjukan. Pada saat itu, bentuk wayang awalnya
sangat sederhana yang dibuat dari batang padi. Namun, seiring berjalannya waktu,

12



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(4), 10-25 elSSN: 3024-8140

wayang dibuat dengan dengan kulit hewan. Sebagai salah satu bentuk media
tradisional, wayang juga merupakan sebuah karya seni yang memiliki fungsi khusus
sebagai sarana hiburan. Namun disamping sebagai sarana hiburan wayang juga
berfungsi sebagai tuntunan kehidupan masyarakat. (Abdillah, 2022, him. 412) Wayang
menjadi tuntunan hidup masyarakat karena dalam wayang terdapat nilai-nilai yang
mendalam dan tinggi dalam hal cerita, bentuk, struktr serta nilai dan pesan moral yang
dapat diambil di dalamnya.

Menurut KBBI, Wayang adalah istilah yang merujuk pada figur atau patung yang
asal bahan buatnnya dari kayu atau dari bahan lainnya yang digunakan untuk
menggambarkan karakter-karakter dalam pertunjukan tradisional. Wayang menjadi
sebuah warisan budaya yang berhasil terjaga dan tumbuh pesat berabad-abad lamanya,
yang diteruskan dari generasi ke generasi sebagai peninggalan leluhur. Wayang
mencapai bentuk yang dikenal saat ini melalui berbagai perubahan dan perkembangan
yang terjadi seiring waktu. Wayang adalah seni budaya nasional yang digunakan untuk
menyampaikan ajaran agama, yang disajikan melalui seni perkataan tokohnya, cerita,
kejadiannya dan lainnya. Wayang dipentaskan oleh seorang dalang, yang dapat
dianggap sebagai tokoh utama tapi juga sutradara dalam pertunjukan wayang.
Pertuunjukan wayang dipentaskan di waktu malam, dengan diiringi oleh gamelan dan
sinden sebagai penyanyinya (Novrianto, 2019, him. 33-35).

Wayang adalah sebuah budaya yang populer di kalangan berbagai lapisan
masyarakat, termasuk di antaranya masyarakat di lingkungan keraton dan juga
masyarakat umum yang tinggal di pedesaan. Oleh karena itu, Pemanfaatan wayang
sebagai sarana untuk menyebarkan agama dianggap sangat efektif karena dapat
menjangkau berbagai kalangan dan golongan masyarakat. Wayang juga memiliki peran
sebagai sarana komunikasi sosial yang memberikan manfaat dalam kemajuan
masyarakat yang mendukungnya. Dalam cerita wayang, tergambar sifat dan karakter
manusia di dunia dengan cara yang unik, sehingga kebanyakan masyarakat tertarik dan
terpengaruh dengan penampilan dari tokoh-tokohnya. (Indriyanto, 2017, him. 4)
Pertunjukan Wayang menggambarkan kehidupan manusia, baik dalam aspek hubungan
antarmanusia di dunia nyata untuk memenuhi kebutuhan jasmani, dan kebutuhan
rohani sebagai hubugan manusia dengan Tuhan Yang Maha Esa (Sungaidi, 2016, him.
219).

Asalnya, wayang berfungsi sebagai upacara keagamaan kepada roh leluhur dalam
keyakinan yang disebut "hyang". Namun, fungsi wayang telah berkembang menjadi
sarana yang efektif dalam menyampaikan pelajaran, informasi, dan pesan-pesan untuk
kehidupan manusia. Pada masa lampau, Wayang digunakan atau dianggap sebagai
media efektif untukmenyebarkan agama, mencakup berbagai agama seperti Hindu dan
Islam. Wayang berperan sebagai media pendidikan yang menyampaikan ajaran moral
kepada masyarakat melalui kisah-kisah yang disajikan. Wayang juga berfungsi menjadi
media komunikasi yang efektif, karena tampilannya yang komunikatif dalam interaksi
dengan masyarakat. Wayang dijadikan sarana sarana untuk paham akan tradisi,
berinteraksi dengan masyarakat, memberikan pengajaran, dan menyebarkan nilai dan
pesan yang terkandung di dalamnya.

13



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(4), 10-25 elSSN: 3024-8140

Sejarah Perkembangan Wayang

Para cendikiawan berepndapat bahwa wayang telah ada dan mengalami
perkembangan sejak masa kuno sekitar tahun 1500 SM, sebelum pengaruh agama dan
budaya dari luar memasuki. (Wibisana & Herawati, 2018, him. 11) Ada dua sudut pandang
yang berbeda tentang asal-usul wayang, sebagaimana yang dikemukakan oleh Sidik.
Menurut sudut pandang pertama, wayang lahir dan asal usulnya dari Jawa Timur.
Anggapan ini didukung oleh para peneliti dari Indonesia dan juga ilmuwan dari Barat
seperti Hazeu, Kats, Brandes, Kruyt, dan juga Rentse. Anggapan ini paling banyak
pendukungnya karena wayang terhubung dengan kehidupan sosial, budaya, dan agama
masyarakat di Indonesia, terutama masyarakat dari Jawa. Tokoh wayang Punakawan,
yang terdiri dari tokoh-tokoh penting seperti Semar, Gareng, Petruk, dan Bagong, hanya
terdapat di cirita wayang Nusantara. Tak hanya itu, semua istilah dan nama peralatannya
dalam pementasan wayang asalnya terdapat dari bahasa Jawa kuno, tanpa pengaruh
dari bahasa-bahasa lainnya. Tak hanya itu, menurut Dr. Hazeu juga istilah-istilah dalam
pewayangan seperti dalang, kepyak, cempala adalah bahasa jawa murni. Dan
pementasan wayang ini hanya ada di daerah Bali dan Jawa.

Sidik memberikan pendapat kedua yang menyimpulkan bahwa wayang asalnya
dari India ketika agama hindhu disebarkan ke Nusantara oleh orang India. Ada dugaan
bahwa budaya wayang sudah ada di Nusantara pada masa kepemimpinan Prabu
Airlangga sebagai raja di Kerajaan Jawa Timur sedang mengalami masa kemakmuran.
Sejak abad ke-10, para pujangga dari Indonesia menulis sebuah karya yang menjadi
rujukan cerita wayang. Salah satu contohnya adalah kitab Ramayana menggunakan
bahasa jawa kuno di saat pemerintahan Dyah Balitung (989 - 910 M), yang ruujukan
ceritanya diambil dari kitab berjudul Ramayana karya seorang pujangga dari negara
India yaitu Valmiki. Para pujangga dari Indonesia bukan saja menuyusun terjemahan
terhadap kitab berjudul Mahabarata dan Ramayana ke bahasa Jawa Kuno, namun juga
mengadaptasi dan mengulas lagi ceritanya dengan menambahkan nilai-nilai filosofi dari
budaya Jawa Kuno. Kram berpendapat bahwa wayang adalah hasil akulturasi budaya
jawa dan hindhu, di mana dari kedua wilayah tersebut diketahui banyak adaptasi dan
pengaruh dari ajaran Hindhu (Liasari & Badrun, 2022, him. 32-33).

Dilihat dari dua pendapat diatas, asal usul wayang itu masih terjadi perbedaan
pendapat. Dalam perjalanan waktu yang panjang, wayang telah mengalami evolusi
disesuaikan dengan perkembangan budaya dalam masyarakat yang mendukungnya.
Berbagai perubahan tersebut meliputi atribut, fungsi, dan peran wayang itu sendiri.
Wayang telah mengalami perjalanan melalui berbagai peristiwa sejarah dan tidak
pernah terputus melewati berbagai generasi. Perkembangan budaya wayang
diklasifikasikan menjadi beberapa periode yaitu:

Periode pertama

Pada awalnya, wayang digunakan dalam upacara keagamaan orang Jawa sebagai
media untuk mendatangkan roh spiritual atau roh dea atau arwah nenek moyang. Pada
periode prasejarah, pertunjukan wayang memiliki fungsi magis, mitos, dan religius.
Sebagai masyarakat yang masih sangat sederhana, wajar jika pada masa itu masyarakat
masih mengikuti sistem animisme dan dinamisme dengan sangat kuat. Dalam kehidupan

14



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(4), 10-25 elSSN: 3024-8140

yang masih sangat awam, mereka masih menganut kepercayaan bahwa roh atau jiwa
dari leluhur atau nenek moyang masih ada dan hidup di sekitar mereka. (Ichsan dkk.,
2021, hlm. 6) Tujuan mereka mendatangkan roh dari nenek moyang yang telah
meninggal dunia dan mengundangnya ke halaman rumah, ke tempat-tempat yang di
percayai keramat adalah bertujuan agar roh dari nenek moyang tersebut dapat
memberikan bantuan, pertolongan dan berkah pada yang masih hidup. Proses
pemanggilan roh atau arwah nenek moyang dilakukan dengan mengiringinya dengan
pujian atu nyanyian dan penyajian sesajen seperti buah-buahan atau hasil alam seperti
makanan dan miuman dan juga wewangian yang disukai oleh nenek moyang ketika
mereka masih hidup di dunia. Melalui upacara inilah, yang masih bernyawa bisa memberi
penghormatan kepada roh nenek moyang, dan melalui cara seperti ini, keturunan dan
keluarga selanjytnya merasa yakin bahwa keberlangsungan hidup mereka, bernasib
baik, kebahagiaan, dan hidup makmur terjamin. Dari harapan inilah yang menjadi
motivasi mereka untuk menciptakan bayangan agar seseorang tersebut masih bisa
mengenang roh atau arwah orang yang sudah mati.

Suatu lukisan atau bentuk yang menggambarkan roh tersebut tidak
merepresentasikan secara nyata wujud fisik dari nenek moyang, namun berbentuk
hanya bayangan yang samar dan abstrak. Inspirasi untuk bentuk wayang yang
digunakan dalam pertunjukan bayangan diperoleh dari siluet manusia yang terlihat
dalam bayangan. Gambar — gambar itu dijatuhkan pada kelir dan dalang dilakukan oleh
seorang pendeta, karena hanya pendetalah yang dianggap mampu untuk melahirkan
roh-roh leluhur. Awalnya, selembar kain atau biasa disebut dengan tabir tidak sengaja
dipasang untuk menciptakan bayangan, dan kemudian tabir tersebut menjadi peralatan
penting yang digunakan dalam pertunjukan wayang. Uapacara keagamaan untuk
memanggil roh atau arwah nenek moyang dilakukan di waktu malam disaat dianggap
roh-roh tersebut sedang berkelana. Tempat yang dijadikan sebagai tempat penampilan
pementasan wayang ini merupakan tempat yang khusus dan memiliki makna sakral. Di
tempat tersebut, dibuat tempat untuk pemujaan seperti tahta batu, menhir, atau
dolmen yang berfungsi menjadi tempay berkumpul dan duduk bagi hyang atau roh yang
muncul. (Vindalia dkk., 2022, him. 23).

Periode Hindu-Buddha

Pengaruh kebudayaan dan agama Hindu yang berbaur dengan budaya jawa telah
memberikan pengaruh terhadap pertunjukan bayangan yang setelah itu dikenal sebagai
budaya wayang. Awalnya, cerita wayang menggambarkan tokoh-tokoh legenda kepala
suku atau nenek moyang, namun seiring waktu cerita tersebut digantikan oleh kisah-
kisah dewa orang hindhu dari India, seperti cerita Mahabharata dan Ramayana.
Perkembangan seni pewayangan mengalami perubahan yang signifikan ketika budaya
Nusantara berinteraksi dengan budaya dari negara-negara lain, khususnya pengaruh
dari kebudayaan India yang datang dengan agama Hindhu ke Indonesia. Wayang
mengalami perkembangan yang pesat dengan memperoleh cerita-cerita dari kitab-kitab
Mahabharata dan Ramayana. Kedua kitab tersebut mulai dikenal di Jawa setelah
diterjemahkan ke dalam bahasa Jawa Kuno dan mencampurkan dengan penggunaan
bahasa Sansekerta saat pemerintahan Raja Mataram | (892-910). Terjadi perpindahan
kepercayaan di kalangan masyarakat Jawa karena adanya pengaruh agama Hindu yang

15



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(4), 10-25 elSSN: 3024-8140

diterima secara positif, didorong oleh prinsip toleransi agama yang kuat. Pertunjukan
budaya wayang yang awalnya sebagai ritual agama dan menceritan arwah nenek
moyang berubah menjadi cerita-cerita yang berkaitan dengan Mahabharata dan
Ramayana (Nur Awalin, 2018, him. 79).

Periode Islam

Wayang telah mengalami transformasi dan pertumbuhan dalam berbagai bentuk
yang terlihat pada zaman sekarang. Para walisongo terutama Sunan Kalijaga melihat
potensi wayang sebagai media yang dapat digunakan untuk proses dakwah islam di
Indonesia. Namun, sempat terjadi debat antara Walisongo terkait keberadaan unsur
dalam wayang yang dianggap tidak selaras dengan keyakinan tauhid (keesaan Tuhan)
diajaran agama Islam. Maka dari itu, Walisongo berupaya untuk menyesuaikan dan
menyelaraskan agar wayang menjadi selaras dengan ajaran islam. Salah satu Walisongo,
yaitu Sunan Kalijaga, melakukan perubahan pada bentuk wayang. Awalnya, wayang
memiliki penampilan menyerupai manusia, namun Sunan Kalijaga mengubahnya
menjadi bentuk yang baru. Wajah wayang dimiringkan, leher diperpanjang, lengan dan
kaki juga diperpanjang, serta bahan pembuatan wayang menggunakan kulit kerbau. Hal
ini dilakukan untuk menghilangkan kemiripan dengan bentuk manusia dan
mengarahkan perhatian pada pesan-pesan Islam yang disampaikan melalui pertunjukan
wayang. Masuknya islam ke Nusantara pada abad 15 memberikan pengaruh yang
signifikan terhadap budaya wayang terutama dalam hal falsafah dan konsep religi
wayang. Perubahan ini terjadi pada masa Kerajaan Demak, di mana mulai diperkenalkan
penggunaan blencong atau lampu minyak khusus dalam pertunjukan Wayang. Selain itu,
pertunjukan wayang juga telah diringi musik gamelan dan juga sinden dan niaga
menyanyikan tembang. Dengan masuknya unsur Islam dalam wayang, masyarakat mulai
mengadopsi ajaran Islam secara sukarela. Dalam menyebarkan islam tidak ada paksaan
untuk mengikuti ajarannya namun kesadaran dari masyarakat sendiri dan terjadi proses
pembaruan budaya dengan kesenian. (Pepsi Febriyanti & Santoso, 2023, him. 155)
Setelah kemerdekaan, dalam hal cerita dan tujuan dari pertunjukannya berkembang
menjadi bentuk-bentuk kreasi wayang yang baru. Pada masa itu, wayang bukan lagi
menjadi ritual keagamaan namun menjadi bentuk kesenian. Wayang bukan hanya
dijadikan sebagai hiburan belaka namun juga menjadi sarana pendidikan dalam bidang
agama, sastra, seni, dan filsafat (Marsaid, 2016, him. 109).

Dalam sejarah perkembangannya, Wayang telah menjadi seni pementasan yang
mempunyai banyak peminat di kalangan masyarakat Indonesia, tidak hanya masyarakat
elit namun juga diminati oleh masyakat kecil. Wayang merupakan warisan budaya
Indonesia yang telah melampaui batasan agama dalam setiap periode sejarah di
Indonesia, meliputi periode sebelum dtangnya agama Hindhu, masa keberadaan agama
Hindhu, dan masa datangnya agama Islam. Melalui periode-peridode tersebut wayang
melalui banyak perubahan, mulai dari digunakan dalam ritual keagamaan pada masa pra-
Hindu, dipentaskan dengan dasar cerita dari kitab Ramayana dan Mahabharata pada
masa Hindu, hingga digunakan sebagai sarana menyebarkan islam dalam periode
datangnya islam di Nusantara oleh Walisongo terutama Sunan Kalijaga (Namira, 2019,
him. 6).

16



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(4), 10-25 elSSN: 3024-8140

Dakwah Sunan Kalijaga Menggunakan Media Wayang

Sunan Kalijaga dikenal dengan dakwahnya yang berbeda di antara para wali
lainnya yaitu cara berdakwah yang sangat memperhatikan budaya lokal. (Zakiyah dkk,
2022, hlm 20). Sunan Kalijaga menciptakan metode untuk memastikan penyebaran
ajaran Islam berjalan lancar tanpa pertentangan atau bahkan peperangan dengan
masyarakat Jawa memiliki sifat teguh memegang warisan budaya dari nenek moyang
mereka. Hal Ini mendorong Sunan Kalijaga untuk merenungkan caranya agar
dakwahnya menyebarkan agama Islam dapat berlangsung dengan efektif, cepat dan
sadar tdak ada unsur paksaan. Setelah berpikir lama mengenai caranya, Sunan Kalijaga
akhirnya memutuskan menggunakan metode yang cocok dan efektif untuk diterapkan,
yaitu dakwah berbasis kultural atau berdasarkan kebudayaan. Mulai saat itu, Sunan
Kalijaga dakwah agama islam melalui budaya dan seni. Wayang menjadi sarana dakwah
yang dipilih oleh Sunan Kalijaga sebagai alat untuk pendidikan dan penyebaran ajaran
agama. Sunan Kalijaga memutuskan menggunakan Wayang menjadi sarana dakwah
dengan mempertimbangkan beberapa faktor. Pertama, pertunjukan Wayang sudah
terkenal dan merupakan bagian integral dari kehidupan masyarakat Jawa. Kedua,
dalang yang merupakan seorang pemimpin pentas Wayang dihormati dan dijunjung
tinggi sebagai sosok agamawan dalam masyarakat pada masa itu, dan petunjuknya
dihargai dan diikuti oleh masyarakat. Dengan menggabungkan unsur Islam ke dalamnya,
secara tidak langsung wayang menjadi alat untuk menyebarkan ajaran Islam.
Pendekatan yang ramah dan menghindari konflik dalam penyebaran Islam akan memiliki
dampak positif terhadap prose penyebaran ajaran Islam sampai seterusnya.

Wayang awalnya dianggap terlarang karena bentuk gambarnya yang menyerupai
manusia didesain ulang oleh sunan kalijaga agar tidak menyamai manusia. (Darmawan
& Makbul, 2022, him. 13) Kepala dalam wayang dirancang sebaik mungkin sehingga
berbeda dengan bentk kepala manusia, termasuk hidung, mata, dan mulut. Demikian
pula, bentuk badan wayang tidak mengikuti bentuk ideal manusia. bahkan kaki dan
tangan juga berbeda jauh bentknya dengan milik manusia. Sunan Kalijaga
memanfaatkan budaya wayang sebagai alat untuk berdakwah yang efektif dalam
upayanya untuk menyebarkan agama islam di berbagai daerah. Wayang terbukti efektif
dalam menciptakan kedekatan dan mendapatkan dukungan emosional dari masyarakat
terhadap agama yang disampaikan melalui pertunjukan tersebut. Pendekatan dakwah
yang fleksibel ini memungkinkan Sunan Kalijaga untuk tidak langsung menolak adat
istiadat dan kepercayaan yang masih banyak dipegang oleh masyarakat Jawa saat itu.
Dengan cara yang halus, Sunan Kalijaga mendekati masyarakat awam tersebut. dari wali
yanga ada sembilan tersebut, Sunan Klijaga termasuk wali yang paling terkenal dan
dihormati oleh masyarakat Jawa. Bahkan, masyarakat mengakui Sunan Kalijaga adalah
Guru Suci di Jawa. (Jailani, 2018, him. 95) Sunan Kalijaga memelihara dan menghormati
nilai-nilai agama serta kepercayaan yang telah menjadi integral dalam kehidupan sehari-
hari masyarakat, tanpa menghapus atau mengabaikannya. Sunan Kalijaga
menggabungkan nilai-nilai agama Islam dengan budaya lokal. la mempraktikkan tradisi
yang disukai oleh masyarakat Jawa, tetapi mengisi konten dan karakter tradisi tersebut
dengan nilai agama Islam. Metode yang digunakan oleh Sunan Kalijaga yaitu mengganti
pembayaran tiket nonton wayang dengan membaca kalimat syahadat. Dengan media
boneka, Sunan Kalijaga berdakwah tanpa mengubah tatanan budaya yang ada, seperti

17



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(4), 10-25 elSSN: 3024-8140

prinsip: keno iwake ora buthek banyune (menangkap ikan tanpa membuat air keruh).
Sunan Kalijaga dalam memainkan wayang memunculkan banyak hal permasalahan
dalam kehidupan sosial di masyarakat sehingga dapat menarik mereka untuk melihat
pertunjukan tersebut (Mibtadin & Masfiah, 2022, him. 1).

Melalui media wayang Sunan Kalijaga memenfaatkannya untuk berdakwah agama
islam, selain berkontribursi dalam hal mengubah bentuk-bentuk wayang menjadi tidak
menyerupai manusia, beliau juga berjasa dalam hal penambahan dan penyempurnaan
tokoh-tokoh dalam pertunjukan wayang. Dalam toko-tokoh yang dikembangkan oleh
Sunan Kalijaga tersebut banyak ditemukan nilai-nilai filosofis islam yang dapat dijadikan
panduan hidup oleh para masyarakat. Tokoh-tokoh tersebut seperti Pandawa dalam
cerita Mahabharata dan Penambahan tokoh Punakawan, dari tokoh-tokoh tersebut
terdapat pesan-pesan tersendiri yang terkandung didalamnya.

Sunan Kalijaga memanfaatkan tokoh-tokoh Pandawa Lima sebagai alat untuk
menyebarkan ajaran dan prinsip-prinsip Islam kepada masyarakat pada zaman tersebut.
Dalam cerita Mahabharata, yang merupakan warisan budaya yang terus-menerus
disampaikan dari generasi ke generasi, sikap-sikap tokoh dari Pandawa Lima dalam
menjalani hidup keagamaan mereka dijadikan simbol untuk ajaran dari agamaislam yang
relevan hingga saat ini. Oleh karena itu, keabsahan eksistensi tokoh-tokoh Pandawa
Lima dalam dunia pewayangan tidak diragukan lagi. Wayang yang terdiri dari lima tokoh
tersebut sebenarnya ingin menyampaikan muatan aqidah, yaitu rukun Islam yang juga
berjumlah lima (Fadli, 2019, him. 292). Makna Tokoh-tokoh Pandawa tersebut dalam
rukun islam yaitu:

1. Puntadewa/Yudhistira: Tokoh Puntadewa melambangkan rukun Islam pertama
yang mengharuskan umat muslim untuk mengucapkan dua kalimat syahadat, yang
merupakan anak pertama dari Pandawa. Puntadewa memiliki senjata pusaka yang
dikenal sebagai Jimat Kalimasada, yang memuat tulisan kalimat Syahadah.
(Purbaningrat, 2019, hlm. 50) Jimat Kalimasada memiliki kemampuan untuk
menjauhkan musuh dan menjaga stabilitas kerajaan Pandawa. Selain itu, azimat ini
juga dikatakan memiliki kekuatan untuk menghidupkan orang yang telah
meninggal. Melalui karakter Puntadewa, Sunan Kalijaga menggambarkan beberapa
Asma al-Husna (nama-nama baik Allah) serta sifat-sifat nabi yang tercermin dalam
kepribadian tokoh tersebut. Puntadewa digambarkan sebagai seorang penguasa
yang memiliki karakter yang luhur, kearifan, keadilan, kejujuran, dapat diandalkan,
serta memiliki perhatian yang besar terhadap kepentingan rakyatnya. Puntadewa
menjadi perwujudan nyata dari makna kalimat syahadat yang senantiasa
menginspirasi keadilan dan kebiksanaan. Dia memimpin empat saudaranya dengan
penuh kasih sayang, baik dalam kebahagiaan maupun kesedihan. Demikian juga
dengan rukun islam lainnya, jika rukun Islam yang pertama tidak dijalankan, maka
yang lainnya akan menjadi percuma.

2. Bima /Werkudara: Tokoh Bima atau Werkudara melambangkan rukun Islam kedua
yang menekankan pentingnya sholat dalam menjalankan ibadah sebagai bagian dari
ajaran Islam. Bima digambarkan sebagai tokoh wayang yang memiliki kekuatan fisik
yang luar biasa, berani, dan dikenal karena kemampuannya yang kuat. Dia memiliki
sifat-sifat seperti menghormati keadilan dan memegang teguh nilai dari kebaikan.

18



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(4), 10-25 elSSN: 3024-8140

Bima dihormati sebagai sosok yang kokoh dalam menjaga keutuhan Pandawa
karena dia sering berdiri dan hampir tidak pernah duduk bahkan ketika tidur pun
dia berdiri, hal ini sama dengan sholat yang harus tetap dilakukan meskipun
terdapat hambatan. Sholat dianggap sebagai tiang agama bagi umat Islam, dan
tanpa sholat, agama seseorang akan runtuh. Hal ini sesuai dengan gambaran fisik
dan sifat Bima. Kekuatan yang dimiliki Bima disebut Aji Pancanaka yang berarti Lima
Kekuatan. Lima kekuatan tersebut merujuk pada sholat lima waktu. Bima dikaitkan
dengan sholat karena selalu menundukkan wajahnya seakan akan menggambarkan
orang sedang sholat. Dia enggan melayani orang lain sebelum menyelesaikan
tugasnya sendiri, hal ini mencerminkan bahwa sholat tidak boleh diabaikan atau
terlewatkan (Saddhono, 2017, him. 141).

Arjuna/Janaka : Tokoh Arjuna dalam pewayangan melambangkan rukun Islam
ketiga, yaitu puasa. Arjuna dijuluki sebagai lelananging jagat, yang berarti pria
pilihan. Arjuna gemar melakukan tapa (pemuridan) dan memiliki kejernihan yang
terpancar dari wajah dan badannya. Arjuna juga memiliki kecintaan yang mendalam
terhadap seni dan keindahan, serta memiliki perasaan yang halus dan penuh kasih.
Arjuna enggan berkata tidak, sehingga terkesan lemah meskipun sebenarnya dia
tidak ingin menyakiti hati orang lain. Arjuna adalah salah satu dari lima pahlawan di
Pandawa yang memiliki keberanian yang luar biasa dan sangat disukai oleh
perempuan. Sama seperti orang yang sedaang melaksanakan ibadah puasa, puasa
penuh dengan godaan dan hawa nafsu yang menggoda. Oleh karena itu, bagi
mereka yang menyukai berpuasa, jiwa mereka menjadi kuat dalam menghadapi
segala cobaan. Arjuna dianggap sebagai jelmaan Batara Indra, dengan jiwa yang
teguh dan wajah yang tampan. Dalam pengasingannya, Arjuna digambarkan
sebagai sosok yang tekun dalam menjalankan puasa, serta memiliki ketenangan jiwa
dalam menghadapi segala tantangan dan penderitaan dalam kehidupan.

Nakula dan Sadewa: Tokoh pandawa yang jarang muncul yakni Nakula-Sadewa
dalam pewayangan melambangkan rukun Islam yang ke-4 dan ke-5, yakni zakat dan
haji (Anggoro, 2018, him. 129). Karakter Nakula-Sadewa saling melengkapi dengan
memiliki kepribadian yang baik, berpakaian sopan, berperilaku sebagai pekerja
keras, hidup berkecukupan, serta memiliki sifat dermawan. Dalam konteks logika
yang rasional, seseorang yang rajin bekerja akan mendapatkan kekayaan materi
yang memungkinkannya untuk menunaikan ibadah haji. Selain itu, orang tersebut
juga sadar akan pentingnya membersihkan harta benda agar bersih dari segi lahir
dan batin, sehingga ia melaksanakan kewajiban zakat sebagai bentuk pengeluaran
bagi yang berhak menerimanya. Nakula selalu menjaga tampilannya dengan baik,
selalu berpakaian rapi, dan dikenal sebagai orang yang dermawan. Nakula
diibaratkan sebagai seseorang yang dermwan maka dia berzakat dan juga
diibaratkan sebagai seseorang yang berhaji karena mampu dalam hal ekonomi. Lalu
tokoh Sadewakembara Naakula juga memiliki sifat yang sam dengan Nakula.
Sadewa selalu tampil, bersahaja sehingga enak dipandang oleh semua orang. Sifat
kedermawanannya yang mencolok pada diri Sadewa mirip sekali dengan Nakula.
Sehingga pada akhirnya, kewajiban zakat dan ibadah haji dikaitkan dengan kedua
kesatria kembar ini. Mereka berdua adalah ksatria di Pnadawa yang jarang muncul

19



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(4), 10-25 elSSN: 3024-8140

karena diibaratkan dengan Zakat dan Haji yang di wajibkan hanya bagi orang yang
memiliki kecukupan dalam hal harta dan kesehatan.

Penjelasan dalam pewayangan tetap menggunakan bentuk budaya yang ada, yang
menunjukkan  kemampuan Sunan Kalijaga dalam mengakulturasikan dan
menyampaikan nilai islam dena budaya dari masyarakat. Perubahan ini adalah salah satu
transformasi yang dilakukan oleh Sunan Kalijaga bertujuan untuk membentuk
kehidupan orang jawa (Oktaviani, 2020, him. 49). Ada banyak tokoh wayang yang dapat
dihubungkan dengan ajaran Islam, dan penjelasan mengenai tokoh-tokoh wayang itu
disesuaikan dengan karakter mereka. Selain itu, para walisanga, terutama Sunan
Kalijaga, juga berusaha untuk mengoreksi dan menyampaikan makna yang tepat
mengenai wayang tersebut, agar umat Muslim tidak terjebak dalam praktik
kemusyrikan.

Selain pemaknaan kembali tokoh Pandawa, Sunan Kalijaga juga menambahkan
tokoh baru yang sama sekali berbeda dengan tokoh dalam pewayangan Hindu. Tokoh
yang dimaksud adalah Punakawan. Pembuatan tokoh Punakawan ini dimaksudkan agar
sesuai dengan kondisi masyarakat Jawa yang beraneka ragam. Punakawan muncul
sebagai karakter yang memiliki kemampuan untuk berbicara dengan para penonton
dengan lebih santai. Mereka dapat menerima kritik dan saran dari penonton, menyajikan
hiburan yang lucu, dan tidak terikat oleh aturan yang kaku. (Sumawinata dkk., 2022, him.
106) Tokoh Punakawan terdiri dari 4 tokoh yang merupakan satu keluarga terdiri dari
ayah dan tiga orang putranya. Nama karakter dalam Punakawan memiliki makna
filosofis yang diambil dari ajaran Islam. Selain itu, keberadaan Punakawan sendiri
diasosiasikan dengan kekuasaan Tuhan. Hal tersebut dapat dilihat dari fakta bahwa
semua tokoh ksatria yang didampingi oleh Punakawan akan memperoleh kemenangan.
Dalam pewayangan, Punakawan berperan sebagai kelompok penasihat spiritual,
pembimbing, dan terkadang penghibur dalam situasi sulit. Semar dan anak-anaknya
bertugas untuk mendorong kesatria yang mereka asuh untuk selalu melakukan
kebaikan. Punakawan memiliki makna "pembantu pimpinan" yang sangat bagus dan
sempurna. Mereka berperan menjadi pembimbing bagi para tokoh pahlawan supaya
tetap berada dijalan yang lurus. Arti namanya dari tokoh punakawan lebih jelasnya yaitu
sebagai berikut:

1. Tokoh "Semar" diambil dari Bahasa Jawa, "ismar" yang menjadi "semar" karena
masyarakat Jawa ketika membaca "is" menjadi "se". Istilah "Ismar" sendiri didapat
dari hadis "Al Islamu ismaruddun-yaa", yang artinya "Islam adalah paku pengokoh
keselamatan dunia". Artinama "Ismar" yang merujuk pada "paku'" memiliki makna
filosofis sebagai simbol pengokoh yang kuat dan kokoh. Semar dikenal karena
sikapnya dalam berdakwah dengan lembut dan penuh kasih sayang., sehingga
pelajaran dari dakwah tersebut dapat disampaikan dengan dengan bijak dan
diterima oleh masyarakat umum. Perwujudan tokoh Semar memiliki simbolisasi
yang sangat unik karena melambangkan berbagai dualisme dalam jagat raya ini.
Meskipun dipanggil "kakang" atau "rama'" dalam pewayangan, Semar memiliki
penampilan fisik yang mirip perempuan karena dadanya bulat. Hal ini
mencerminkan simbol maskulin dan feminim yang ada dalam dirinya. Meskipun
dianggap tua, Semar memiliki rambut yang dikuncir seperti anak kecil,

20



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(4), 10-25 elSSN: 3024-8140

menggambarkan dualisme antara keberadaan yang tua dan yang muda. Wajah
Semar tampak senyuman merekah, tetapi matanya terlihat sembab seperti habis
menangis. Hal ini melambangkan keadaan yang terdiri dari senang dan sedih dalam
perjalanan hidup manusia, sementara bentuk tubuhnya yang gemuk dan bulat
melambangkan bumi seebagai tempat hidup manusia dan makhluk lain. Jari
tangannya semar megarah kebawah, menandakan bahwa Semar menuntun dan
mengarahkan ke jalan yang lurus (Subarkah & Ayundasari, 2021, him. 877).

2.  Tokoh "Nala Gareng" asalnya dari bahasa Arab "naala Qariin", yang artinya teman.
Makna dari tokoh ini adalah sebagai muslim yang selalu mencari sebanyak
mungkin teman yang diajak menuju jalan kebaikan atau ""Nalaa Qariin". Tujuannya
sejalan dengan dakwah yang diterapkan oleh para wali untuk memperoleh banyak
sahabat (umat) untuk kembali kepada jalan yang lurus dan sejalan dengan islam
sehingga mendapat ridho Allah SWT dan juga menumbuhkan hidup penuh
kebaikan dan sikap yang bijaksana. Nala Gareng merupakan cerminan individu
yang tidak egois, selalu ramah, dan memiliki kepribadian yang membahagiakan,
sehingga memiliki banyak teman. Tokoh Gareng memiliki sifat tidak mencintai
dunia dan menghindari memiliki perilaku tercela. Penampilan fisik Gareng,
dibentuk memiliki kaki yang pincang, tangan bengkok, dan mata yang juling. Nala
Gareng menggambarkan perintah dan larangan dalam istilah Islam yang dikeenal
dengan "amar ma'ruf", yaitu perintah agama untuk melakukan kebaikan dan
menjauhi larangan.

3.  Tokoh "Petruk" asal kata dari bahasa Arab "Fat-ruuk", berarti "tinggalkan" dari
kata fatruk siwaAllahi memiliki arti tinggalkanlah sesuatu yang selain Allah.
Simbolisasi dari ajaran Islam yang terkandung dalam nama tersebut adalah nilai
tashawuf yang mengajarkan untuk meninggalkan segala sesuatu kecuali Allah.
(Jb., 2017, him. 53) Maksutnya adalah Meninggalkan segala hal yang buruk yang
sedang dialami dan meninggalkan semua hal yang tidak berkaitan dengan Allah
SWT. Tokoh Petruk digambarkan sebagai seseorang yang memiliki kesadaran
sosial yang tinggi dan semuanya didasarkan pada cinta dan kecintaannya kepada
Allah. (Novtasari, 2018, him. 46) Fisik Petruk memiliki ciri unik dengan hidung yang
panjang dan lurus, sebagai simbol pengingat bagi setiap individu agar tidak lupa
akan amanah yang dibebankan kepadanya ketika diberi tanggung jawab seperti
posisi, berkecukupan dan jabatan. Seorang individu haruslah rendah hati dan
saling hormat terhadap sesama tanpa memandang perbedaan status sosial.

4. Tokoh “Bagong”, asal kata bahasa Arab “Baghaa”, yang artinya
“berontak/menolak”. Maksudnya, sebagai orang islam harus selalu mennolak dan
memberontak ketika menemui tindakan kezaliman. Menolak segala sesuatu yang
bersifat negatif atau buruk, dari diri sendiri dan masyarakat. Tokoh Bagong ini
digambarkan menjadi watak tokoh sering mengkritis, menyindir segala sesuatu
yang bertentangan dengan norma atau menolak hal-hal yang negatif.

Selain mempunyai makna filosofis yang mendalam seperti yang telah dijelaskan
diatas, Tokoh punakawan juga memberi gambaran jenis-jenis nafsu yang ada dalam
pribadi manusia, sebagai berikut:

21



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(4), 10-25 elSSN: 3024-8140

1. Semar, melambangkan nafsu yang suci dan membimbing (nafsu mutmainna), yang
diwakili dengan warna putih. Semar memiliki sifat yang mengarahkan dan
menyucikan seseorang.

2. Gareng, melambangkan nafsu amarah. Nafsu amarah digambarkan dengan warna
merah yang mencerminkan kecenderungan untuk merusak dan membakar hati.

3. Petruk, melambangkan nafsu yang menggelapkan pikiran (nafsu lawammah).
Nafsu ini diwakili oleh warna hitam yang dapat mengaburkan pemikiran dan
mempengaruhi batin seseorang.

4.  Bagong, tokoh punakawan keempat, menjadi simbol nafsu yang lemah dan pelupa
(nafsu supiyah). Nafsu ini digambarkan dengan warna kuning, mencerminkan
kelemahan dan kecenderungan manusia yang pelupa.

Tokoh-tokoh punakawan ini menjadi elemen penting dalam pertunjukan wayang
yang membuatnya lebih lengkap dan dapat diterima oleh berbagai kalangan
masyarakat. Mereka merepresentasikan aspirasi Walisongo, khususnya Sunan Kalijaga,
tentang kepribadian seorang muslim dalam berbagai posisi dan peranannya. Seorang
muslim diharapkan memiliki kepribadian yang kuat, perilaku yang bijaksana, bergantung
kepada Tuhan, berinteraksi sosial scara baik, memiliki jiwa peduli sosial tinggi, melawan
kejahatan dan kemungkaran, dan lainnya. Prinsipnya, seorang Muslim perlu memiliki
kemampuan untuk membangun hubungan yang dekat dengan Tuhan dan segala
sesuatu yang ada dialam semesta ini salah satunya manusia. Filosofi pewayangan
mengandung nilai-nilai yang mendorong masyarakat untuk selalu melakukan perbuatan
baik, menjauhi kebatilan, dan mengamalkan "amar ma'ruf nahi munkar" kalau dalam
istilah pertunjukan wayang dikenal sebagai "memayu hayuning bebrayan agung'.
Melalui dakwah-dakwah dengan berbagai ide kreatif dari Sunan Kalijaga ini dengan tidak
menentang budaya setempat, sehingga masyarakat Indonesia yang saat itu banyak
menganut agama Hindhu-Budha, animisme-Dinamisme berganti memeluk agama islam.
Sehingga peran budaya wayang sangat memberikan pengaruh dalam proses dakwah
islam ini (Zikri Ependi, 2021, him. 62).

Kesimpulan dan Saran

Penggunaan budaya wayang dalam dakwah menyebarkan ajaran islam
memberikan sumbangan atau peran yang begitu besar dalam proses dakwah islam,
sehingga saat ini masyarakat Indonesia mayoritas beragama islam. Pada awalnya
sebelum masuknya agama islam wayang sudah menjadi budaya masyarakat yang
digunakan sebagai upacara keagamaan menghormati nenek moyang yang telah
meninggal dunia. Setelah agama hindhu-budha masuk yang dibawa oleh orang India,
budaya wayang didominasi dengan cerita perwayangan orang hindhu seperti cerita
Mahabharata yang tokoh pahlawannya sering disebut dengan Pandawa. Lalu setelah itu
agama islam masuk dan budaya wayang ini dijadikan metode dakwah oleh para
Walisongo terutama Sunan Kalijaga. Sunan Kalijaga sering menggunakan wayang dalam
dakwahnya, beliau banyak mengubah dan menambahakan unsur unsur dari wayang
agar tidk bertentangan dengan agama islam. Contohnya seperti dalam hal bentuk
wayang dulunya bentuknya mirip dengan manusia diubah tidak menyamai manusia, lalu

22



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(4), 10-25 elSSN: 3024-8140

dalam hal cerita wayang Sunan Kalijaga tetap menggunakan cerita tokoh dari agama
Hindhu namun ada perubahan cerita yang dimasuki dengan ajaran-ajaran islam seperti
tokoh Pandawa yang dihubungkan dengan rukun islam lalu penambahan tokoh yang
sering disebut dengan Punakawan yang ada 4 karakter yaitu Semar, Nala Gareng,
Petruk, dan Bagong. Karakter-karakter baru yang dibuat oleh Sunan Kalijaga ini memiliki
maknanya filosofis islamnya masing-masing yang dapat diambil pelajaran oleh
masyarakat Indonesia yang beranek ragam ini. Sehingga peran budaya wayang sangat
memberikan pengaruh dalam proses dakwah islam ini.

Daftar Pustaka

Abdillah, H. (2022). Nilai Pendidikan Islam dalam Kesenian Wayang. Edukasi Islam:
Jurnal Pendidikan Islam, 11(01), 411-432.

Akhmad, F. (2020). Walisongo Sebagai Fakta Sejarah Islam Nusantara. Al-Mungidz:
Jurnal Kajian Keagamaan, 8(2), 252-272.

Al-Amri, L., & Haramain, M. (2017). Akulturasi islam dalam budaya lokal. kuriositas:
Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan, 10(2), 87-100.
https://doi.org/10.35905/kur.v10i2.594

Anggoro, B. (2018). “Wayang dan Seni Pertunjukan” Kajian Sejarah Perkembangan Seni
Wayang di Tanah Jawa sebagai Seni Pertunjukan dan Dakwah. JUSPI (Jurnal
Sejarah Peradaban Islam), 2(2), 257-268. https://doi.org/10.30829/j.v2i2.1679

Darmawan, D., & Makbul, M. (2022). Peran Walisongo Dalam Mengislamkan Tanah
Jawa: Perkembangan Islam Di Tanah Jawa. Wahana Karya llmiah Pendidikan,
6(02). https://doi.org/10.35706/wkip.v6i02.8878

Fadli, F. (2019). Media kreatif walisongo dalam menyemai sikap toleransi antar umat
beragama di Jawa. Al-Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam, 10(2), 287-302.
https://doi.org/10.24042/atjpi.v10i2.5062

Ichsan, Y., Triyana, F., & Sari, K. F. A. (2021). Nilai-nilai pendidikan Islam dalam kesenian
Wayang Kulit. Jurnal Pusaka, 10(1), 1-12.

Indriyanto, A. A. (2017). Fungsi Wayang Kulit Dalam Penyebaran Agama Islam Di Demak
Abad XVI. Universitas Jember.

Jailani, M. D. (2018). Pola Komunikasi Dakwah Dalam Penyiaran Islam Berbasis Kearifan
Lokal (Studi Tentang Dakwah Sunan Kalijaga). UIN Raden Intan Lampung.

Jb., M. Ch. (2017). Spiritualitas islam dalam budaya wayang kulit masyarakat Jawa dan
Sunda. Jurnal Sosiologi Agama, 9(1), 38-61. https://doi.org/10.14421/jsa.2015.091-
03

Liasari, D., & Badrun, B. (2022). Integrasi Islam dan Kebudayaan Jawa dalam Kesenian
Wayang. Local History & Heritage, 2(1), 31-37.
https://doi.org/10.57251/lhh.v2i1.325

Marsaid, M. (2016). Islam dan Kebudayaan: Wayang Sebagai Media Pendidikan Islam Di
Nusantara. Kontemplasi: Jurnal lImu-llmu Ushuluddin, 4(1), 101-130.

Marwoto, O. H. (2014). Nilai nilai Islam pada wayang kulit, menjadikan peran penting
dalam perkembangan seni islami di Indonesia. CORAK, 3(1).
https://doi.org/10.24821/corak.v3i1.2346

Mibtadin, M., & Masfiah, U. (2022). Wayang and Islamic Values: A Discourse. Jurnal
Javanologi, 5(2), 1-10. https://doi.org/10.20961/javanologi.v5i2.67935

23



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(4), 10-25 elSSN: 3024-8140

Namira, A. T. (2019). Seni wayang kulit: kajian media penyebaran agama Islam oleh Sunan
Kalijaga. Universitas Indonesia.

Novrianto, D. (2019). Pesan Dakwah Dalam Pementasan Wayang Kulit (Dalam Cerita
“Lupit Seneng Tetulungan”) di Jorong Purwajaya Kenagarian Sarilamak
Kecamatan Harau Kabupaten 50 Kota. IAIN Bukit Tinggi.

Novtasari, M. (2018). Metode Dakwah Dengan Pendekatan Kultural Sunan Kalijaga. UIN
Raden Intan Lampung.

Nur Awalin, F. R. (2018). Sejarah perkembangan dan perubahan fungsi wayang dalam
masyarakat. Kebudayaan, 13(1), 77-89. https://doi.org/10.24832/jk.v13i1.234

Oktaviani, W. (2020). Model Dakwah Sunan Kalijaga Dalam Menyebarkan Islam di
Indonesia. IAIN Metro.

Pepsi Febriyanti, & Santoso, R. B. (2023). Nilai Keislaman dalam Cerita Wayang Kulit
dengan Lakon Babad Alas Wanamarta di Kabupaten Karanganyar. Jurnal
Keislaman, 6(1), 140-155. https://doi.org/10.54298/jk.v6i1.3681

Prasojo, E. N., & Arifin, M. (2022). Manifestasi Transformasi Nilai-Nilai Ajaran Islam
Dalam Tokoh Wayang Kulit Pandawa Lima pada Cerita Mahabharata. Jurnal
Dirosah Islamiyah, 4(2), 304-321. https://doi.org/10.47467/jdi.v4i2.1078

Purbaningrat, A. A. (2019). Peranan Sunan Kalijaga Dalam Penyebaran Agama Islam
Melalui Seni Budaya Jawa (Wayang Kulit dan Suluk) Abad 15-16 Masehi.
Universitas Jember.

Saddhono, K. (2017). Wayang purwa gagrag banyumasan dan peran wali. ibda: Jurnal
Kajian Islam dan Budaya, 15(1), 135-148.

Setyaningsih, R. (2020). Akulturasi budaya Jawa sebagai strategi dakwah. Ri’ayah:
Jurnal Sosial dan Keagamaan, 5(01), 73-82.
https://doi.org/10.32332/riayah.v5i01.2304

Sidik, A. H. (2014). Wayang Kulit Sebagai Media Dakwah (Pendekatan Komunikasi Antar
Budaya Terhadap Pementasan Wayang Kulit Ki Yuwono di Desa Bangorejo
Banyuwangi). UIN Syarif Hidayatullah.

Subarkah, M., & Ayundasari, L. (2021). Islam-Jawa: Makna simbolis seni pewayangan
“tokoh Semar.” Jurnal Integrasi dan Harmoni Inovatif llmu-llmu Sosial (JIHI3S),
1(7), 873-879. https://doi.org/10.17977/umo63v1i7p873-879

Sumawinata, S., Suryana, T., & Subakti, G. E. (2022). Wayang as a Media for Spreading
Islam in the Archipelago. El Tarikh: Journal of History, Culture, and Islamic
Civilization, 3(2).

Sumbulah, Ummi. (2012). Islam Jawa dan Akulturasi Budaya: Karakteristik, Variasi dan
Ketaatan Eskpresif. el Harakah Vol. 14 No. 1 Tahun 2012, 51-68. https://ejournal.uin-
malang.ac.id/index.php/infopub/article/view/2191

Sungaidi, M. (2016). Wayang sebagai media penyiaran Islam: Studi atas strategi
dakwah Walisongo di Jawa. llmu Ushuluddin, 5(2), 201-234.

Ulum, K., & Za, M. A. S. (2019). Efektivitas wayang syadat sebagai media dakwah Islam
di Dusun Kembangbau Purwokerto Ngimbang Lamongan. Akademika, 13(01).

Vindalia, J. I., Siregar, I., & Ramli, S. (2022). Dakwah sunan kalijaga dalam peyebaran
agama Islam di Jawa tahun 1470 - 1580. Krinok: Jurnal Pendidikan Sejarah dan
Sejarah, 1(3), 17-25. https://doi.org/10.22437/krinok.v1i3.18085

Wibisana, B., & Herawati, N. (2018). Mengenal Wayang. Kalten: PT Intan Pariwara.

24



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(4), 10-25 elSSN: 3024-8140

Zakiyah, Ermita, Norma Hasanatul Magfiroh, and Nur Ikhsan Mahmudi Sarif. "Javanese
Islamic Moderation of Sunan Kalijogo, Harmonization of Islamic and Javanese
Teachings (Aggregation of Culture and Ideology)." Proceeding of International
Conference on Engineering, Technology, and Social Sciences (ICONETOS). Vol. 3.
No. 1. 2023. http://conferences.uin-
malang.ac.id/index.php/ICONETOS/article/view/2110

Zikri Ependi, M. (2021). Pendidikan Islam Melalui Kesenian Wayang Kulit Analisis
Pemikiran Sunan Kaljaga. UIN Raden Intan Lampung.

25



