
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)  eISSN: 3024-8140 

Volume 1, Issue 3, 2023 pp. 51-59     http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Fase penciptaan manusia menurut perspektif al-Qur’an 
dan Hadist  

 

Akhmad Ramadhani1*, Aqilah Fadiah Nugraha2  
1,2 Program Studi Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: * 210101110064@student.uin-malang.ac.id ; 210101110149@student.uin-malang.ac.id 
 

A B S T R A K 

Fase penciptaan manusia yang mana sebagai umat beragama sangat 
penting untuk kita mengetahui proses dan sejarah penciptaan manusia 
dari terciptanya manusia pertama Nabi Adam hingga keturunannya 
sampai saat ini. Penelitian ini menggunakan metode library research dan 
tafsir maudhu’i. Sehingga hasil yang diperoleh dari penelitian ini berupa 
artikel yang semoga bisa bermanfaat bagi umat. Ciptaan Allah yang tidak 
ada yang menandingi dari kesempurnaannya dibumi ini adalah manusia 
yang dianugerahi akal dan hati. Semua manusia dimuka bumi selain Nabi 
Adam dan Siti Hawa mereka terbentuk dari pertemuan air mani dan sel 

telur yang sudah matang yang setiap harinya berkembang hingga menjadi janin setelah melalui proses sesuai 
dengan tuntunan Rasulullah dalam menjalankan sunnahnhya yang berlangsung selama 120 hari dengan 3 
tahapan,empat puluh hari kesatu sebelum menjadi sempurna menjadi nutfah atau sperma, yang dilanjutkan 
empat puluh kedua yang berkembang menjadi ‘alaqah atau berbentuk segumpal darah, sehingga berbentuk 
segumpal daging pada empat puluh hari ketiga, yang kemudian malaikat meniup ruhnya atas izin Allah, 
sehingga terbentuklah dengan sempurna bentuk manusia. Nabi Adam yang merupakan manusia pertama 
yang tinggal dimuka bumi atas izin Allah pada akhirnya Allah tiupkan ruh kedalam tubuh Nabi Adam as. untuk 
bisa menjadi wujud manusia yang utuh dan sempurna.  

A B S T R A C T 

The phases of human creation in which as religious people it is very important for us to know the process 
and history of human creation from the creation of the first human Prophet Adam to his descendants to 
this day. This research uses the library research method and maudhu'i interpretation. So that the results 
obtained from this research are in the form of articles that hopefully can be useful for the people. Allah's 
creation, which has no equal to its perfection on this earth, is a human being who has been endowed with 
a mind and a heart. All humans on earth apart from the Prophet Adam and Siti Hawa, they are formed 
from the meeting of mature sperm and egg cells which develop every day to become fetuses after going 
through a process according to the guidance of the Prophet in carrying out the sunnahnhya which lasts 
for 120 days with 3 stages., forty the first day before it becomes perfect into a nutfah or sperm, followed 
by forty second which develops into an 'alaqah or in the form of a clot of blood. 

 

Pendahuluan  

Setelah Allah menciptakan malaikat dan alam semesta, selanjutnya atas kehendak-
Nya, bagi Allah manusia bisa dipercaya untuk menjadi penghuni serta dapat menjaga 
bumi dengan baik. Allah menciptakan makhluk sebaik-baiknya ciptaan dan yang paling 
sempurnadiantara yang lain. Karena yang menjadi pembeda antara makhluk yang 
lainnya adalah pemberian akal. 

Kata kunci: 
al-qur’an; manusia; 
penciptaan manusia 
 
Keywords: 
the qur’an; human;  the 
creation of human 
 
 
 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:210101110064@student.uin-malang.ac.id
mailto:210101110149@student.uin-malang.ac.id


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(3), 51-59   eISSN: 3024-8140 

52 
 

Konflik antara agama dan sains adalah hal yang relatif dibahas diblok barat yang 
berkedok sekularisme. Namun dalam agama Islam, hal tersebut justru sebaliknya, umat 
muslim acuh terhadap masalah ini dikarenakan Al-Qur'an dan Hadis sudah menjelaskan 
secara detail terkait permasalah ini sehingga tidak ada lagi keraguan terhadap ciptaan 
Allah SWT (Wahid, 2020). 

Misi yang selalu berkaitan dengan penciptaan manusia sudah termaktub secara 
jelas dalam Al-Qur’an. Manusia harus menjalankan 3 misi yang terkandung dalam Al-
Qur’an: misi utama ibadah dalam QS. Az-Zariyat ayat 56, misi yang keduadari segi fungsi 
yaitu manusia sebagai khalifah dalam QS. Al-Baqarah ayat 30, serta misi ketiga yang 
harus dilaksanakan oleh manusia yaitu dalam memakmurkan bumi yang ada dalam QS. 
Hud ayat 61. Selain melakukan pekerjaan dan kegiatan tertentu, manusia memiliki 
kedudukan unik yang menyadari akan keberadaan Allah saat baru dilahirkan.  

Tujuan penulisan artikel sebagai bahan ajaran dan pengetahuan terkait penciptaan 
manusia dari perspktif Al-Qur’an dan Hadis. Menurut Al-Qur'an, proses terjadinya 
manusia terbagi menjadi dua bagian. Tahap pertama berkaitan dengan peristiwa 
manusia pertama. Tahap kedua berkaitan dengan proses regenerasi dari manusia 
pertama yang ada dibumi. Al-Qur'an menjelaskan kejadian manusia pertama sebagai 
berikut: Proses awal, Allah menciptakan manusia (Adam), kemudian Allah menciptakan 
pasangan hidupnya (Siti Hawa) melalui bahan yang sama dengan Adam. Banyak 
keturunan dibumi ini yang lahir dari Nabi Adam dan Siti Hawa. Kedua, hal pertama yang 
Allah ciptakan adalah jasadnya, yang dibentuknya dari tanah. Ketiga, agar tubuh menjadi 
lengkap, kemudian Allah meniupkan ruh ke dalamnya jasadnya (RI, 2012). 

Pendekatan yang dilakukan untuk penelitian ini menggunakan metode Pustaka 
atau library research, yang berjenis penelitian kualitatif. Yang dimaksud pendekatan 
pustaka adalah bahan acuan maupun rujukan untuk mengolah dan mengumpulkan data 
dengan menggunakan literatur. Penelitian  ini  berusaha  menemukan jawaban tentang 
proses pembentukan manusia melalui  perspektif  Al-Qur’an  dan  Hadis.  Dalam  
menemukan ayat-ayat  yang pasti ada hubungan dengan proses pembentukan manusia 
pastinya memerlukan salah satu metode tafsir yang di gunakan, yaitu dengan metode 
tafsir Maudhu’i. Tafsir Maudlu’i atau tafsir tematik merupakan penelitian yang dilakukan 
dengan cara mengumpulkan dan mencari ayat-ayat dari berbagai surat yang relevan 
dengan penelitian  yang  dikaji, setelah itu asbabun nuzul di tertibkan sebisa mungkin 
yang kemudian aya-ayat tersebut terus dikuatkan melalui penjelasan maupun 
hubungannya dengan ayat yang lainnya. Kemudian ditutup dengan Menyusun jawaban 
berupa kesimpulan dari masalah yang sudah di bahas. Metode tafsir maudhu’I memiliki 
kelebihan dan kekurangan masing-masing serta terdapat perbedaan dalam 
pelaksanaannya (Yamani, 2015). 

Pembahasan  

Kamus Besar Bahasa Indonesia mengartikan kata sains dengan uji coba yang 
diperoleh dengan penelitian dan pengetahuan yang di dapat dari hasil observasi. Dalam 
sains sendiri fase manusia dibagi menjadi 3 fase.  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(3), 51-59   eISSN: 3024-8140 

53 
 

1. Fase zigot yaitu fase dimana pembuahan terjadi ketika sperma tunggal bertemu 
dengan sel telur atau biasa disebut konsepsi yang terjadi sampai akhir minggu 
kedua.  

2. Fase embrio yaitu fase dimana zigot terus berkembang dan bertumbuh terjadi 
pada saat akhir minggu kedua sampai akhir bulan kedua.  

3. Fase janin yaitu sudah berbentuk bayi dalam kandungan ibu yang terus 
berkembang dengan sempurna. Fase ini berlangsung mulai akhir bulan kedua 
sampai dengan kelahiran (Haviz, 2014). 

Proses penciptaan tersebut sebagaimana tersurat di dalam al-Qur’an, mulai dari asal-
usul diciptakannya manusia hingga perkembangan manusia di dalam rahim yang 
melibatkan tiga proses, yaitu: nutfah, organogenensis (meliputi pembentukan ‘alaqoh, 
mudhghah, dan pembentukan tulang dan otot) serta tahap perkembangan (Kiptiyah, 
2012). Menurut Al-qur’an konsep penciptaan manusia dalam surat Al-Mu’minun ayat 12-
14 yang berbunyi :  

نْ طِيْنٍ ۚ نْسَانَ مِنْ سُلٰلَةٍ م ِ كِيْنٍ  )١٢(وَلقَدَْ خَلقَْنَا الِْْ ثمَُّ خَلقَْناَ النُّطْفَةَ عَلقََةً فخََلَقْناَ الْعَلَقَةَ  ۖ   )١٣ (ثمَُّ جَعَلْنٰهُ نطُْفَةً فِيْ قرََارٍ مَّ

 )١٤(احَْسَنُ الْخٰلِقِيْنََۗ  مُضْغَةً فخََلقَْناَ الْمُضْغَةَ عِظٰمًا فَكَسَوْناَ الْعِظٰمَ لحَْمًا ثمَُّ انَْشَأنْٰهُ خَلْقًا اٰخَرََۗ فتَبَاَرَكَ اٰللُّ 

Artinya : “Dan sungguh, Kami telah menciptakan manusia dari saripati (berasal) dari 
tanah. Kemudian Kami menjadikannya air mani (yang disimpan) dalam tempat yang 
kokoh (rahim). Kemudian, air mani itu Kami jadikan sesuatu yang melekat, lalu sesuatu 
yang melekat itu Kami jadikan segumpal daging, dan segumpal daging itu Kami jadikan 
tulang belulang, lalu tulang belulang itu Kami bungkus dengan daging. Kemudian, Kami 
menjadikannya makhluk yang (berbentuk) lain. Mahasuci Allah, Pencipta yang paling 
baik.” 

 Disebutkan di dalam Tafsir Al-Misbah bahwa : kami bersumpah sesungguhnya 
manusia telah diciptakan seperti yang sudah terlihat bentuknya, yang awalnya berasal 
saripati dari tanah . Lalu kami jadikan saripati tersebut sebagai (nutfah) atau sejumlah 
sangat kecil cairan (sperma) yang tersimpan di dalam sebuah tempat disebut rahim. 
Kemudian (nutfah) tersebut dijadikan (‘alaqoh) atau segumpal darah, dan (‘alaqoh) di 
jadikan sebagai (mudghoh) segumpal daging. Kemudiam kami jadikan mudghoh 
tersebut tulang, kemudiaan tulang tadi dilapisi dengan daging yang akhirnya terciptalah 
makhluk yang disebut manusia (Shihab, 2002). 

 Tahapan yang pertama adalah sebuah awalan terciptanya seorang manusia. Ayat 
di atas berawalan dengan tsumma artinya adalah kemudian, jika dilafalkan hanya 
beberapa detik yang dibutuhkan. Fase penciptaan manusia dimulai saat nutfah tersebut 
masuk kedalam Rahim lalu menggantung dan menjadi ‘alaqah seperti yang sudah 
disebutkan dalam surat Al-Mu’minun “Kemudian kami jadikan ia saripati sebagai 
(nutfah) di dalam tempat yang kukuh. Lalu (nutfah) tersebut dijadikan sebagai (‘alaqah)” 
Dalam ayat ini rahim disebut dengan sebutan qarar makin atau tempat yang kukuh, 
memiliki makna sangat dalam. Apabila rahim ini bukanlah sebuah tempat yang dirasa 
kuat, maka (nutfah) sudah pasti tidak bisa berkembang dan bergantung juga mungkin 
tidak dikenal dengan sebutan (‘alaqah). Dikarenakan Rahim adalah suatu ruang yang 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(3), 51-59   eISSN: 3024-8140 

54 
 

sangat kokoh sebelum (nutfah) berkembang di situ. kemudian ketika (nutfah) sudah 
berada di dalam rahim, maka dipastikan (nutfah) bisa dan berkembang pada bagian 
dinding rahim yang kita kenal sebagai (‘alaqah) (Taufiq, 2006). 

Salah satu hadis yang relevan dan diriwayatkan oleh Imam Bukhori, sebagai berikut : 

 ِ ثنََا عَبْدُ اللَّّ ثنََا زَيْدُ بْنُ وَهْبٍ حَدَّ ثنََا الْْعَْمَشُ حَدَّ ثنََا أبَِي حَدَّ ثنََا عُمَرُ بْنُ حَفْصٍ حَدَّ ُ عَلَيْهِ  حَدَّ ِ صَلَّى اللَّّ ثنََا رَسُولُ اللَّّ حَدَّ
ادِقُ الْمَصْدُوقُ إِنَّ  هِ أرَْبَعِينَ يَوْمًا ثمَُّ يَكُونُ عَلَقَةً مِثلَْ ذَلِكَ ثمَُّ يَكُونُ مُضْغَةً وَسَلَّمَ وَهُوَ الصَّ أحََدَكُمْ يجُْمَعُ فِي بَطْنِ أمُ ِ

ُ إِلَيْهِ مَلَكًا بِأرَْبَعِ كَلِمَاتٍ فَيُكْتبَُ عَمَلُهُ وَأجََلُهُ وَرِزْقُهُ وَشَقِي   لِكَ ثمَُّ يَبْعَثُ اللَّّ
وحُ فإَِنَّ  أوَْ سَعِيمِثلَْ ذَ دٌ ثمَُّ ينُْفَخُ فِيهِ الرُّ

جُلَ لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أهَْلِ النَّارِ حَتَّى مَا يَكُونُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا إِلَّْ ذِرَاعٌ فَيَسْبقُِ عَلَيْهِ الْكِ  تاَبُ فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أهَْلِ الْجَنَّةِ فَيَدْخُلُ الرَّ
جُلَ لَيَعْ  مَلُ بِعَمَلِ أهَْلِ مَلُ بِعَمَلِ أهَْلِ الْجَنَّةِ حَتَّى مَا يَكُونُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا إِلَّْ ذِرَاعٌ فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْكِتاَبُ فَيَعْ الْجَنَّةَ وَإِنَّ الرَّ

 (٣٠٨٥)رواه البخاري :  النَّارِ فَيَدْخُلُ النَّارَ 

Telah memberi tahu kami 'Umar bin Hafsh telah memberi tahu kami ayahku telah 
memberi tahu kami Al A'masy telah memberi tahu kami Zaid bin Wahb telah memberi 
tahu kami 'Abdullah telah memberi tahu kami Rasulullah shallallahu 'alaihi wasallam 
dan dia adalah orang yang jujur dan berita yang dia sampaikan adalah benar : “Setiap 
kalian dikumpulkan dalam ciptaannya ketika berada di dalam perut ibunya selama 
empat puluh hari kemudian menjadi ‘alaqah (zigot) selama itu dan kemudian menjadi 
mudlghah (segumpal daging) selama itu kemudian Allah mengutus seorang malaikat 
yang diperintahkan dengan empat ketetapan (dan difirmankan kepadanya), tuliskan 
amalnya, rezekinya, kematiannya dan kesengsaraannya, dan kebahagiaannya 
kemudian ruh ditiup padanya, dan sungguh seseorang akan ada yang beramal dengan 
amal-amal penghuni neraka hingga tak ada jarak antara dirinya dengan neraka kecuali 
sejengkal saja lalu dia didahului oleh catatan (ketetapan taqdirnya) hingga dia beramal 
dengan amalan penghuni surga kemudian masuk surga, dan ada juga seseorang yang 
beramal dengan amal-amal penghuni surga hingga tak ada jarak antara dirinya dengan 
surga kecuali sejengkal saja, lalu dia didahului oleh catatan (ketetapan taqdirnya) 
hingga dia beramal dengan amalan penghuni neraka lalu dia masuk neraka.” (Halim & 
Nasution, 2020) 

Sedangkan menurut hadis yang diriwayatkan oleh sahabat Anas antara lain sebagai 
berikut : 

 ً حِم مَلَكًا، فيقول» :عن أنس بن مالك رضي الله عنه مرفوعا ِ مُضْغة،  :وكَّلَ اللهُ بالرَّ ِ عَلقَة، أيْ رب  ِ نطُْفة، أيْ رب  أيْ رب 

ِ، أذكرٌ أم أنثى، :فإذا أراد اللهُ أن يقضيَ خَلْقَها، قال أشقي  أم سعيدٌ، فما الرزق؟ فما الْجََل؟ فيكتب كذلك في بطن  أيْ رب 

ه  ]متفق عليه] – [صحيح]  .«أمُ ِ

“Sesungguhnya Allah telah mengutus seorang malaikat yang menjaga kandungan, 
kemudian dia berkata: “Wahai Tuhan-Nya Nuthfah, wahai Tuhan-Nya ‘alaqah, wahai 
Tuhan-Nya mudghah! Ya Tuhan, laki-laki atau perempuan? Sengsara atau bahagia? 
Bagaimana rezekinya? Bagaimana ajalnya? Dan semua itu akan ditulis saat diperut 
ibunya.”  

Dalam evolusi ilmu pengetahuan, makna hadis ini menjelaskan bahwa ada tiga 
fase dalam penciptaan manusia, yaitu mani, segumpal darah, dan segumpal daging, 
yang membutuhkan empat puluh hari dari setiap proses. (Taufiq, 2006).  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(3), 51-59   eISSN: 3024-8140 

55 
 

Kandungan Hadis diatas sebagai berikut : 

1. Salah satu Dzat yang dimiliki Allah adalah Maha Mengetahui apapun kehendaknya, 
tidak satupun makhluknya mengetahui hal tersebut.  

2. Tidak ada satupun manusia yang bisa memilih dirinya untuk masuk ke dalam surga 
ataupun neraka, tapi amal merekalah yang menentukan masuk surga ataupun 
neraka.  

3. Akhir kehidupan manusia bergantung pada amal terakhirnya, apakah husnul 
khotimah atau su’ul khotimah. 

4. Bersikap qona’ah dan sabar dalam menjalani hidup adalah beberapa hal yang harus 
dimiliki setiap muslim agar hati lebih tenang dan damai. 

5. Umur seseorang hanyalah Allah yang mengetahuinya. 

 Ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan proses pembetukan manusia selanjutnya 
adalah Q.S An-Nahl ayat 78 : 

رَ وَٱلْْفَْ  مْعَ وَٱلْْبَْصَٰ تِكُمْ لَْ تعَْلَمُونَ شَيْـًٔا وَجَعلََ لَكُمُ ٱلسَّ
هَٰ نۢ بطُُونِ أمَُّ ُ أخَْرَجَكُم م ِ  ـ دَِةَ ۙ لَعلََّكُمْ تشَْكُرُونوَٱللََّّ

Artinya : “Dan Allah mengeluarkan kamu dari perut ibumu dalam keadaan tidak 
mengetahui sesuatupun, dan Dia memberi kamu pendengaran, penglihatan dan hati, 
agar kamu bersyukur.” 

 Dalam ayat diatas poin pertama yang bisa diambil adalah potensi manusia. 
Manusia adalah makhluk Allah yang diciptakan mempunyai potensi, dapat di didik 
dengan baik dan dikembangkan. Berbagai potensi manusia seperti potensi sosial, 
potensi intelektual, potensi moral siap untuk diaktualisasikan dalam kehidupan sehari-
hari. Manusia terlahir di dunia ini pada awalnya memang tidak membawa dan tidak 
mengerti apapun. Meskipun pastinya Allah membekali kita dengan panca indera, tubuh 
yang sempurna, akal , hati, dan sebagainya. Potensi yang dimaksud disini dapat 
terealisasikan apabila manusia melakukan interaksi dengan sekitarnya, entah itu 
lingkungan alam maupun lingkungan sosial. Manusia melakukan interaksi dengan 
sekitarnya secara sedikit demi sedikit yang pada akhirnya transformasi pengetahuan 
yang dilakukan berlangsung secara terus- menerus. Hal ini disebutkan Allah dalam Q.S 
An-Nahl ayat 78, yang didalamnya terdapat berbagai potensi yang sudah dititipkan Allah 
seperti penglihatan, pendengaran, juga hati (Almahfuz, 2021). 

 Poin selanjutnya yang bisa kita ambil dalam surat An-Nahl ayat 78 tersebut adalah 
fitrah manusia. Fitrah sendiri adalah kata dari bahasa arab yang berarti sifat bawaan / 
sifat awal yang dimiliki manusia yang yang diberikan Tuhan. Fitrah juga bisa berarti sifat 
dasar yang dimiliki manusia. Manusia cenderung memiliki agama tauhid atau bisa 
diartikan dengan kecenderungan untuk meyakini kehadiran/ adanya dzat yang maha esa 
sebagai pencipta dan tuhan yang wajib dipercaya juga disembah. Fitrah disini adalah 
potensi yang sifatnya kompleks yang telah diberikan Allah untuk manusia sebagai 
keutamaan. Potensi yang dimaksud bersifat ruhaniyah seperti ruh, akal, jiwa, dan hati. 
Manusia juga dibekali potensi fisik yang berupa alat panca indera (Novan Ardy Wiyani, 
2012). 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(3), 51-59   eISSN: 3024-8140 

56 
 

 Sebanyak 28 kali disebutkan di dalam Al Quran kata fitrah dalam beberapa 
konteks, ada dalam konteks tentang keterangan langit dan bumi juga ada tentang 
manusia, entah itu pembicaraan tentang fitrah agama maupun fitrah penciptaan yang 
dimilikinya. Disebutkan seperti dalam ayat 30 Q.S Ar-Rum dibawah ini :  

ِ ٱلَّتىِ فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا ۚ لَْ تبَْدِيلَ لِخَلْقِ ٱ ينِ حَنِيفاً ۚ فِطْرَتَ ٱللََّّ كِنَّ أكَْثرََ ٱلنَّاسِ لَْ فأَقَِمْ وَجْهَكَ لِلد ِ ينُ ٱلْقَي ِمُ وَلَٰ لِكَ ٱلد ِ
ِ ۚ ذَٰ للََّّ

 يَعْلَمُونَ 

Artinya : “Maka hadapkanlah wajahmu dengan lurus kepada agama Allah; (tetaplah 
atas) fitrah Allah yang telah menciptakan manusia menurut fitrah itu. Tidak ada 
peubahan pada fitrah Allah. (Itulah) agama yang lurus; tetapi kebanyakan manusia tidak 
mengetahui.” 

 Surat Ar-Rum tersebut menyadarkan kita bahwa setiap manusia yang terlahir pasti 
membawa fitrah/potensi keagamaan yang benar. Sebenarnya setiap insan tidak bisa 
menghindari tetapi hal tersebut pasti ada juga yang tidak mengakuinya juga 
mengabaikan. Dalam Al-Qur’an manusia dipandang mempunyai lebih banyak potensi 
positif daripada potensi negatif. Karena pada hakikatnya setiap insan lebih mudah dalam 
melakukan kebaikan daripada keburukan. Ditambah lagi dengan konteks keagamaan 
yang berbicara bahwa manusia akan mendapatkan pahala dari perilaku terpuji yang 
dilakukannya dan akan mendapatkan siksa apabila berperilaku yang buruk dalam 
agamanya (Saefulah, n.d.). 

 Surat An-Nahl ayat 78 juga mengajarkan kita untuk bersyukur. Pada lafadz 
la’allakum tasykurun manusia diperintahkan untuk bersyukur atas apapun yang Allah 
sudah berikan kepada kita. Bersyukur bisa diartikan sebagai ucapan terima kasih. Kata 
syukur sendiri berarti terus ingat pada segala nikmat Tuhan. Syukur adalah sifat yang 
penuh dengan kebaikan karena rasa hormat dan pengagungan yang dilakukan, baik 
dimantapkan dengan hati maupun dilaksanakan dengan perbuatan. Bersyukur dan 
menerima atas apa yang sudah kita miliki dan kita lewati setiap hari secara terus-
menerus dapat membuat efektifitas dan totalitas terhadap apapun yang kita lakukan 
dan kita miliki. Hal seperti inilah yang mebuat kita dapat memperoleh kemanfaatan 
apabila kita sering bersyukur disertai dengan rasa ikhlas. Terutama kita harus terus 
mengucap syukur atas kesempurnaan yang telah diberikan Allah untuk kita. Allah 
menciptakan manusia tentunya sebagai makhluk yang penciptaannya paling sempurna. 
Allah juga menciptakan kita berakal dan menjadikan manusia sebagai khalifah yang 
diturunkan di bumi. Seperti dalam Al-Qur’an surat Al-Baqarah ayat 30 : 

ا۟ أتَجَْعلَُ فِيهَا مَن يفُْسِدُ فيِهَ  ئِكَةِ إنِ ىِ جَاعِلٌ فِى ٱلْْرَْضِ خَلِيفَةً   قَالوَُٰٓ
َٰٓ مَآَٰءَ وَنحَْنُ وَإذِْ قاَلَ رَبُّكَ لِلْمَلَٰ ا وَيَسْفِكُ ٱلد ِ نسَُب ِحُ (٣٠)

سُ لكََ   قَالَ إنِ ىَِٰٓ أعَْلَمُ مَا لَْ تعَْلَمُونَ   بحَِمْدِكَ وَنقُدَ ِ

Artinya : “Ingatlah ketika Tuhanmu berfirman kepada para Malaikat: "Sesungguhnya 
Aku hendak menjadikan seorang khalifah di muka bumi". Mereka berkata: "Mengapa 
Engkau hendak menjadikan (khalifah) di bumi itu orang yang akan membuat kerusakan 
padanya dan menumpahkan darah, padahal kami senantiasa bertasbih dengan memuji 
Engkau dan mensucikan Engkau?" Tuhan berfirman: "Sesungguhnya Aku mengetahui 
apa yang tidak kamu ketahui."  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(3), 51-59   eISSN: 3024-8140 

57 
 

 Pada ayat ini dijelaskan bahwa (Shihab, 2002), para malaikat sedang bertanya 
kepada Allah atas tujuan Allah menjadikan seorang khalifah di bumi sedangkan malaikat 
pun terus bertanya – tanya karena khalifah diciptakan bukankah hanya akan membuat 
kerusakan padahal malaikatlah yang senantiasa bertasbih dengan memuji Allah. Lalu 
Allah menjawab pertanyaan yang diucapkan malaikat dengan kalimat "Sesungguhnya 
Aku mengetahui apa yang tidak kamu ketahui.” Kemudian Allah menciptakan nabi adam 
berasal dari permukaan bumi yaitu dari segumpal tanah, lalu Allah menyempurnakan 
nabi adam dengan meniupkan roh kepadanya dan menjadikan segumpal tanah tersebut 
menjadi mahkluk hidup bernama manusia yang awalnya adalah segumpal tanah 
(Permatasari, 2009). 

 Tak hanya manusia sebelum itu Allah juga sudah menciptakan langit, bumi, 
malaikat, jin dan lain sebagainya. Mereka kemudian menyebar dan menyembah Allah di 
bumi. Tetapi saat jin tau rencana Allah , bangsa jin mulai tidak terima karena merasa 
dirinya paling mulia. Khalifah yang dimaksud disini adalah nabi adam (Anas, 2020). Nabi 
adam dijadikan khalifah oleh Allah dimaksudkan untuk menjalankan perintah Allah dan 
menjauhi larangannya.  

 Pada ayat ini diartikan bahwa Allah mengutarakan rencana-Nya kepada malaikat 
sebagai bentuk musyawarah atau disebut sebagai pengagungan kepada sebuah dzat 
yang akan Allah ciptakan. Sedangkan jawaban Allah atas pertanyaan mailakat dimaknai 
sebagai hikmah bahwa diciptakannya manusia itu untuk lebihnya kebaikan, sedangkan 
jika manusia diperkirakan akan meninggalkan kebaikan yang banyak sebab hanya ada 
sedikit keburukannya, maka seperti itulah contoh keburukan yang begitu besar.  

Sedangkan menurut hadis yang diriwayatkan oleh Imam Muslim no. 4782 sebagai 
berikut : 

دُ بْنُ  ثنََا مُحَمَّ ثنََا سُفْيَانُ بْنُ عُيَيْنَةَ  حَدَّ ِ بْنِ نُمَيْرٍ وَزُهَيْرُ بْنُ حَرْبٍ وَاللَّفْظُ لِْبْنِ نُمَيْرٍ قَالَْ حَدَّ عَنْ عَمْرِو بْنِ دِينَارٍ عَبْدِ اللَّّ
ُ عَلَيْهِ وَ  فَيْلِ عَنْ حُذَيْفَةَ بْنِ أسَِيدٍ يَبْلُغُ بِهِ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّّ سَلَّمَ قَالَ يَدْخُلُ الْمَلَكُ عَلىَ النُّطْفَةِ بَعْدَ مَا تسَْتقَِرُّ عَنْ أبَِي الطُّ

ِ أشََقِي  أوَْ سَعِيدٌ فَيُكْتبََانِ فَيَ  حِمِ بِأرَْبَعِينَ أوَْ خَمْسَةٍ وَأرَْبَعِينَ لَيْلَةً فَيَقوُلُ يَا رَب  ِ أذََكَرٌ أوَْ أنُْثىَ فَيكُْتبََانِ فِي الرَّ قوُلُ أيَْ رَب 
حُفُ فَلََ يزَُادُ فِيهَا وَلَْ ينُْقَصُ وَيُ   (٤٧٨٢) رواه المسلم :    كْتبَُ عَمَلُهُ وَأثَرَُهُ وَأجََلُهُ وَرِزْقُهُ ثمَُّ تطُْوَى الصُّ

Menurut Muhammad bin 'Abdullah bin Numair dan Zuhair bin Harb, lafazh ini adalah 
milik Ibnu Numair. Setelah memberi tahu kami Sufyan bin 'Uyainah dari 'Amru bin Dinar 
dari Abu Ath Thufail dari Hudzaifah bin Asid dari Nabi Shallallahu 'alaihi wasallam, dia 
berkata: “Sesungguhnya malaikat akan datang ke nutfah yang telah tinggal di dalam 
rahim selama empat puluh atau empat puluh lima malam sambil berkata: 'Wahai 
Tuhanku, akankah dia Salah satu dari keduanya, tindakannya, usia, kematian, dan 
rezekinya semuanya ditentukan. Yang kemudian ketentuan tersebut dilipat tanpa 
penambahan atau pengurangan lagi.” 

 Hadis diatas menjelaskan secara singkat proses penciptaan manusia dari segi Al-
Qur’an dan Hadis, meskipun pembahasannya hanya gambaran secara umum. Tapi, 
penjelasan ini menjelaskan tentang penetapan waktu dalam proses penciptaan 
manusia, yang terbagi menjadi dua, yakni: 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(3), 51-59   eISSN: 3024-8140 

58 
 

 Pertama, setiap manusia yang diciptakan sudah pasti tertulis tentang rezeki, ajal, 
nasib baik dan buruknya. 

 Kedua, peniupan roh di dalamnya. Menurut hadits, kedua kesulitan tersebut 
ditentukan saat janin berusia 120 hari. Allah akan mengirimkan rohnya jika sudah 
memasuki usianya. Hadis ini menjelaskan tentang peningkatan kualitas janin dalam masa 
transisinya yang ditiupkan roh kedalam tubuhnya. 

 Salah satu kekuasaan Allah yang Maha Mengetahui atas takdir dari makhluknya, 
yang sudah Allah tetapkan dalam QS. Al-Qamar ayat 49: 

هُ بقِدََرٍ     إنَِّا كُلَّ شَىْءٍ خَلقَْنَٰ

Artinya :“Sesungguhnya Kami telah menciptakan segala sesuatu sesuai dengan ukuran.” 

Salah satu malaikat yang diutus oleh Allah untuk menentukan takdirnya atas 
kehendak Allah, maka Allah akan menetapkannya. Dan Allah sudah menetapkan batas-
batas bagi mereka diawal kehidupan agar hidupnya lebih tertata. Para malaikat tahu saat 
itu juga sebab Allah telah mengungkapkan kepada mereka nasib makhluk sebelum hal 
itu terjadi. Jika sudah terjadi dan keputusan sudah dibuat, takdir muncul dari ciri-ciri gaib. 
Berdasarkan hakikat syari’ah, sehingga tidak ada manusia yang lahir tanpa takdir, karena 
ruh yang ditiup oleh malaikat atas utusan Allah, meliputi rezeki, amal, kematian, dan 
nasib. 

 Hadis sahih yang sudah terakui kebenarannya ini dengan tegas menjelaskan kalau 
Allah memilih wakil-Nya dari barisan malaikat untuk menetapkan takdir janin setelah 
berusia 4 bulan memperlihatkan nasib orang tersebut dengan lengkap saat dalam 
kandungan ibunya. Dengan maksud agar bisa menjaga diri yang nantinya akan tumbuh 
dan berkembang dalam menjalani kehidupan hingga kembali lagi ke liang lahat. (Wahid, 
2020). 

Kesimpulan  

Diciptakannya manusia oleh Allah yang awalnya dari saripati tanah. Lalu Allah 
menjadikan saripati tersebut sebagai nutfah atau sejumlah sangat kecil cairan (sperma) 
yang tersimpan di sebuah tempat yang disebut rahim. Kemudian (nutfah) tersebut 
dijadikan ‘alaqoh / segumpal darah, dan ‘alaqoh dijadikan sebagai mudghoh (segumpal 
daging). Kemudian menjadikan mudghoh tersebut tulang-tulang, kemudian lapisan 
tulang-tulang tadi terlapisi dengan daging yang akhirnya terciptalah makhluk yang 
disebut manusia. 

 Sesuai dengan perspektif Al-Qur’an dan hadist yang sudah dijelaskan bahwa 
manusia di ciptakan pasti mempunyai fitrah/ potensi diri. Manusia adalah salah satu 
makhluk Allah yang diciptakan mempunyai potensi yang dapat di didik dengan baik dan 
dikembangkan. Berbagai potensi manusia seperti potensi sosial, potensi intelektual, 
potensi moral siap untuk diaktualisasikan dalam kehidupan sehari-hari. Disamping itu 
manusia juga diperintah untuk bersyukur. Bersyukur dan menerima atas apa yang sudah 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(3), 51-59   eISSN: 3024-8140 

59 
 

kita miliki dan kita lewati setiap hari secara terus-menerus dapat membuat efektifitas 
dan totalitas terhadap apapun yang kita lakukan dan kita miliki.  

Hadis diatas menjelaskan secara singkat proses penciptaan manusia dari segi Al-
Qur’an dan Hadis, meskipun pembahasannya hanya gambaran secara umum. Tapi, 
penjelasan ini menjelaskan tentang penetapan waktu dalam proses penciptaan 
manusia. Berdasarkan hakikat syari’ah, sehingga tidak ada manusia yang lahir tanpa 
takdir, karena ruh yang ditiup oleh malaikat atas utusan Allah, meliputi rezeki, amal, 
kematian, dan nasib. 

Daftar Pustaka  

Al-Qur’an dan Terjemahnya. (2016). Jakarta: Kementerian Agama RI. 
Almahfuz. (2021). Konsep Penciptaan Manusia Dan Reproduksi Meneurut Al-Qur’an. 

Rusydiah, 2(1), 26–49. 
Anas, K. (2020). Qashas qur ’ ā n ī dalam tafsir al-Baqarah KH Zaini Mun’ im : “ Telaah 

kisah penciptaan nabi Adam sebagai khalīfah ” Khoirul Anas UIN Sunan Ampel , 
Surabaya , Jawa Timur , Indonesia. Mushaf: Jurnal Tafsir Berwawasan Keindonesiaan, 
1(1), 179–201. 

Febriliyanti, Fitri. 2018. Proses Penciptaan Manusia Dalam Perspektif Hadis. Skripsi Sarjana 
, Universitas Islam Negeri Sultan Maulana Hasanuddin.  

Halim, A., & Nasution. (2020). Embriologi Manusia dalam Perspektif Al-Qur’an. 
Haviz, M. (2014). Konsep Dasar Embriologi: Tinjauan Teoretis. Sainstek : Jurnal Sains Dan 

Teknologi, 6(1), 96–101. 
Kiptiyah, Kiptiyah (2012) Embriologi dalam al-Qur'an: Kajian pada proses penciptaan 

manusia. UIN-Maliki Press, Malang. ISBN 978-602-958-444-8. http://repository.uin-
malang.ac.id/1382/ 

Novan Ardy Wiyani. (2012). Ilmu Pendidikan Islam. Ar-Ruzz Media. 
Permatasari, E. (2009). Potensi Manusia dalam Surah al Baqarah ayat 30-39 dan 

Implikasinya dalam Pendidikan Islam. 
Saefulah. (2012).  Psikologi Perkembangan dan Pendidikan. Saefullah. Psikologi 

Perkembangan dan Pendidikan. Bandung: CV Pustaka Setia. 
 
Shihab, M. Q. (2002). Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an (8th ed.). 

Lentera Hati. 
Taufiq, M. I. (2006). Dalil Anfus Al-Qur’an dan Alam Embriologi. PT. Tiga Serangkai Pustaka 

Mandiri. 
Wahid, M. A. (2020). Teori Mengenai Penciptaan Manusia Dalam Hadis Nabi; Kajian 

Ma’Anil Hadis. Tahdis: Jurnal Kajian Ilmu Al-Hadis, 10(2), 173–189. 
https://doi.org/10.24252/tahdis.v10i2.12462 

Yamani, T. M. (2015). Memahami Al-Qur'an dengan Metode Tafsir Maudhu'i. Jurnal 
Pendidikan Agama Islam Vol.1 No. 2 Januari -  Juni 2015. https://ejournal.uin-
malang.ac.id/index.php/jpai/article/view/3352/5163 

 


