Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elSSN: 3024-8140
Volume 1, Issue 3, 2023 pp. 51-59 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Fase penciptaan manusia menurut perspektif al-Qur’an
dan Hadist

Akhmad Ramadhani'*, Aqilah Fadiah Nugraha?
»?Program Studi Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: * 210101110064 @student.uin-malang.ac.id ; 210101110149@student.uin-malang.ac.id

ABSTRAK

Fase penciptaan manusia yang mana sebagai umat beragama sangat
penting untuk kita mengetahui proses dan sejarah penciptaan manusia
dari terciptanya manusia pertama Nabi Adam hingga keturunannya
sampadi saat ini. Penelitian ini menggunakan metode library research dan
tafsir maudhu’i. Sehingga hasil yang diperoleh dari penelitian ini berupa
artikel yang semoga bisa bermanfaat bagi umat. Ciptaan Allah yang tidak
ada yang menandingi dari kesempurnaannya dibumi ini adalah manusia
yang dianugerahi akal dan hati. Semua manusia dimuka bumi selain Nabi
Adam dan Siti Hawa mereka terbentuk dari pertemuan air mani dan sel
telur yang sudah matang yang setiap harinya berkembang hingga menjadi janin setelah melalui proses sesuai
dengan tuntunan Rasulullah dalam menjalankan sunnahnhya yang berlangsung selama 120 hari dengan 3
tahapan,empat puluh hari kesatu sebelum menjadi sempurna menjadi nutfah atau sperma, yang dilanjutkan
empat puluh kedua yang berkembang menjadi ‘alagah atau berbentuk segumpal darah, sehingga berbentuk
segumpal daging pada empat puluh hari ketiga, yang kemudian malaikat meniup ruhnya atas izin Allah,
sehingga terbentuklah dengan sempurna bentuk manusia. Nabi Adam yang merupakan manusia pertama
yang tinggal dimuka bumi atas izin Allah pada akhirnya Allah tiupkan ruh kedalam tubuh Nabi Adam as. untuk
bisa menjadi wujud manusia yang utuh dan sempurna.

Kata kunci:
al-qur’an; manusia;
penciptaan manusia

Keywords:
the qur’an; human; the
creation of human

ABSTRACT

The phases of human creation in which as religious people it is very important for us to know the process
and history of human creation from the creation of the first human Prophet Adam to his descendants to
this day. This research uses the library research method and maudhu'i interpretation. So that the results
obtained from this research are in the form of articles that hopefully can be useful for the people. Allah's
creation, which has no equal to its perfection on this earth, is a human being who has been endowed with
a mind and a heart. All humans on earth apart from the Prophet Adam and Siti Hawa, they are formed
from the meeting of mature sperm and egg cells which develop every day to become fetuses after going
through a process according to the guidance of the Prophet in carrying out the sunnahnhya which lasts
for 120 days with 3 stages., forty the first day before it becomes perfect into a nutfah or sperm, followed
by forty second which develops into an 'alagah or in the form of a clot of blood.

Pendahuluan

Setelah Allah menciptakan malaikat dan alam semesta, selanjutnya atas kehendak-
Nya, bagi Allah manusia bisa dipercaya untuk menjadi penghuni serta dapat menjaga
bumi dengan baik. Allah menciptakan makhluk sebaik-baiknya ciptaan dan yang paling
sempurnadiantara yang lain. Karena yang menjadi pembeda antara makhluk yang
lainnya adalah pemberian akal.

@ ®® @ This is an open access article under the CC BY-INC-SA license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik 1brabim Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:210101110064@student.uin-malang.ac.id
mailto:210101110149@student.uin-malang.ac.id

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(3), 51-59 elSSN: 3024-8140

Konflik antara agama dan sains adalah hal yang relatif dibahas diblok barat yang
berkedok sekularisme. Namun dalam agama Islam, hal tersebut justru sebaliknya, umat
muslim acuh terhadap masalah ini dikarenakan Al-Qur'an dan Hadis sudah menjelaskan
secara detail terkait permasalah ini sehingga tidak ada lagi keraguan terhadap ciptaan
Allah SWT (Wahid, 2020).

Misi yang selalu berkaitan dengan penciptaan manusia sudah termaktub secara
jelas dalam Al-Qur’an. Manusia harus menjalankan 3 misi yang terkandung dalam Al-
Qur’an: misi utama ibadah dalam QS. Az-Zariyat ayat 56, misi yang keduadari segi fungsi
yaitu manusia sebagai khalifah dalam QS. Al-Bagarah ayat 30, serta misi ketiga yang
harus dilaksanakan oleh manusia yaitu dalam memakmurkan bumi yang ada dalam QS.
Hud ayat 61. Selain melakukan pekerjaan dan kegiatan tertentu, manusia memiliki
kedudukan unik yang menyadari akan keberadaan Allah saat baru dilahirkan.

Tujuan penulisan artikel sebagai bahan ajaran dan pengetahuan terkait penciptaan
manusia dari perspktif Al-Qur’an dan Hadis. Menurut Al-Qur'an, proses terjadinya
manusia terbagi menjadi dua bagian. Tahap pertama berkaitan dengan peristiwa
manusia pertama. Tahap kedua berkaitan dengan proses regenerasi dari manusia
pertama yang ada dibumi. Al-Qur'an menjelaskan kejadian manusia pertama sebagai
berikut: Proses awal, Allah menciptakan manusia (Adam), kemudian Allah menciptakan
pasangan hidupnya (Siti Hawa) melalui bahan yang sama dengan Adam. Banyak
keturunan dibumi ini yang lahir dari Nabi Adam dan Siti Hawa. Kedua, hal pertama yang
Allah ciptakan adalah jasadnya, yang dibentuknya dari tanah. Ketiga, agar tubuh menjadi
lengkap, kemudian Allah meniupkan ruh ke dalamnya jasadnya (RI, 2012).

Pendekatan yang dilakukan untuk penelitian ini menggunakan metode Pustaka
atau library research, yang berjenis penelitian kualitatif. Yang dimaksud pendekatan
pustaka adalah bahan acuan maupun rujukan untuk mengolah dan mengumpulkan data
dengan menggunakan literatur. Penelitian ini berusaha menemukan jawaban tentang
proses pembentukan manusia melalui perspektif Al-Qur'an dan Hadis. Dalam
menemukan ayat-ayat yang pasti ada hubungan dengan proses pembentukan manusia
pastinya memerlukan salah satu metode tafsir yang di gunakan, yaitu dengan metode
tafsir Maudhu’i. Tafsir Maudlu’i atau tafsir tematik merupakan penelitian yang dilakukan
dengan cara mengumpulkan dan mencari ayat-ayat dari berbagai surat yang relevan
dengan penelitian yang dikaji, setelah itu asbabun nuzul di tertibkan sebisa mungkin
yang kemudian aya-ayat tersebut terus dikuatkan melalui penjelasan maupun
hubungannya dengan ayat yang lainnya. Kemudian ditutup dengan Menyusun jawaban
berupa kesimpulan dari masalah yang sudah di bahas. Metode tafsir maudhu’l memiliki
kelebihan dan kekurangan masing-masing serta terdapat perbedaan dalam
pelaksanaannya (Yamani, 2015).

Pembahasan
Kamus Besar Bahasa Indonesia mengartikan kata sains dengan uji coba yang

diperoleh dengan penelitian dan pengetahuan yang di dapat dari hasil observasi. Dalam
sains sendiri fase manusia dibagi menjadi 3 fase.

52



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(3), 51-59 elSSN: 3024-8140

1. Fase zigot yaitu fase dimana pembuahan terjadi ketika sperma tunggal bertemu
dengan sel telur atau biasa disebut konsepsi yang terjadi sampai akhir minggu
kedua.

2.  Fase embrio yaitu fase dimana zigot terus berkembang dan bertumbuh terjadi
pada saat akhir minggu kedua sampai akhir bulan kedua.

3.  Fasejanin yaitu sudah berbentuk bayi dalam kandungan ibu yang terus
berkembang dengan sempurna. Fase ini berlangsung mulai akhir bulan kedua
sampai dengan kelahiran (Haviz, 2014).

Proses penciptaan tersebut sebagaimana tersurat di dalam al-Qur’an, mulai dari asal-
usul diciptakannya manusia hingga perkembangan manusia di dalam rahim yang
melibatkan tiga proses, yaitu: nutfah, organogenensis (meliputi pembentukan ‘alaqoh,
mudhghah, dan pembentukan tulang dan otot) serta tahap perkembangan (Kiptiyah,
2012). Menurut Al-qur’an konsep penciptaan manusia dalam surat Al-Mu’minun ayat 12-
14 yang berbunyi :

uw\ummuusuh (W)u..s.aﬁ)auauhmﬁ(sV)‘u..hwuxuwum\z\mhm,
(\i)u.mhﬂw\m\dJMﬁ\uhMM\yuﬂeu\thw\m&M

Artinya : “Dan sungguh, Kami telah menciptakan manusia dari saripati (berasal) dari
tanah. Kemudian Kami menjadikannya air mani (yang disimpan) dalam tempat yang
kokoh (rahim). Kemudian, air mani itu Kami jadikan sesuatu yang melekat, lalu sesuatu
yang melekat itu Kami jadikan segumpal daging, dan segumpal daging itu Kami jadikan
tulang belulang, lalu tulang belulang itu Kami bungkus dengan daging. Kemudian, Kami
menjadikannya makhluk yang (berbentuk) lain. Mahasuci Allah, Pencipta yang paling
baik.”

Disebutkan di dalam Tafsir Al-Misbah bahwa : kami bersumpah sesungguhnya
manusia telah diciptakan seperti yang sudah terlihat bentuknya, yang awalnya berasal
saripati dari tanah . Lalu kami jadikan saripati tersebut sebagai (nutfah) atau sejumlah
sangat kecil cairan (sperma) yang tersimpan di dalam sebuah tempat disebut rahim.
Kemudian (nutfah) tersebut dijadikan (‘alagoh) atau segumpal darah, dan (‘alagoh) di
jadikan sebagai (mudghoh) segumpal daging. Kemudiam kami jadikan mudghoh
tersebut tulang, kemudiaan tulang tadi dilapisi dengan daging yang akhirnya terciptalah
makhluk yang disebut manusia (Shihab, 2002).

Tahapan yang pertama adalah sebuah awalan terciptanya seorang manusia. Ayat
di atas berawalan dengan tsumma artinya adalah kemudian, jika dilafalkan hanya
beberapa detik yang dibutuhkan. Fase penciptaan manusia dimulai saat nutfah tersebut
masuk kedalam Rahim lalu menggantung dan menjadi ‘alagah seperti yang sudah
disebutkan dalam surat Al-Mu’minun “Kemudian kami jadikan ia saripati sebagai
(nutfah) di dalam tempat yang kukuh. Lalu (nutfah) tersebut dijadikan sebagai (‘alagah)”
Dalam ayat ini rahim disebut dengan sebutan qarar makin atau tempat yang kukuh,
memiliki makna sangat dalam. Apabila rahim ini bukanlah sebuah tempat yang dirasa
kuat, maka (nutfah) sudah pasti tidak bisa berkembang dan bergantung juga mungkin
tidak dikenal dengan sebutan (‘alagah). Dikarenakan Rahim adalah suatu ruang yang

53



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(3), 51-59 elSSN: 3024-8140

sangat kokoh sebelum (nutfah) berkembang di situ. kemudian ketika (nutfah) sudah
berada di dalam rahim, maka dipastikan (nutfah) bisa dan berkembang pada bagian
dinding rahim yang kita kenal sebagai (‘alaqah) (Taufiqg, 2006).

Salah satu hadis yang relevan dan diriwayatkan oleh Imam Bukhori, sebagai berikut :

m&:u\uLau\JyJLuuu\wuumjquuuMY\mu@\muwwﬁuu
Gk (s 20 b L ddle uﬁeahyuMJ‘M‘uhuﬁeuasmu‘djm‘c“ﬂ‘ﬁseﬁw

Ul.& 3}!@@4434M3\@u3@)J3M;\3MMuwserlShU\u\mydhdu
damm‘&\dwdwuhﬁ\wM&\JJY\L@HJM‘JJ&U"AAJN\&\MMJAJJ‘
J&\d&ad&.\ﬁuhﬁiwM&\JAY\LQMJMUJSALAUAMQ&\MMJA}\0\344;3\
(Y‘ Ao J\A.\.“ aUJ) JL\J\ JA.A.\& JL\J\

\'i

Telah memberi tahu kami 'Umar bin Hafsh telah memberi tahu kami ayahku telah
memberi tahu kami Al A'masy telah memberi tahu kami Zaid bin Wahb telah memberi
tahu kami 'Abdullah telah memberi tahu kami Rasulullah shallallahu 'alaihi wasallam
dan dia adalah orang yang jujur dan berita yang dia sampaikan adalah benar: “Setiap
kalian dikumpulkan dalam ciptaannya ketika berada di dalam perut ibunya selama
empat puluh hari kemudian menjadi ‘alagah (zigot) selama itu dan kemudian menjadi
mudIighah (segumpal daging) selama itu kemudian Allah mengutus seorang malaikat
yang diperintahkan dengan empat ketetapan (dan difirmankan kepadanya), tuliskan
amalnya, rezekinya, kematiannya dan kesengsaraannya, dan kebahagiaannya
kemudian ruh ditiup padanya, dan sungguh seseorang akan ada yang beramal dengan
amal-amal penghuni neraka hingga tak ada jarak antara dirinya dengan neraka kecuali
sejengkal saja lalu dia didahului oleh catatan (ketetapan taqdirnya) hingga dia beramal
dengan amalan penghuni surga kemudian masuk surga, dan ada juga seseorang yang
beramal dengan amal-amal penghuni surga hingga tak ada jarak antara dirinya dengan
surga kecuali sejengkal saja, lalu dia didahului oleh catatan (ketetapan taqdirnya)
hingga dia beramal dengan amalan penghuni neraka lalu dia masuk neraka.” (Halim &
Nasution, 2020)

Sedangkan menurut hadis yang diriwayatkan oleh sahabat Anas antara lain sebagai
berikut :

cw&;u‘é‘ c% ‘,;U(.ﬁ‘ cw&;ué‘:dﬁ,}é‘@Pjn-)x\“&3:<<&ﬁf¢ﬂ‘¢bJ&u&w\Cﬁ
Oy (8 A8 Cagd TUAY) Lad €550 Lad e af AGT ¢ AT ol 383 G ol OB (gRI uday o A ) 10
[4de (3] - [uawan, [44)

“Sesungguhnya Allah telah mengutus seorang malaikat yang menjaga kandungan,
kemudian dia berkata: “Wahai Tuhan-Nya Nuthfah, wahai Tuhan-Nya ‘alagah, wahai
Tuhan-Nya mudghah! Ya Tuhan, laki-laki atau perempuan? Sengsara atau bahagia?
Bagaimana rezekinya? Bagaimana ajalnya? Dan semua itu akan ditulis saat diperut
ibunya.”

Dalam evolusi ilmu pengetahuan, makna hadis ini menjelaskan bahwa ada tiga
fase dalam penciptaan manusia, yaitu mani, segumpal darah, dan segumpal daging,
yang membutuhkan empat puluh hari dari setiap proses. (Taufig, 2006).

54



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(3), 51-59 elSSN: 3024-8140

Kandungan Hadis diatas sebagai berikut :

1. Salah satu Dzat yang dimiliki Allah adalah Maha Mengetahui apapun kehendaknya,
tidak satupun makhluknya mengetahui hal tersebut.

2. Tidak ada satupun manusia yang bisa memilih dirinya untuk masuk ke dalam surga
ataupun neraka, tapi amal merekalah yang menentukan masuk surga ataupun
neraka.

3. Akhir kehidupan manusia bergantung pada amal terakhirnya, apakah husnul
khotimah atau su’ul khotimah.

4. Bersikap qona’ah dan sabar dalam menjalani hidup adalah beberapa hal yang harus
dimiliki setiap muslim agar hati lebih tenang dan damai.

5. Umur seseorang hanyalah Allah yang mengetahuinya.

Ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan proses pembetukan manusia selanjutnya
adalah Q.S An-Nahl ayat 78 :

34%% 0 fb T @ LAEST . o) oESTL o8 ¢ s 8% cp s - yzoon G S3T0m G efwldl . 48 hu &o 3T a7
G985 Al SX8Y1 5 il § el AT Jad s L () galad ¥ aSigal ¢ shay (4 aSa A0 g

Artinya : “Dan Allah mengeluarkan kamu dari perut ibumu dalam keadaan tidak
mengetahui sesuatupun, dan Dia memberi kamu pendengaran, penglihatan dan hati,
agar kamu bersyukur.”

Dalam ayat diatas poin pertama yang bisa diambil adalah potensi manusia.
Manusia adalah makhluk Allah yang diciptakan mempunyai potensi, dapat di didik
dengan baik dan dikembangkan. Berbagai potensi manusia seperti potensi sosial,
potensi intelektual, potensi moral siap untuk diaktualisasikan dalam kehidupan sehari-
hari. Manusia terlahir di dunia ini pada awalnya memang tidak membawa dan tidak
mengerti apapun. Meskipun pastinya Allah membekali kita dengan panca indera, tubuh
yang sempurna, akal , hati, dan sebagainya. Potensi yang dimaksud disini dapat
terealisasikan apabila manusia melakukan interaksi dengan sekitarnya, entah itu
lingkungan alam maupun lingkungan sosial. Manusia melakukan interaksi dengan
sekitarnya secara sedikit demi sedikit yang pada akhirnya transformasi pengetahuan
yang dilakukan berlangsung secara terus- menerus. Hal ini disebutkan Allah dalam Q.S
An-Nahl ayat 78, yang didalamnya terdapat berbagai potensi yang sudah dititipkan Allah
seperti penglihatan, pendengaran, juga hati (Almahfuz, 2021).

Poin selanjutnya yang bisa kita ambil dalam surat An-Nahl ayat 78 tersebut adalah
fitrah manusia. Fitrah sendiri adalah kata dari bahasa arab yang berarti sifat bawaan /
sifat awal yang dimiliki manusia yang yang diberikan Tuhan. Fitrah juga bisa berarti sifat
dasar yang dimiliki manusia. Manusia cenderung memiliki agama tauhid atau bisa
diartikan dengan kecenderungan untuk meyakini kehadiran/ adanya dzat yang maha esa
sebagai pencipta dan tuhan yang wajib dipercaya juga disembah. Fitrah disini adalah
potensi yang sifatnya kompleks yang telah diberikan Allah untuk manusia sebagai
keutamaan. Potensi yang dimaksud bersifat ruhaniyah seperti ruh, akal, jiwa, dan hati.
Manusia juga dibekali potensi fisik yang berupa alat panca indera (Novan Ardy Wiyani,
2012).

55



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(3), 51-59 elSSN: 3024-8140

Sebanyak 28 kali disebutkan di dalam Al Quran kata fitrah dalam beberapa
konteks, ada dalam konteks tentang keterangan langit dan bumi juga ada tentang
manusia, entah itu pembicaraan tentang fitrah agama maupun fitrah penciptaan yang
dimilikinya. Disebutkan seperti dalam ayat 30 Q.S Ar-Rum dibawah ini :

9 ol 0 Gl AT G U1 1A (s Y gl Gl b T T gl s ol i i
Ssaba

Artinya : “Maka hadapkanlah wajahmu dengan lurus kepada agama Allah; (tetaplah
atas) fitrah Allah yang telah menciptakan manusia menurut fitrah itu. Tidak ada
peubahan pada fitrah Allah. (Itulah) agama yang lurus; tetapi kebanyakan manusia tidak
mengetahui.”

Surat Ar-Rum tersebut menyadarkan kita bahwa setiap manusia yang terlahir pasti
membawa fitrah/potensi keagamaan yang benar. Sebenarnya setiap insan tidak bisa
menghindari tetapi hal tersebut pasti ada juga yang tidak mengakuinya juga
mengabaikan. Dalam Al-Qur’an manusia dipandang mempunyai lebih banyak potensi
positif daripada potensi negatif. Karena pada hakikatnya setiap insan lebih mudah dalam
melakukan kebaikan daripada keburukan. Ditambah lagi dengan konteks keagamaan
yang berbicara bahwa manusia akan mendapatkan pahala dari perilaku terpuji yang
dilakukannya dan akan mendapatkan siksa apabila berperilaku yang buruk dalam
agamanya (Saefulah, n.d.).

Surat An-Nahl ayat 78 juga mengajarkan kita untuk bersyukur. Pada lafadz
la’allakum tasykurun manusia diperintahkan untuk bersyukur atas apapun yang Allah
sudah berikan kepada kita. Bersyukur bisa diartikan sebagai ucapan terima kasih. Kata
syukur sendiri berarti terus ingat pada segala nikmat Tuhan. Syukur adalah sifat yang
penuh dengan kebaikan karena rasa hormat dan pengagungan yang dilakukan, baik
dimantapkan dengan hati maupun dilaksanakan dengan perbuatan. Bersyukur dan
menerima atas apa yang sudah kita miliki dan kita lewati setiap hari secara terus-
menerus dapat membuat efektifitas dan totalitas terhadap apapun yang kita lakukan
dan kita miliki. Hal seperti inilah yang mebuat kita dapat memperoleh kemanfaatan
apabila kita sering bersyukur disertai dengan rasa ikhlas. Terutama kita harus terus
mengucap syukur atas kesempurnaan yang telah diberikan Allah untuk kita. Allah
menciptakan manusia tentunya sebagai makhluk yang penciptaannya paling sempurna.
Allah juga menciptakan kita berakal dan menjadikan manusia sebagai khalifah yang
diturunkan di bumi. Seperti dalam Al-Qur’an surat Al-Bagarah ayat 30:

325 5 L _we® Seeo o - % 5 % PP TP IR - - SRS Y oE3% o » P «,»,I,ﬂ PRS- I 3w 4
Gady pladll il Lgud dudy ¢a b Jadd) 1 IB=ARA (YT 8 Jela ) ARdall &ty g 3y 3( Y+ ) guad
Gsalid ¥ 1 ale] o) JE=a fudiy daasy

Artinya : “Ingatlah ketika Tuhanmu berfirman kepada para Malaikat: "Sesungguhnya
Aku hendak menjadikan seorang khalifah di muka bumi". Mereka berkata: "Mengapa
Engkau hendak menjadikan (khalifah) di bumi itu orang yang akan membuat kerusakan
padanya dan menumpahkan darah, padahal kami senantiasa bertasbih dengan memuiji
Engkau dan mensucikan Engkau?" Tuhan berfirman: "Sesungguhnya Aku mengetahui
apa yang tidak kamu ketahui."

56



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(3), 51-59 elSSN: 3024-8140

Pada ayat ini dijelaskan bahwa (Shihab, 2002), para malaikat sedang bertanya
kepada Allah atas tujuan Allah menjadikan seorang khalifah di bumi sedangkan malaikat
pun terus bertanya - tanya karena khalifah diciptakan bukankah hanya akan membuat
kerusakan padahal malaikatlah yang senantiasa bertasbih dengan memuiji Allah. Lalu
Allah menjawab pertanyaan yang diucapkan malaikat dengan kalimat "Sesungguhnya
Aku mengetahui apa yang tidak kamu ketahui.” Kemudian Allah menciptakan nabiadam
berasal dari permukaan bumi yaitu dari segumpal tanah, lalu Allah menyempurnakan
nabi adam dengan meniupkan roh kepadanya dan menjadikan segumpal tanah tersebut
menjadi mahkluk hidup bernama manusia yang awalnya adalah segumpal tanah
(Permatasari, 2009).

Tak hanya manusia sebelum itu Allah juga sudah menciptakan langit, bumi,
malaikat, jin dan lain sebagainya. Mereka kemudian menyebar dan menyembah Allah di
bumi. Tetapi saat jin tau rencana Allah , bangsa jin mulai tidak terima karena merasa
dirinya paling mulia. Khalifah yang dimaksud disini adalah nabi adam (Anas, 2020). Nabi
adam dijadikan khalifah oleh Allah dimaksudkan untuk menjalankan perintah Allah dan
menjauhi larangannya.

Pada ayat ini diartikan bahwa Allah mengutarakan rencana-Nya kepada malaikat
sebagai bentuk musyawarah atau disebut sebagai pengagungan kepada sebuah dzat
yang akan Allah ciptakan. Sedangkan jawaban Allah atas pertanyaan mailakat dimaknai
sebagai hikmah bahwa diciptakannya manusia itu untuk lebihnya kebaikan, sedangkan
jika manusia diperkirakan akan meninggalkan kebaikan yang banyak sebab hanya ada
sedikit keburukannya, maka seperti itulah contoh keburukan yang begitu besar.

Sedangkan menurut hadis yang diriwayatkan oleh Imam Muslim no. 4782 sebagai
berikut :

JuauaJJAsusuﬁsUAUMMMAYUJMUAYMUHJAUAJ&JJJMAUA&!.\&UAA.AA.AL\.\AA

“ald

Mufi&;u}aﬂ\uﬁ:d&d\@udw?&u‘,w m\uimum\mgam\wmuucduﬂ\@\uc

uha&auaa\\g\JSa\uJ‘j\d‘,muhMmj\@u\uJHJJMAMQAHJ\J J‘UAHJLIPJMUA
(EVAY 1 alwall 0lyy) UAA.H\JJLQ_\&AUJ)&M!5‘924‘54MJJ‘94JA\3¢J4\‘9M"_\353‘9

Menurut Muhammad bin 'Abdullah bin Numair dan Zuhair bin Harb, lafazh ini adalah
milik Ibnu Numair. Setelah memberi tahu kami Sufyan bin 'Uyainah dari 'Amru bin Dinar
dari Abu Ath Thufail dari Hudzaifah bin Asid dari Nabi Shallallahu 'alaihi wasallam, dia
berkata: “Sesungguhnya malaikat akan datang ke nutfah yang telah tinggal di dalam
rahim selama empat puluh atau empat puluh lima malam sambil berkata: 'Wahai
Tuhanku, akankah dia Salah satu dari keduanya, tindakannya, usia, kematian, dan
rezekinya semuanya ditentukan. Yang kemudian ketentuan tersebut dilipat tanpa
penambahan atau pengurangan lagi.”

Hadis diatas menjelaskan secara singkat proses penciptaan manusia dari segi Al-
Qur'an dan Hadis, meskipun pembahasannya hanya gambaran secara umum. Tapi,
penjelasan ini menjelaskan tentang penetapan waktu dalam proses penciptaan
manusia, yang terbagi menjadi dua, yakni:

S7



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(3), 51-59 elSSN: 3024-8140

Pertama, setiap manusia yang diciptakan sudah pasti tertulis tentang rezeki, ajal,
nasib baik dan buruknya.

Kedua, peniupan roh di dalamnya. Menurut hadits, kedua kesulitan tersebut
ditentukan saat janin berusia 120 hari. Allah akan mengirimkan rohnya jika sudah
memasuki usianya. Hadis ini menjelaskan tentang peningkatan kualitas janin dalam masa
transisinya yang ditiupkan roh kedalam tubuhnya.

Salah satu kekuasaan Allah yang Maha Mengetahui atas takdir dari makhluknya,
yang sudah Allah tetapkan dalam QS. Al-Qamar ayat 49:

Ay AR g 8 U)
Artinya :“Sesungguhnya Kami telah menciptakan segala sesuatu sesuai dengan ukuran.”

Salah satu malaikat yang diutus oleh Allah untuk menentukan takdirnya atas
kehendak Allah, maka Allah akan menetapkannya. Dan Allah sudah menetapkan batas-
batas bagi mereka diawal kehidupan agar hidupnya lebih tertata. Para malaikat tahu saat
itu juga sebab Allah telah mengungkapkan kepada mereka nasib makhluk sebelum hal
itu terjadi. Jika sudah terjadi dan keputusan sudah dibuat, takdir muncul dari ciri-ciri gaib.
Berdasarkan hakikat syari’ah, sehingga tidak ada manusia yang lahir tanpa takdir, karena
ruh yang ditiup oleh malaikat atas utusan Allah, meliputi rezeki, amal, kematian, dan
nasib.

Hadis sahih yang sudah terakui kebenarannya ini dengan tegas menjelaskan kalau
Allah memilih wakil-Nya dari barisan malaikat untuk menetapkan takdir janin setelah
berusia 4 bulan memperlihatkan nasib orang tersebut dengan lengkap saat dalam
kandungan ibunya. Dengan maksud agar bisa menjaga diri yang nantinya akan tumbuh
dan berkembang dalam menjalani kehidupan hingga kembali lagi ke liang lahat. (Wahid,
2020).

Kesimpulan

Diciptakannya manusia oleh Allah yang awalnya dari saripati tanah. Lalu Allah
menjadikan saripati tersebut sebagai nutfah atau sejumlah sangat kecil cairan (sperma)
yang tersimpan di sebuah tempat yang disebut rahim. Kemudian (nutfah) tersebut
dijadikan ‘alagoh | segumpal darah, dan ‘alagoh dijadikan sebagai mudghoh (segumpal
daging). Kemudian menjadikan mudghoh tersebut tulang-tulang, kemudian lapisan
tulang-tulang tadi terlapisi dengan daging yang akhirnya terciptalah makhluk yang
disebut manusia.

Sesuai dengan perspektif Al-Qur'an dan hadist yang sudah dijelaskan bahwa
manusia di ciptakan pasti mempunyai fitrah/ potensi diri. Manusia adalah salah satu
makhluk Allah yang diciptakan mempunyai potensi yang dapat di didik dengan baik dan
dikembangkan. Berbagai potensi manusia seperti potensi sosial, potensi intelektual,
potensi moral siap untuk diaktualisasikan dalam kehidupan sehari-hari. Disamping itu
manusia juga diperintah untuk bersyukur. Bersyukur dan menerima atas apa yang sudah

58



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(3), 51-59 elSSN: 3024-8140

kita miliki dan kita lewati setiap hari secara terus-menerus dapat membuat efektifitas
dan totalitas terhadap apapun yang kita lakukan dan kita miliki.

Hadis diatas menjelaskan secara singkat proses penciptaan manusia dari segi Al-
Qur'an dan Hadis, meskipun pembahasannya hanya gambaran secara umum. Tapi,
penjelasan ini menjelaskan tentang penetapan waktu dalam proses penciptaan
manusia. Berdasarkan hakikat syari’ah, sehingga tidak ada manusia yang lahir tanpa
takdir, karena ruh yang ditiup oleh malaikat atas utusan Allah, meliputi rezeki, amal,
kematian, dan nasib.

Daftar Pustaka

Al-Qur’an dan Terjemahnya. (2016). Jakarta: Kementerian Agama RI.

Almahfuz. (2021). Konsep Penciptaan Manusia Dan Reproduksi Meneurut Al-Qur’an.
Rusydiah, 2(1), 26-49.

Anas, K. (2020). Qashas qur ’ a n i dalam tafsir al-Bagarah KH Zaini Mun’ im: “ Telaah
kisah penciptaan nabi Adam sebagai khalifah ” Khoirul Anas UIN Sunan Ampel ,
Surabaya, Jawa Timur, Indonesia. Mushaf: Jurnal Tafsir Berwawasan Keindonesiaan,
1(1), 179-201.

Febriliyanti, Fitri. 2018. Proses Penciptaan Manusia Dalam Perspektif Hadis. Skripsi Sarjana

, Universitas Islam Negeri Sultan Maulana Hasanuddin.

Halim, A., & Nasution. (2020). Embriologi Manusia dalam Perspektif Al-Qur’an.

Haviz, M. (2014). Konsep Dasar Embriologi: Tinjauan Teoretis. Sainstek : Jurnal Sains Dan
Teknologi, 6(1), 96-101.

Kiptiyah, Kiptiyah (2012) Embriologi dalam al-Qur'an: Kajian pada proses penciptaan
manusia. UIN-Maliki Press, Malang. ISBN 978-602-958-444-8. http://repository.uin-
malang.ac.id/1382/

Novan Ardy Wiyani. (2012). Ilmu Pendidikan Islam. Ar-Ruzz Media.

Permatasari, E. (2009). Potensi Manusia dalam Surah al Bagarah ayat 30-39 dan
Implikasinya dalam Pendidikan Islam.

Saefulah. (2012).  Psikologi Perkembangan dan Pendidikan. Saefullah. Psikologi
Perkembangan dan Pendidikan. Bandung: CV Pustaka Setia.

Shihab, M. Q. (2002). Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an (8th ed.).
Lentera Hati.

Taufig, M. 1. (2006). Dalil Anfus Al-Qur’an dan Alam Embriologi. PT. Tiga Serangkai Pustaka
Mandiri.

Wahid, M. A. (2020). Teori Mengenai Penciptaan Manusia Dalam Hadis Nabi; Kajian
Ma’Anil  Hadis. Tahdis: Jurnal Kajian Illmu Al-Hadis, 10(2), 173-189.
https://doi.org/10.24252/tahdis.v10i2.12462

Yamani, T. M. (2015). Memahami Al-Qur'an dengan Metode Tafsir Maudhu'i. Jurnal
Pendidikan Agama Islam Vol.1 No. 2 Januari - Juni 2015. https://ejournal.uin-
malang.ac.id/index.php/jpai/article/view/3352/5163

59



