
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)          eISSN: 3024-8140 

Volume 1, Issue 2, 2023 pp. 370-378      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

Konsep memahami roh, akal, nafsu, dan hati 

 

Nur Hardiansyah 
Program Studi Teknik Arsitektur, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: aarrddyy2425@gmail.com  

 

 
A B S T R A K 

Konsep memahami roh, akal, nafsu, dan hati dalam konteks kehidupan 
manusia merupakan fokus dari jurnal ini. Manusia dianggap sebagai 
makhluk ciptaan Allah yang paling sempurna karena memiliki tiga unsur 
utama: jasmani, ruhani, dan nafsani. Jasmani adalah aspek fisik yang 
terlihat dan material, sementara ruhani adalah aspek abstrak yang multi 
dimensi dan menjadi penggerak utama jasad manusia. Nafsani adalah 
unsur yang menghubungkan jasmani dan ruhani, terdiri dari akal, hati, 
dan nafsu. Dalam konteks agama, ruh dianggap sebagai dimensi spiritual 
manusia yang melampaui keberadaan fisik dan materi. Ruh merupakan 

inti identitas spiritual, sumber kehidupan, kesadaran, dan tujuan hidup manusia. Konsep akal berkaitan 
dengan kemampuan manusia dalam berpikir, merasakan, dan memahami dunia. Akal melibatkan penalaran, 
logika, dan pemikiran rasional, serta berperan dalam pengambilan keputusan yang didasarkan pada 
pemikiran objektif. Nafsu merujuk pada dorongan atau keinginan manusia yang muncul dari naluri dan emosi. 
Nafsu sering dikaitkan dengan keinginan duniawi, pemuasan kebutuhan materi, dan tantangan dalam 
mengelola dorongan-dorongan tersebut. Hati mencakup berbagai dimensi seperti intuisi, emosi, dan 
kesadaran diri manusia. Hati berperan dalam keputusan etis, kehidupan batin, dan hubungan antara pikiran 
dan perasaan. Pemahaman tentang ruh, akal, nafsu, dan hati memberikan wawasan tentang kompleksitas 
manusia sebagai makhluk yang memiliki dimensi fisik, spiritual, dan psikologis. Konsep-konsep ini dapat 
dilihat dari berbagai perspektif agama, filosofi, dan psikologi. Setiap individu dan budaya dapat memiliki 
pandangan yang berbeda dalam memahami konsep-konsep ini. Perkembangan sains dan penelitian juga 
memberikan kontribusi dalam pemahaman kita tentang aspek-aspek ini, termasuk melalui pendekatan 
neurosains dan psikologi evolusioner. 
 
A B S T R A C T 

The concept of understanding spirit, mind, lust, and heart in the context of human life is the focus of this 
journal. Humans are considered as God's most perfect creatures because they have three main elements: 
physical, spiritual, and nafsani. The body is the visible and material physical aspect, while the spirit is an 
abstract aspect that is multi-dimensional and becomes the prime mover of the human body. Nafsani is the 
element that connects the body and the soul, consisting of mind, heart and lust. In the context of religion, 
the spirit is considered as a spiritual dimension of man that transcends physical and material existence. 
Spirit is the essence of spiritual identity, the source of life, consciousness, and the purpose of human life. 
The concept of reason is related to the human ability to think, feel, and understand the world. Reason 
involves reasoning, logic, and rational thinking, and plays a role in making decisions based on objective 
thinking. Lust refers to human impulses or desires that arise from instincts and emotions. Lust is often 
associated with worldly desires, the satisfaction of material needs, and challenges in managing these 
drives. The heart includes various dimensions such as intuition, emotions and human self-awareness. The 
heart plays a role in ethical decisions, inner life, and the relationship between thoughts and feelings. An 
understanding of spirit, mind, lust, and heart provides insight into the complexity of humans as creatures 
that have physical, spiritual, and psychological dimensions. These concepts can be viewed from a variety 
of religious, philosophical, and psychological perspectives. Each individual and culture can have different 
views in understanding these concepts. Developments in science and research have also contributed to 

Kata Kunci: 
Roh;  Akal; nafsu; hat;, 
kehidupan manusia; agama; 
filosofi; psikologi 
 
Keywords: 
Spirit; reason; lust; heart; 
human life; religion; 
philosophy; psychology 
 
 
 
 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:aarrddyy2425@gmail.com


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(2), 370-378   eISSN: 3024-8140 

371 
 

our understanding of these aspects, including through approaches to neuroscience and evolutionary 
psychology. 

 

Pendahuluan  

Manusia adalah makhluk ciptaan Allah yang paling sempurna berbanding makhluk 
yang lain kerana dilengkapi tiga unsur utama iaitu jasmani, ruhani dan nafsani (kejiwaan). 
Jasmani atau bentuk fizikal manusia terdiri daripada anggota badan yang zahir yang 
boleh dilihat dengan mata kasar, melalui proses perkembangan yang boleh diukur, 
mampu bergerak dan digerakkan serta bersifat material. Unsur ruhani pula mempunyai 
ciri yang bertentangan dengan jasmani. Ia bersifat abstrak, multi dimensi iaitu tidak 
dibatasi ruang dan waktu dan menjadi penggerak utama kepada jasad manusia. Unsur 
ketiga disebut sebagai nafsani adalah satu unsur yang menjadi penghubung di antara 
jasmani dan ruhani manusia. Unsur nafsani terbahagi kepada tiga bahagian iaitu al-aql 
(akal), al-qalb (hati) dan al-nafs (nafsu). Di antara ketiga-tiga elemen nafsani ini, hati (al-
qalb) bertanggungjawab dalam menolong, mengawal dan mengendali struktur dan 
elemen jiwa yang lain. (Muhammad Hilmi et al., 2016) 

Dalam konteks agama, konsep ruh mengacu pada dimensi spiritual manusia yang 
melebihi keberadaan fisik dan materi. Ruh dianggap sebagai aspek yang tak terlihat dan 
abadi dari individu, yang terhubung dengan realitas transenden atau kekuatan yang 
lebih besar. Dalam kepercayaan dan ajaran agama, ruh menjadi inti identitas spiritual dan 
merupakan sumber kehidupan, kesadaran, dan tujuan hidup manusia. Pemahaman yang 
mendalam tentang konsep ruh dapat memberikan pandangan tentang keberadaan 
manusia di luar dimensi materi dan memberikan makna bagi eksistensi mereka.  

Konsep akal juga berkaitan dengan kemampuan manusia untuk mengambil 
keputusan yang berdasarkan pemikiran rasional dan menghadapi tantangan kehidupan 
dengan cara yang obyektif. Studi tentang akal dapat memberikan wawasan tentang 
proses berpikir manusia, bagaimana manusia memahami  realitas, dan bagaimana akal 
berkontribusi pada pengembangan ilmu pengetahuan dan kebijaksanaan manusia. 

Nafsu, sebagai konsep, merujuk pada dorongan atau keinginan manusia yang 
muncul dari naluri dan emosi. Nafsu sering dihubungkan dengan keinginan duniawi, 
kesenangan fisik, dan pemuasan kebutuhan materi. Dalam banyak tradisi keagamaan 
dan etika, nafsu dianggap sebagai kekuatan yang dapat menggoda manusia untuk 
bertindak tanpa pertimbangan moral atau rasional. Pemahaman tentang konsep nafsu 
dapat memberikan pandangan tentang sifat manusia yang kompleks, tantangan yang 
dihadapi dalam mengelola dorongan-dorongan duniawi, serta dampaknya terhadap 
kehidupan moral dan etika.  

Hati, sebagai konsep, mencakup berbagai dimensi seperti intuisi, emosi, dan 
kesadaran diri manusia. Hati sering dihubungkan dengan keputusan etis, kehidupan 
batin, dan hubungan antara pikiran dan perasaan. Dalam banyak tradisi spiritual dan 
filosofis, hati dianggap sebagai pusat intuisi manusia dan sumber inspirasi. Pemahaman 
yang mendalam tentang kon sep hati dapat memberikan wawasan tentang 
kompleksitas manusia sebagai makhluk yang memiliki dimensi emosional dan spiritual. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(2), 370-378   eISSN: 3024-8140 

372 
 

Hamka berpendapat tentang konsep tentang jiwa, bahwa jika memiliki aspek yang 
terdiri dari akal, nafsu dan qalbu. Menurut hamka inti dari jiwa adalah qalbu. Kondisi 
qalbu sangat ditentukan oleh pertarungan antara hawa nafsu dan akal. Bila akal mampu 
memenangkan pertarungan maka qalbu akan baik, namun bila nafsu yang 
memenangkan pertarungan maka qalbu akan rusak. Kondisi qalbu inilah yang akan 
mempengaruhi kualitas dari perilaku seseorang (Amelia et al., 2023). Hal ini berarti dalam 
pandangan Hamka, konsep jiwa terdiri dari tiga aspek utama, yaitu akal, nafsu, dan 
qalbu. Bagi Hamka, qalbu merupakan inti dari jiwa. Kondisi qalbu seseorang sangat 
dipengaruhi oleh pertarungan antara hawa nafsu dan akal. Jika akal mampu 
mengalahkan nafsu dalam pertarungan tersebut, maka qalbu akan berada dalam 
keadaan baik. Namun, jika nafsu yang berhasil menguasai pertarungan, maka qalbu akan 
mengalami kerusakan. Kondisi qalbu inilah yang kemudian mempengaruhi kualitas 
perilaku seseorang 

Dengan demikian, pemahaman ruh, akal, nafsu, dan hati dalam konteks ini dapat 
dijelaskan sebagai berikut: Ruh atau jiwa seseorang memiliki komponen- komponen 
seperti akal, nafsu, dan hati (qalbu). Akal berperan penting dalam mengendalikan nafsu. 
Jika akal mampu memenangkan pertarungan melawan nafsu, maka hati (qalbu) akan 
menjadi baik, dan hal ini akan mempengaruhi perilaku seseorang. Namun, jika nafsu 
yang berhasil menguasai akal, maka hati (qalbu) akan mengalami kerusakan, dan 
perilaku seseorang akan terpengaruh secara negatif. Dalam pemahaman konsep-
konsep ini, perlu diakui bahwa setiap individu dan budaya memiliki perspektif yang 
berbeda. Pandangan agama, filosofi, dan psikologi dapat memberikan sudut pandang 
yang beragam dalam memahami ruh, akal, nafsu, dan hati. Dalam beberapa tradisi 
agama, seperti Hinduisme, Budhisme, atau Taoisme, konsep-konsep ini sering 
ditempatkan dalam kerangka pemahaman yang lebih luas tentang kesadaran dan 
perjalanan spiritual manusia (Amrullah & Segaf, 2020). Di sisi lain, dalam konteks psikologi 
modern, ada pendekatan yang lebih terfokus pada aspek psikologis dan kognitif dari 
ruh, akal, nafsu, dan hati. Selain itu, perkembangan sains dan penelitian juga telah 
memberikan kontribusi dalam memahami konsep-konsep ini. Neurosains, misalnya, 
telah menyelidiki hubungan antara proses kognitif dan aktivitas otak, yang dapat 
mempengaruhi pemahaman kita tentang akal dan hati. Psikologi evolusioner juga telah 
mencoba menjelaskan asal-usul dan peran nafsu dalam kelangsungan hidup manusia. 

Pembahasan 

Konsep Ruh dalam Konteks Agama, Filsafat, dan Psikologi  

1.  Pengertian dan Konsep Ruh dalam Agama Ruh merupakan ciptaan langsung Allah 
swt tidak seperti jasmani, ruh bersifat abadi, tidak pernah sakit dan tidak pernah 
mengalami kematian. Mengikuti hukum mental-spritual (agama). Menggunakan qalbu 
sebagai medianya. Ruhani menjadikan manusia mempunyai sifat rabbaniyah, kesucian. 
Cenderung pada hal-hal yang kekal abadi, kedamaian dan ketenangan. Memahami;.ia 
hidup sesudah mati, surga dan neraka .(Ma et al., 2019) 

 Dalam konteks agama, konsep ruh sering kali mengacu pada entitas nonfisik yang 
dianggap sebagai aspek spiritual dalam diri manusia atau keberadaan yang terpisah dari 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(2), 370-378   eISSN: 3024-8140 

373 
 

tubuh. Setiap agama memiliki pandangan yang berbeda tentang ruh. Sebagai contoh, 
dalam agama-agama Timur seperti Hinduisme dan Buddhisme, ruh dipandang sebagai 
bagian dari siklus reinkarnasi, sedangkan dalam agama-agama Abrahamik seperti 
Kristen, Islam, dan Yahudi, ruh dihubungkan dengan kehidupan setelah mati. 

 Dalam agama Islam, kata ruh disebut sebanyak 60 kali didalam kitab Al-Qur’an 
dengan berbagai perubahan katanya, sedangkan istilah ruh dalam Alquran mempunyai 
banyak makna yaitu ruh yang ditiupkan kedalam janin, ruh juga berarti Jiibril as, ruh 
dapat pula berarti wahyu atau Alquran dan ruh mempunyai makna sebagai tanda 
kebesaran Allah bagi makhluknya (Ma et al., 2019).  

Al-rūh (ruh)Tidak banyak yang boleh diperjelaskan tentang ruh kerana al-Quran 
dan Rasulullah SAW tidak banyak membahaskannya. Berdasarkan maklumat yang 
sedikit itu ahli falsafah Islam seperti al-Ghazāli mendefinisikan ruh sebagai suatu jisim 
halus yang tersebar ke seluruh bahagian badan dengan perantaraan urat-urat dan otot. 
Ruh berhubung dengan  pancaindera dengan memberi kesan kepada perasaan dan 
emosi di dalam diri individu (Jamiaah et al., 2017) 

 2.  Pemahaman Konsep Ruh dalam Filsafat Ruh bukanlah suatu benda fisik, melainkan 
suatu potensi yang mengandung energi cahaya, jadi ruh adalah potensi nonfisik yang 
terdapat dalam tubuh manusia dan dilingkupi olehnya atau tergantung padanya dalam 
beberapa macam ketergantungan (Ibrahim dalam Napitulu, 2020). Ruh tidak terbentuk 
sebagai hasil percampuran aneka tabiat dan lingkungan; ia adalah makhluk yang berdiri 
sendiri dan memiliki tabiat yang jauh berbeda dari tabiat tubuh.  

3.  Perspektif Psikologi terhadap Konsep Ruh Dalam psikologi, konsep ruh sering kali 
digantikan oleh istilah seperti “kesadaran” atau “jiwa”. Pendekatan psikologis 
cenderung lebih memusatkan perhatian pada proses kognitif, emosi, dan kehidupan 
mental manusia daripada pada aspek spiritual yang melekat dalam konsep ruh dalam 
agama atau filsafat. 

 4.  Implikasi terhadap Pencarian Makna dan Tujuan Hidup Manusia Pemahaman 
konsep ruh dalam konteks agama, filsafat, dan psikologi memiliki implikasi yang 
signifikan terhadap pencarian makna dan tujuan hidup manusia. Bagi individu yang 
memegang keyakinan agama, pemahaman tentang ruh dapat memberikan landasan 
bagi tujuan hidup mereka dan memberikan makna yang lebih dalam dalam menjalani 
kehidupan. Dalam filsafat, pemahaman tentang hubungan antara ruh dan tubuh dapat 
mempengaruhi pandangan manusia terhadap tujuan hidup dan kualitas eksistensi. 
Sementara itu, dalam psikologi, pemahaman tentang aspek-aspek non-materi manusia, 
seperti kesadaran dan jiwa, dapat memberikan pandangan yang beragam tentang 
pencarian makna dan pengembangan diri.  

Peran Akal dalam Pemahaman Manusia terhadap Realitas Objektif dan Pengambilan 
Keputusan  

1.  Pemahaman Akal dalam Konteks Realitas Objektif Al-‘aql pula sering difahami 
sebagai tempat untuk berfikir diertikan sebagai kecerdasan. Akal (Al-‘aql) masih memiliki 
kaitan eratnya dengan konsep pemahaman ruh. Hal ini dikarenakan rūh yang mampu 
mengalahkan syahwat dinamakan al-‘aql dan rūh menemui keimanannya dinamakan 
dengan al-qalb (Zahid, 2019). Akal merupakan kemampuan manusia untuk berpikir, 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(2), 370-378   eISSN: 3024-8140 

374 
 

merasionalisasi, dan memahami dunia secara objektif. Akal berfungsi sebagai alat 
penting dalam memahami realitas objektif, yaitu realitas yang ada di luar persepsi 
individu. Melalui akal, manusia mampu memahami dan menginterpretasikan fenomena 
di dunia secara rasional dan logis.  

2.  Pemahaman Akal dalam Pengambilan Keputusan Akal dalam konteks pengambilan 
keputusan berperan penting dalam menyusun argumen, mengevaluasi berbagai pilihan, 
dan mempertimbangkan konsekuensi dari tindakan yang diambil. Akal membantu 
manusia dalam memproses informasi, menganalisis fakta, dan mempertimbangkan 
aspek logis dalam pengambilan keputusan. Optimalisasi akal menentukan kualitas hidup 
seseorang sehingga lebih hati-hati dalam bertindak dan tidak menyepelekan atau 
meremehkan segala urusan duniawi, kemanusiaan, atau keilahiaan. Dengan 
menggunakan akal secara efektif, manusia dapat membuat keputusan yang lebih 
rasional dan berdasarkan pemikiran yang matang.  

3.  Tantangan yang Dihadapi Akal dalam Konteks Kehidupan Moral Akal yang bagi 
umumnya manusia merupakan tempat berpikir, berkhayal, atau mengingat, menurut al-
Ghazali tidaklah persis demikian. Dalam menjelaskan tentang konsep akalnya, al-Ghazali 
membedakan antara substansi dan daya. Akal adalah substansi, sedangkan daya dibagi 
menjadi dua, yaitu daya batin (internal) dan daya zahir yang meliputi seluruh anggota 
badan (eksternal). Akal merupakan substansi imateri yang menggerakkan daya tangkap 
dari dalam (batin), seperti daya imajinasi (mutakhayyilah), pengingat (dzakirah), 
estimasi (wahmiyyah), representasi (khayaliyyah), dan indra bersama (al-hiss al-
musytarak) yang semuanya itu bertempat di rongga otak manusia (Cholik, 2015). 

  Dengan demikian bukan tidak mungkin akal yang memiliki peran penting dalam 
kehidupan manusia tidak sama sekali memiliki tantangan. Akal memiliki beberapa 
tantangan yang dihadapi dalam konteks kehidupan moral. Salah satunya adalah konflik 
antara keputusan yang didasarkan pada logika dan keputusan yang melibatkan nilai-nilai 
moral. Dalam situasi di mana pilihan yang logis bertentangan dengan apa yang dianggap 
benar secara moral, akal seringkali dihadapkan pada dilema moral. Misalnya, dalam 
beberapa situasi, keputusan yang rasional dapat melibatkan tindakan yang tidak etis 
atau tidak adil.  

Tantangan lainnya adalah adanya bias kognitif dan emosional yang dapat 
mempengaruhi keputusan yang diambil oleh akal. Bias kognitif seperti pemilihan 
informasi yang selektif, konfirmasi kecenderungan, dan kesalahan persepsi dapat 
menghalangi akal untuk memahami realitas objektif dengan tepat. Selain itu, emosi yang 
kuat juga dapat mempengaruhi proses pengambilan keputusan dan menyebabkan 
ketidakseimbangan dalam pertimbangan logis.  

Dalam konteks kehidupan moral, tantangan lainnya adalah ketidaksesuaian antara 
kesimpulan akal yang rasional dan dorongan atau keinginan pribadi. Terkadang, akal 
dapat mengidentifikasi apa yang seharusnya dilakukan secara etis, tetapi individu 
mungkin sulit untuk mengikuti keputusan tersebut jika hal itu bertentangan dengan 
kepentingan pribadi atau nafsu.  

Dalam menghadapi tantangan-tantangan tersebut, penting untuk 
mengembangkan kemampuan akal yang lebih baik melalui pemahaman yang mendalam 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(2), 370-378   eISSN: 3024-8140 

375 
 

tentang etika dan moralitas, pengakuan akan adanya bias kognitif, serta kemampuan 
untuk mengendalikan emosi yang dapat mempengaruhi proses pemikiran. 

Konsep Nafsu dalam Perspektif Agama, Psikologi, dan Etika  

1. Pemahaman Konsep Nafsu dalam Agama  
Konsep nafsu dalam agama seringkali dikaitkan dengan dorongan atau keinginan 

yang berasal dari aspek kehidupan manusia yang lebih rendah. Dalam banyak agama, 
nafsu dianggap sebagai kekuatan yang perlu ditekan atau dikendalikan untuk mencapai 
kesempurnaan spiritual. Agama-agama seperti Islam, Kristen, dan Hinduisme 
mengajarkan pentingnya mengendalikan nafsu agar manusia tidak terjebak dalam 
perilaku yang merusak dan mengganggu perkembangan spiritual. Kata nafsu berasal 
dari bahasa arab Nafs atau an-nafsu yang memiliki banyak definisi yaitu dengan makna 
jiwa, ruh, mata yang jahat, darah, jasad, diri orang, hasrat dan kehendak. 

 Nafsu seringkali digabungkan dengan kata hawa yang memang memiliki konotasi 
negative. Dalam kitab agama Islam yakni al-Qur’an, misalnya ungkapan hawa pada surat 
Al-Nazi’at ayat 40-41; “Dan adapun orang-orang yang takut kepada kebesaran Tuhannya 
dan menahan diri dari (keinginan) hawa nafsunya. Maka sesungguhnya surgalah tempat 
tinggal(nya)”. (QS. AlNazi’at; 40-41) (Ahmad, 2021).  

2.  Pemahaman Konsep Nafsu dalam Psikologi Dalam psikologi, nafsu seringkali dikaji 
dalam konteks kepemahaman motivasi dan dorongan manusia. Nafsu dianggap sebagai 
keinginan atau dorongan internal yang mendorong individu untuk memenuhi 
kebutuhan fisik, emosional, atau seksual. Psikologi mengakui bahwa nafsu adalah 
bagian alami dari manusia, tetapi penting untuk mengelolanya dengan bijaksana untuk 
mencapai keseimbangan dan kesejahteraan psikologis. 3. Pemahaman Konsep Nafsu 
dalam Etika Ungkapan nafsu dan hawa nafsu dalam bahasa Indonesia memiliki dua 
konotasi, yaitu: nafsu berkonotasi netral, yaitu; keinginan (kecenderungan, dorongan) 
hati yang kuat. Sedangkan hawa nafsu berkonotasi negatif, yakni; dorongan hati yang 
kuat untuk berbuat yang kurang baik; hawa nafsu (Ahmad, 2014). Dalam konteks etika, 
konsep nafsu sering kali dikaitkan dengan pertanyaan tentang apa yang benar atau salah 
dalam tindakan manusia. Etika seringkali menekankan pentingnya mengendalikan nafsu 
yang merugikan atau egois demi kebaikan individu dan masyarakat. Etika mengajarkan 
bahwa pemenuhan nafsu haruslah dilakukan dengan batasan moral yang tepat agar 
tidak melanggar hak orang lain atau merugikan kepentingan bersama.  

Konsep Hati dalam Berbagai Tradisi Agama, Filsafat, dan Psikologi  

1.  Pemahaman Konsep Hati dalam Tradisi Agama Dalam perspektif psikologi Islam, 
hati mempunyai fungsi-fungsi yang berkaitan dengan penyebutannya dalam al-Qur’an. 
Fungsi-fungsi tersebut di antaranya: 1) al-sadr, yaitu tempat perasaan was-was, 2) al-qalb 
merupakan tempat iman, 3) al-syaghaf, yaitu tempat cinta, 4) al-fuad, yang dapat 
memelihara kebenaran, 5) habat al-qalb, sebagai tempat cinta dan kebenaran, 6) al-
suwaida’, yaitu tempat ilmu dan agama, 7) muhjat al-qalb, yang merupakan manifestasi 
sifat-sifat Allah, 8) al-damir, merupakan tempat merasa dan daya rekoleksi (al-quwwah 
al-hafizah), dan 9) al-sirr, sebagai bagian hati yang paling halus dan rahasia (Н. Л. Зайкина, 
2016)  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(2), 370-378   eISSN: 3024-8140 

376 
 

Dalam banyak tradisi agama, konsep hati seringkali mencakup aspek spiritual, 
emosional, dan moral manusia (Segaf, 2022). Dalam agama-agama seperti Islam, Kristen, 
dan Hinduisme, hati dianggap sebagai pusat spiritualitas dan tempat terjadinya 
pengalaman spiritual. Hati juga dikaitkan dengan kepekaan emosional, kemampuan 
untuk mencintai, dan pusat moralitas dalam diri manusia.  

2.  Pemahaman Konsep Hati dalam Filsafat Di dalam hal menemukan kebenaran inilah 
terletak fungsi jiwa manusia yang diwakili kognisi spiritual yang bernama hati, karena 
memang inilah maksud diciptakannya hati bagi manusia, yaitu untuk mengetahui dan 
mengenal Tuhan (Cholik, 2015). Dalam filsafat, konsep hati seringkali dikaji dalam 
konteks pengalaman subjektif dan kesadaran manusia. Filsuf seperti Plato dan 
Aristoteles menganggap hati sebagai pusat pemikiran, kehendak, dan emosi manusia. 
Dalam pemikiran Platonic, hati dianggap sebagai bagian yang lebih tinggi dari jiwa 
manusia yang terhubung dengan kebenaran dan kebaikan. Sedangkan dalam 
pandangan Aristoteles, hati dianggap sebagai pusat emosi dan kehendak manusia.  

3.  Pemahaman Konsep Hati dalam Psikologi Dalam psikologi, konsep hati seringkali 
digantikan oleh istilah “emosi” atau "perasaan". Psikologi mempelajari berbagai aspek 
emosi manusia, termasuk perasaan, kecenderungan, dan pengalaman emosional. 
Meskipun psikologi modern lebih fokus pada proses kognitif dan neurobiologi, emosi 
tetap menjadi bagian penting dalam pemahaman tentang keseluruhan pengalaman 
manusia.  

4.  Interaksi antara Pikiran dan Perasaan dalam Konteks Keputusan Etis dan 
Pengembangan Kesadaran Diri Interaksi antara pikiran dan perasaan memainkan peran 
penting dalam konteks keputusan etis dan pengembangan kesadaran diri. Keputusan 
etis melibatkan pertimbangan moral dan nilai-nilai yang melibatkan aspek pikiran dan 
perasaan. Pikiran membantu dalam memahami konsekuensi dan implikasi moral dari 
suatu tindakan, sementara perasaan mempengaruhi intuisi moral dan empati terhadap 
orang lain. Pengembangan kesadaran diri juga melibatkan interaksi antara pikiran dan 
perasaan. Kesadaran diri melibatkan kemampuan untuk memahami pikiran, emosi, dan 
motivasi yang muncul dalam diri sendiri. Dengan menyadari pikiran dan perasaan kita, 
kita dapat memahami nilai-nilai, keyakinan, dan kecenderungan yang mendasari 
tindakan kita. Dalam pengembangan kesadaran diri, penting untuk menjaga 
keseimbangan antara pemikiran yang jernih dan pengenalan emosi yang terjadi. 

Macam-macam qalb menurut Qurais Shihab dalam Tafsir al-Mishbah adalah:  

1) Qalb Salim adalah qalb yang bersih, yang selalu terjaga ketauhitannya dan qalb yang 
digunakan untuk memperoleh ilmu pengetahuan serta qalb yang selalu cendrung 
kepada kebenaran dan kebajikan.  

2) Qalb tempat menerimanya hidayah, qalb ini adalah qalb yang dimana Allah 
menurunkan hidayah atau petujuk kepada orang-orang yang beriman, sehingga dengan 
petunjuk tersebut mereka semakin yakin akan kebesaranAllah  

3) Qalb Qaswah, yaitu qalb yang keras sehingga tidak bisa menerima kebenaran yang 
disampaikan kepada mereka. Hati mereka yang keras terjadi karena tidak bisa menerima 
apa yang diturunkan Allah.  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(2), 370-378   eISSN: 3024-8140 

377 
 

4) Qalb Mutaraddid (yang ragu), qalb ini adalah kalbnya orang-orang kafir dan munafik 
yang tidak percaya kepada Allah dan hari akhir, keraguan yang timbul adalah keraguan 
yang membuat mereka mengingkari kebesaran Allah 

5) Qalb Maridh adalah qalb yang mengandung penyakit yaitu mereka selalu berkata 
beriman padahal mereka bukanlah orang yang beriman melainkan musuh dari orang 
yang beriman.(Therapy et al., 2018) 

Kesimpulan dan Saran  

Berdasarkan pembahasan dari makalah konsep memahami ruh, akal, nafsu, dan 
hati diatas, dapat diambil beberapa kesimpulan yakni sebagai berikut:  

1.  Konsep ruh memiliki interpretasi yang berbeda dalam agama, filsafat, dan 
psikologi. Pemahaman tentang ruh dapat memberikan landasan bagi pencarian makna 
dan tujuan hidup manusia, baik dalam konteks spiritual maupun eksistensial.  

2.  Peran akal sangat penting dalam pemahaman manusia terhadap realitas objektif 
dan dalam pengambilan keputusan. Namun, akal juga dihadapkan pada tantangan, 
seperti konflik dengan keputusan moral dan bias kognitif, yang dapat mempengaruhi 
proses pengambilan keputusan.  

3.  Konsep nafsu dalam agama, psikologi, dan etika memiliki hubungan dengan 
dorongan manusia yang perlu dikelola. Mengendalikan nafsu memainkan peran penting 
dalam membentuk perilaku manusia, dan tantangan yang dihadapi termasuk kesulitan 
mengenali dan mengendalikan dorongan emosional serta mengatasi konflik antara 
nafsu dan keinginan moral. 

 4.  Konsep hati dalam berbagai tradisi agama, filsafat, dan psikologi memberikan 
pemahaman tentang dimensi emosional dan moral manusia. Interaksi antara pikiran dan 
perasaan mempengaruhi keputusan etis dan pengembangan kesadaran diri, di mana 
pemahaman diri, nilai-nilai, dan empati terhadap orang lain menjadi penting dalam 
perkembangan pribadi. 

 Dalam keseluruhan, pemahaman tentang konsep ruh, akal, nafsu, dan hati 
memberikan gambaran tentang berbagai aspek kehidupan manusia, termasuk 
pencarian makna dan tujuan hidup, pengambilan keputusan, perilaku moral, dan 
pengembangan kesadaran diri. Pemahaman yang komprehensif tentang konsepkonsep 
ini dapat membantu individu dalam menjalani kehidupan yang lebih bermakna, beretika, 
dan menyadari keberadaan spiritual dan emosional mereka. 

Daftar Pustaka  

Amelia, A., Indrawayanti, R. D., & Soleh, A. K. (2023). Perbandingan Akal, Nafsu, dan 
Qalbu Dalam Tasawuf. Raudhah Proud To Be Professionals : Jurnal Tarbiyah 
Islamiyah, 8(1), 231–241. 

Amrullah, A. M. K., & Segaf, S. (2020). The Concept of Islamic Education to the Human 
Quality in Islamic Universities. Proceeding of International Conference on 
Engineering, Technology, and Social Sciences (ICONETOS), 1(1), 14–17. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(2), 370-378   eISSN: 3024-8140 

378 
 

Jamiaah, S., Jalil, A., Ismail, R., Jahan, S., Roslan, M., Nor, M., Zulfazdlee, M., Ashari, A. 
H., Darojat, M. H., Hamat, M. F., Adli, W., Ramli, W., & Munsoor, M. S. (2017). Jurnal 
usuluddin. 45(1). 

Ma, L., Luo, J., 桑原信弘, Hiramoto, T., Onumata, Y., Manabe, Y., Takaba, H., 
Corporation, E., Energy, A., Flory, P. J., Æ, Ì., Sato, T., Geometry, R., Analysis, G., 

Muraki, M., Nakamura, K., Geometry, R., & Analysis, G. (2019). No 主観的健康感を

中心とした在宅高齢者における 健康関連指標に関する共分散構造分析Title. 
Proceedings of the Institution of Mechanical Engineers, Part J: Journal of 
Engineering Tribology, 224(11), 122–130. 

Muhammad Hilmi, J., Zakaria, S., & Raudhah, A. S. (2016). Konsep hati menurut al-
Ghazali. Jurnal Reflektika, 11(11), 59–71. 

Segaf, S. (2022). Moslempreneurship: Nurturing the entrepreneurial behaviour of 
Islamic Boarding School students in Indonesia. Journal of Positive School 
Psychology, 6(5), 1936–1944. 

Therapy, C., Gordon, V., Meditation, C., VanRullen, R., Myers, N. E., Stokes, M. G., Nobre, 
A. C., Helfrich, R. F., Fiebelkorn, I. C., Szczepanski, S. M., Lin, J. J., Parvizi, J., Knight, 
R. T., Kastner, S., Wyart, V., Myers, N. E., Summerfield, C., Wan-ye-he, L. I., Yue-de, 
C. H. U., … No, S. (2018). No Titleبیبیب. ثبثبثب, ث ققثق)ثق ثقثقثق(, ثقثقثقثق. 

Н. Л. Зайкина, А. М. Д. (2016). No Title МЕСТО АНЕСТЕЗИОЛОГИЧЕСКОГО 
ОБЕСПЕЧЕНИЯ В ДИАГНОСТИЧЕСКОМ АЛГОРИТМЕ СИНДРОМА 
ОБСТРУКТИВНОГО АПНОЭ – ГИПОПНОЭ СНА. Вестник Анестезиологии И 
Реаниматологии, 13(3), 44–50. 

 

 

 
 


