Maliki Interdisciplinary Journal (MLJ) elSSN: 3024-8140
Volume 1, Issue 2, 2023 pp. 370-378 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Konsep memahami roh, akal, nafsu, dan hati

Nur Hardiansyah
Program Studi Teknik Arsitektur, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: aarrddyy2425@gmail.com

Kata Kunci: ABSTRAK
Roh; Akal; nafsu; hat;, Konsep memahami roh, akal, nafsu, dan hati dalam konteks kehidupan
kehidupan manusia; agama; manusia merupakan fokus dari jurnal ini. Manusia dianggap sebagai
filosofi; psikologi makhluk ciptaan Allah yang paling sempurna karena memiliki tiga unsur
utama: jasmani, ruhani, dan nafsani. Jasmani adalah aspek fisik yang
Keywords: terlihat dan material, sementara ruhani adalah aspek abstrak yang multi
Spirit; reason; lust; heart; dimensi dan menjadi penggerak utama jasad manusia. Nafsani adalah
human life; religion; unsur yang menghubungkan jasmani dan ruhani, terdiri dari akal, hati,
philosophy; psychology dan nafsu. Dalam konteks agama, ruh dianggap sebagai dimensi spiritual

manusia yang melampaui keberadaan fisik dan materi. Ruh merupakan
inti identitas spiritual, sumber kehidupan, kesadaran, dan tujuan hidup manusia. Konsep akal berkaitan
dengan kemampuan manusia dalam berpikir, merasakan, dan memahami dunia. Akal melibatkan penalaran,
logika, dan pemikiran rasional, serta berperan dalam pengambilan keputusan yang didasarkan pada
pemikiran objektif. Nafsu merujuk pada dorongan atau keinginan manusia yang muncul dari naluri dan emosi.
Nafsu sering dikaitkan dengan keinginan duniawi, pemuasan kebutuhan materi, dan tantangan dalam
mengelola dorongan-dorongan tersebut. Hati mencakup berbagai dimensi seperti intuisi, emosi, dan
kesadaran diri manusia. Hati berperan dalam keputusan etis, kehidupan batin, dan hubungan antara pikiran
dan perasaan. Pemahaman tentang ruh, akal, nafsu, dan hati memberikan wawasan tentang kompleksitas
manusia sebagai makhluk yang memiliki dimensi fisik, spiritual, dan psikologis. Konsep-konsep ini dapat
dilihat dari berbagai perspektif agama, filosofi, dan psikologi. Setiap individu dan budaya dapat memiliki
pandangan yang berbeda dalam memahami konsep-konsep ini. Perkembangan sains dan penelitian juga
memberikan kontribusi dalam pemahaman kita tentang aspek-aspek ini, termasuk melalui pendekatan
neurosains dan psikologi evolusioner.

ABSTRACT

The concept of understanding spirit, mind, lust, and heart in the context of human life is the focus of this
journal. Humans are considered as God's most perfect creatures because they have three main elements:
physical, spiritual, and nafsani. The body is the visible and material physical aspect, while the spirit is an
abstract aspect that is multi-dimensional and becomes the prime mover of the human body. Nafsani is the
element that connects the body and the soul, consisting of mind, heart and lust. In the context of religion,
the spirit is considered as a spiritual dimension of man that transcends physical and material existence.
Spirit is the essence of spiritual identity, the source of life, consciousness, and the purpose of human life.
The concept of reason is related to the human ability to think, feel, and understand the world. Reason
involves reasoning, logic, and rational thinking, and plays a role in making decisions based on objective
thinking. Lust refers to human impulses or desires that arise from instincts and emotions. Lust is often
associated with worldly desires, the satisfaction of material needs, and challenges in managing these
drives. The heart includes various dimensions such as intuition, emotions and human self-awareness. The
heart plays a role in ethical decisions, inner life, and the relationship between thoughts and feelings. An
understanding of spirit, mind, lust, and heart provides insight into the complexity of humans as creatures
that have physical, spiritual, and psychological dimensions. These concepts can be viewed from a variety
of religious, philosophical, and psychological perspectives. Each individual and culture can have different
views in understanding these concepts. Developments in science and research have also contributed to

@ ® @ @ This is an open access article under the CC BY-INC-SA license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik 1brahim Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:aarrddyy2425@gmail.com

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(2), 370-378 elSSN: 3024-8140

our understanding of these aspects, including through approaches to neuroscience and evolutionary
psychology.

Pendahuluan

Manusia adalah makhluk ciptaan Allah yang paling sempurna berbanding makhluk
yang lain kerana dilengkapi tiga unsur utama iaitu jasmani, ruhani dan nafsani (kejiwaan).
Jasmani atau bentuk fizikal manusia terdiri daripada anggota badan yang zahir yang
boleh dilihat dengan mata kasar, melalui proses perkembangan yang boleh diukur,
mampu bergerak dan digerakkan serta bersifat material. Unsur ruhani pula mempunyai
ciri yang bertentangan dengan jasmani. la bersifat abstrak, multi dimensi iaitu tidak
dibatasi ruang dan waktu dan menjadi penggerak utama kepada jasad manusia. Unsur
ketiga disebut sebagai nafsani adalah satu unsur yang menjadi penghubung di antara
jasmani dan ruhani manusia. Unsur nafsani terbahagi kepada tiga bahagian iaitu al-aql
(akal), al-qalb (hati) dan al-nafs (nafsu). Di antara ketiga-tiga elemen nafsani ini, hati (al-
galb) bertanggungjawab dalam menolong, mengawal dan mengendali struktur dan
elemen jiwa yang lain. (Muhammad Hilmi et al., 2016)

Dalam konteks agama, konsep ruh mengacu pada dimensi spiritual manusia yang
melebihi keberadaan fisik dan materi. Ruh dianggap sebagai aspek yang tak terlihat dan
abadi dari individu, yang terhubung dengan realitas transenden atau kekuatan yang
lebih besar. Dalam kepercayaan dan ajaran agama, ruh menjadiinti identitas spiritual dan
merupakan sumber kehidupan, kesadaran, dan tujuan hidup manusia. Pemahaman yang
mendalam tentang konsep ruh dapat memberikan pandangan tentang keberadaan
manusia di luar dimensi materi dan memberikan makna bagi eksistensi mereka.

Konsep akal juga berkaitan dengan kemampuan manusia untuk mengambil
keputusan yang berdasarkan pemikiran rasional dan menghadapi tantangan kehidupan
dengan cara yang obyektif. Studi tentang akal dapat memberikan wawasan tentang
proses berpikir manusia, bagaimana manusia memahami realitas, dan bagaimana akal
berkontribusi pada pengembangan ilmu pengetahuan dan kebijaksanaan manusia.

Nafsu, sebagai konsep, merujuk pada dorongan atau keinginan manusia yang
muncul dari naluri dan emosi. Nafsu sering dihubungkan dengan keinginan duniawi,
kesenangan fisik, dan pemuasan kebutuhan materi. Dalam banyak tradisi keagamaan
dan etika, nafsu dianggap sebagai kekuatan yang dapat menggoda manusia untuk
bertindak tanpa pertimbangan moral atau rasional. Pemahaman tentang konsep nafsu
dapat memberikan pandangan tentang sifat manusia yang kompleks, tantangan yang
dihadapi dalam mengelola dorongan-dorongan duniawi, serta dampaknya terhadap
kehidupan moral dan etika.

Hati, sebagai konsep, mencakup berbagai dimensi seperti intuisi, emosi, dan
kesadaran diri manusia. Hati sering dihubungkan dengan keputusan etis, kehidupan
batin, dan hubungan antara pikiran dan perasaan. Dalam banyak tradisi spiritual dan
filosofis, hati dianggap sebagai pusat intuisi manusia dan sumber inspirasi. Pemahaman
yang mendalam tentang kon sep hati dapat memberikan wawasan tentang
kompleksitas manusia sebagai makhluk yang memiliki dimensi emosional dan spiritual.

371



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(2), 370-378 elSSN: 3024-8140

Hamka berpendapat tentang konsep tentang jiwa, bahwa jika memiliki aspek yang
terdiri dari akal, nafsu dan qalbu. Menurut hamka inti dari jiwa adalah galbu. Kondisi
galbu sangat ditentukan oleh pertarungan antara hawa nafsu dan akal. Bila akal mampu
memenangkan pertarungan maka qalbu akan baik, namun bila nafsu yang
memenangkan pertarungan maka qalbu akan rusak. Kondisi qgalbu inilah yang akan
mempengaruhi kualitas dari perilaku seseorang (Amelia et al., 2023). Hal ini berarti dalam
pandangan Hamka, konsep jiwa terdiri dari tiga aspek utama, yaitu akal, nafsu, dan
galbu. Bagi Hamka, galbu merupakan inti dari jiwa. Kondisi galbu seseorang sangat
dipengaruhi oleh pertarungan antara hawa nafsu dan akal. Jika akal mampu
mengalahkan nafsu dalam pertarungan tersebut, maka qalbu akan berada dalam
keadaan baik. Namun, jika nafsu yang berhasil menguasai pertarungan, maka galbu akan
mengalami kerusakan. Kondisi galbu inilah yang kemudian mempengaruhi kualitas
perilaku seseorang

Dengan demikian, pemahaman ruh, akal, nafsu, dan hati dalam konteks ini dapat
dijelaskan sebagai berikut: Ruh atau jiwa seseorang memiliki komponen- komponen
seperti akal, nafsu, dan hati (qalbu). Akal berperan penting dalam mengendalikan nafsu.
Jika akal mampu memenangkan pertarungan melawan nafsu, maka hati (galbu) akan
menjadi baik, dan hal ini akan mempengaruhi perilaku seseorang. Namun, jika nafsu
yang berhasil menguasai akal, maka hati (qalbu) akan mengalami kerusakan, dan
perilaku seseorang akan terpengaruh secara negatif. Dalam pemahaman konsep-
konsep ini, perlu diakui bahwa setiap individu dan budaya memiliki perspektif yang
berbeda. Pandangan agama, filosofi, dan psikologi dapat memberikan sudut pandang
yang beragam dalam memahami ruh, akal, nafsu, dan hati. Dalam beberapa tradisi
agama, seperti Hinduisme, Budhisme, atau Taoisme, konsep-konsep ini sering
ditempatkan dalam kerangka pemahaman yang lebih luas tentang kesadaran dan
perjalanan spiritual manusia (Amrullah & Segaf, 2020). Di sisi lain, dalam konteks psikologi
modern, ada pendekatan yang lebih terfokus pada aspek psikologis dan kognitif dari
ruh, akal, nafsu, dan hati. Selain itu, perkembangan sains dan penelitian juga telah
memberikan kontribusi dalam memahami konsep-konsep ini. Neurosains, misalnya,
telah menyelidiki hubungan antara proses kognitif dan aktivitas otak, yang dapat
mempengaruhi pemahaman kita tentang akal dan hati. Psikologi evolusioner juga telah
mencoba menjelaskan asal-usul dan peran nafsu dalam kelangsungan hidup manusia.

Pembahasan

Konsep Ruh dalam Konteks Agama, Filsafat, dan Psikologi

1. Pengertian dan Konsep Ruh dalam Agama Ruh merupakan ciptaan langsung Allah
swt tidak seperti jasmani, ruh bersifat abadi, tidak pernah sakit dan tidak pernah
mengalami kematian. Mengikuti hukum mental-spritual (agama). Menggunakan qalbu
sebagai medianya. Ruhani menjadikan manusia mempunyai sifat rabbaniyah, kesucian.
Cenderung pada hal-hal yang kekal abadi, kedamaian dan ketenangan. Memahamij.ia
hidup sesudah mati, surga dan neraka .(Ma et al., 2019)

Dalam konteks agama, konsep ruh sering kali mengacu pada entitas nonfisik yang
dianggap sebagai aspek spiritual dalam diri manusia atau keberadaan yang terpisah dari

372



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(2), 370-378 elSSN: 3024-8140

tubuh. Setiap agama memiliki pandangan yang berbeda tentang ruh. Sebagai contoh,
dalam agama-agama Timur seperti Hinduisme dan Buddhisme, ruh dipandang sebagai
bagian dari siklus reinkarnasi, sedangkan dalam agama-agama Abrahamik seperti
Kristen, Islam, dan Yahudi, ruh dihubungkan dengan kehidupan setelah mati.

Dalam agama Islam, kata ruh disebut sebanyak 60 kali didalam kitab Al-Qur’an
dengan berbagai perubahan katanya, sedangkan istilah ruh dalam Alquran mempunyai
banyak makna yaitu ruh yang ditiupkan kedalam janin, ruh juga berarti Jiibril as, ruh
dapat pula berarti wahyu atau Alquran dan ruh mempunyai makna sebagai tanda
kebesaran Allah bagi makhluknya (Ma et al., 2019).

Al-rih (ruh)Tidak banyak yang boleh diperjelaskan tentang ruh kerana al-Quran
dan Rasulullah SAW tidak banyak membahaskannya. Berdasarkan maklumat yang
sedikit itu ahli falsafah Islam seperti al-Ghazali mendefinisikan ruh sebagai suatu jisim
halus yang tersebar ke seluruh bahagian badan dengan perantaraan urat-urat dan otot.
Ruh berhubung dengan pancaindera dengan memberi kesan kepada perasaan dan
emosi di dalam diri individu (Jamiaah et al., 2017)

2.  Pemahaman Konsep Ruh dalam Filsafat Ruh bukanlah suatu benda fisik, melainkan
suatu potensi yang mengandung energi cahaya, jadi ruh adalah potensi nonfisik yang
terdapat dalam tubuh manusia dan dilingkupi olehnya atau tergantung padanya dalam
beberapa macam ketergantungan (Ibrahim dalam Napitulu, 2020). Ruh tidak terbentuk
sebagai hasil percampuran aneka tabiat dan lingkungan; ia adalah makhluk yang berdiri
sendiri dan memiliki tabiat yang jauh berbeda dari tabiat tubuh.

3. Perspektif Psikologi terhadap Konsep Ruh Dalam psikologi, konsep ruh sering kali
digantikan oleh istilah seperti ‘“kesadaran” atau “jiwa”. Pendekatan psikologis
cenderung lebih memusatkan perhatian pada proses kognitif, emosi, dan kehidupan
mental manusia daripada pada aspek spiritual yang melekat dalam konsep ruh dalam
agama atau filsafat.

4. Implikasi terhadap Pencarian Makna dan Tujuan Hidup Manusia Pemahaman
konsep ruh dalam konteks agama, filsafat, dan psikologi memiliki implikasi yang
signifikan terhadap pencarian makna dan tujuan hidup manusia. Bagi individu yang
memegang keyakinan agama, pemahaman tentang ruh dapat memberikan landasan
bagi tujuan hidup mereka dan memberikan makna yang lebih dalam dalam menjalani
kehidupan. Dalam filsafat, pemahaman tentang hubungan antara ruh dan tubuh dapat
mempengaruhi pandangan manusia terhadap tujuan hidup dan kualitas eksistensi.
Sementara itu, dalam psikologi, pemahaman tentang aspek-aspek non-materi manusia,
seperti kesadaran dan jiwa, dapat memberikan pandangan yang beragam tentang
pencarian makna dan pengembangan diri.

Peran Akal dalam Pemahaman Manusia terhadap Realitas Objektif dan Pengambilan
Keputusan

1. Pemahaman Akal dalam Konteks Realitas Objektif Al-‘agl pula sering difahami
sebagai tempat untuk berfikir diertikan sebagai kecerdasan. Akal (Al-‘agl) masih memiliki
kaitan eratnya dengan konsep pemahaman ruh. Hal ini dikarenakan rah yang mampu
mengalahkan syahwat dinamakan al-‘agl dan rah menemui keimanannya dinamakan
dengan al-galb (Zahid, 2019). Akal merupakan kemampuan manusia untuk berpikir,

373



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(2), 370-378 elSSN: 3024-8140

merasionalisasi, dan memahami dunia secara objektif. Akal berfungsi sebagai alat
penting dalam memahami realitas objektif, yaitu realitas yang ada di luar persepsi
individu. Melalui akal, manusia mampu memahami dan menginterpretasikan fenomena
di dunia secara rasional dan logis.

2.  Pemahaman Akal dalam Pengambilan Keputusan Akal dalam konteks pengambilan
keputusan berperan penting dalam menyusun argumen, mengevaluasi berbagai pilihan,
dan mempertimbangkan konsekuensi dari tindakan yang diambil. Akal membantu
manusia dalam memproses informasi, menganalisis fakta, dan mempertimbangkan
aspek logis dalam pengambilan keputusan. Optimalisasi akal menentukan kualitas hidup
seseorang sehingga lebih hati-hati dalam bertindak dan tidak menyepelekan atau
meremehkan segala urusan duniawi, kemanusiaan, atau keilahiaan. Dengan
menggunakan akal secara efektif, manusia dapat membuat keputusan yang lebih
rasional dan berdasarkan pemikiran yang matang.

3. Tantangan yang Dihadapi Akal dalam Konteks Kehidupan Moral Akal yang bagi
umumnya manusia merupakan tempat berpikir, berkhayal, atau mengingat, menurut al-
Ghazali tidaklah persis demikian. Dalam menjelaskan tentang konsep akalnya, al-Ghazali
membedakan antara substansi dan daya. Akal adalah substansi, sedangkan daya dibagi
menjadi dua, yaitu daya batin (internal) dan daya zahir yang meliputi seluruh anggota
badan (eksternal). Akal merupakan substansi imateri yang menggerakkan daya tangkap
dari dalam (batin), seperti daya imajinasi (mutakhayyilah), pengingat (dzakirah),
estimasi (wahmiyyah), representasi (khayaliyyah), dan indra bersama (al-hiss al-
musytarak) yang semuanya itu bertempat di rongga otak manusia (Cholik, 2015).

Dengan demikian bukan tidak mungkin akal yang memiliki peran penting dalam
kehidupan manusia tidak sama sekali memiliki tantangan. Akal memiliki beberapa
tantangan yang dihadapi dalam konteks kehidupan moral. Salah satunya adalah konflik
antara keputusan yang didasarkan pada logika dan keputusan yang melibatkan nilai-nilai
moral. Dalam situasi di mana pilihan yang logis bertentangan dengan apa yang dianggap
benar secara moral, akal seringkali dihadapkan pada dilema moral. Misalnya, dalam
beberapa situasi, keputusan yang rasional dapat melibatkan tindakan yang tidak etis
atau tidak adil.

Tantangan lainnya adalah adanya bias kognitif dan emosional yang dapat
mempengaruhi keputusan yang diambil oleh akal. Bias kognitif seperti pemilihan
informasi yang selektif, konfirmasi kecenderungan, dan kesalahan persepsi dapat
menghalangi akal untuk memahami realitas objektif dengan tepat. Selain itu, emosi yang
kuat juga dapat mempengaruhi proses pengambilan keputusan dan menyebabkan
ketidakseimbangan dalam pertimbangan logis.

Dalam konteks kehidupan moral, tantangan lainnya adalah ketidaksesuaian antara
kesimpulan akal yang rasional dan dorongan atau keinginan pribadi. Terkadang, akal
dapat mengidentifikasi apa yang seharusnya dilakukan secara etis, tetapi individu
mungkin sulit untuk mengikuti keputusan tersebut jika hal itu bertentangan dengan
kepentingan pribadi atau nafsu.

Dalam  menghadapi  tantangan-tantangan  tersebut, penting  untuk
mengembangkan kemampuan akal yang lebih baik melalui pemahaman yang mendalam

374



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(2), 370-378 elSSN: 3024-8140

tentang etika dan moralitas, pengakuan akan adanya bias kognitif, serta kemampuan
untuk mengendalikan emosi yang dapat mempengaruhi proses pemikiran.

Konsep Nafsu dalam Perspektif Agama, Psikologi, dan Etika

1. Pemahaman Konsep Nafsu dalam Agama

Konsep nafsu dalam agama seringkali dikaitkan dengan dorongan atau keinginan
yang berasal dari aspek kehidupan manusia yang lebih rendah. Dalam banyak agama,
nafsu dianggap sebagai kekuatan yang perlu ditekan atau dikendalikan untuk mencapai
kesempurnaan spiritual. Agama-agama seperti Islam, Kristen, dan Hinduisme
mengajarkan pentingnya mengendalikan nafsu agar manusia tidak terjebak dalam
perilaku yang merusak dan mengganggu perkembangan spiritual. Kata nafsu berasal
dari bahasa arab Nafs atau an-nafsu yang memiliki banyak definisi yaitu dengan makna
jiwa, ruh, mata yang jahat, darah, jasad, diri orang, hasrat dan kehendak.

Nafsu seringkali digabungkan dengan kata hawa yang memang memiliki konotasi
negative. Dalam kitab agama Islam yakni al-Qur’an, misalnya ungkapan hawa pada surat
Al-Nazi’at ayat 40-41; “Dan adapun orang-orang yang takut kepada kebesaran Tuhannya
dan menahan diri dari (keinginan) hawa nafsunya. Maka sesungguhnya surgalah tempat
tinggal(nya)”. (QS. AlNazi’at; 40-41) (Ahmad, 2021).

2.  Pemahaman Konsep Nafsu dalam Psikologi Dalam psikologi, nafsu seringkali dikaji
dalam konteks kepemahaman motivasi dan dorongan manusia. Nafsu dianggap sebagai
keinginan atau dorongan internal yang mendorong individu untuk memenuhi
kebutuhan fisik, emosional, atau seksual. Psikologi mengakui bahwa nafsu adalah
bagian alami dari manusia, tetapi penting untuk mengelolanya dengan bijaksana untuk
mencapai keseimbangan dan kesejahteraan psikologis. 3. Pemahaman Konsep Nafsu
dalam Etika Ungkapan nafsu dan hawa nafsu dalam bahasa Indonesia memiliki dua
konotasi, yaitu: nafsu berkonotasi netral, yaitu; keinginan (kecenderungan, dorongan)
hati yang kuat. Sedangkan hawa nafsu berkonotasi negatif, yakni; dorongan hati yang
kuat untuk berbuat yang kurang baik; hawa nafsu (Ahmad, 2014). Dalam konteks etika,
konsep nafsu sering kali dikaitkan dengan pertanyaan tentang apa yang benar atau salah
dalam tindakan manusia. Etika seringkali menekankan pentingnya mengendalikan nafsu
yang merugikan atau egois demi kebaikan individu dan masyarakat. Etika mengajarkan
bahwa pemenuhan nafsu haruslah dilakukan dengan batasan moral yang tepat agar
tidak melanggar hak orang lain atau merugikan kepentingan bersama.

Konsep Hati dalam Berbagai Tradisi Agama, Filsafat, dan Psikologi

1. Pemahaman Konsep Hati dalam Tradisi Agama Dalam perspektif psikologi Islam,
hati mempunyai fungsi-fungsi yang berkaitan dengan penyebutannya dalam al-Qur’an.
Fungsi-fungsi tersebut di antaranya: 1) al-sadr, yaitu tempat perasaan was-was, 2) al-qalb
merupakan tempat iman, 3) al-syaghaf, yaitu tempat cinta, 4) al-fuad, yang dapat
memelihara kebenaran, 5) habat al-qalb, sebagai tempat cinta dan kebenaran, 6) al-
suwaida’, yaitu tempat ilmu dan agama, 7) muhjat al-qalb, yang merupakan manifestasi
sifat-sifat Allah, 8) al-damir, merupakan tempat merasa dan daya rekoleksi (al-quwwah
al-hafizah), dan 9) al-sirr, sebagai bagian hati yang paling halus dan rahasia (H. /1. 3aiikuHa,
2016)

375



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(2), 370-378 elSSN: 3024-8140

Dalam banyak tradisi agama, konsep hati seringkali mencakup aspek spiritual,
emosional, dan moral manusia (Segaf, 2022). Dalam agama-agama seperti Islam, Kristen,
dan Hinduisme, hati dianggap sebagai pusat spiritualitas dan tempat terjadinya
pengalaman spiritual. Hati juga dikaitkan dengan kepekaan emosional, kemampuan
untuk mencintai, dan pusat moralitas dalam diri manusia.

2.  Pemahaman Konsep Hati dalam Filsafat Di dalam hal menemukan kebenaran inilah
terletak fungsi jiwa manusia yang diwakili kognisi spiritual yang bernama hati, karena
memang inilah maksud diciptakannya hati bagi manusia, yaitu untuk mengetahui dan
mengenal Tuhan (Cholik, 2015). Dalam filsafat, konsep hati seringkali dikaji dalam
konteks pengalaman subjektif dan kesadaran manusia. Filsuf seperti Plato dan
Aristoteles menganggap hati sebagai pusat pemikiran, kehendak, dan emosi manusia.
Dalam pemikiran Platonic, hati dianggap sebagai bagian yang lebih tinggi dari jiwa
manusia yang terhubung dengan kebenaran dan kebaikan. Sedangkan dalam
pandangan Aristoteles, hati dianggap sebagai pusat emosi dan kehendak manusia.

3. Pemahaman Konsep Hati dalam Psikologi Dalam psikologi, konsep hati seringkali
digantikan oleh istilah “emosi” atau "perasaan". Psikologi mempelajari berbagai aspek
emosi manusia, termasuk perasaan, kecenderungan, dan pengalaman emosional.
Meskipun psikologi modern lebih fokus pada proses kognitif dan neurobiologi, emosi
tetap menjadi bagian penting dalam pemahaman tentang keseluruhan pengalaman
manusia.

4. Interaksi antara Pikiran dan Perasaan dalam Konteks Keputusan Etis dan
Pengembangan Kesadaran Diri Interaksi antara pikiran dan perasaan memainkan peran
penting dalam konteks keputusan etis dan pengembangan kesadaran diri. Keputusan
etis melibatkan pertimbangan moral dan nilai-nilai yang melibatkan aspek pikiran dan
perasaan. Pikiran membantu dalam memahami konsekuensi dan implikasi moral dari
suatu tindakan, sementara perasaan mempengaruhi intuisi moral dan empati terhadap
orang lain. Pengembangan kesadaran diri juga melibatkan interaksi antara pikiran dan
perasaan. Kesadaran diri melibatkan kemampuan untuk memahami pikiran, emosi, dan
motivasi yang muncul dalam diri sendiri. Dengan menyadari pikiran dan perasaan kita,
kita dapat memahami nilai-nilai, keyakinan, dan kecenderungan yang mendasari
tindakan kita. Dalam pengembangan kesadaran diri, penting untuk menjaga
keseimbangan antara pemikiran yang jernih dan pengenalan emosi yang terjadi.

Macam-macam qgalb menurut Qurais Shihab dalam Tafsir al-Mishbah adalah:

1) Qalb Salim adalah galb yang bersih, yang selalu terjaga ketauhitannya dan galb yang
digunakan untuk memperoleh ilmu pengetahuan serta galb yang selalu cendrung
kepada kebenaran dan kebajikan.

2) Qalb tempat menerimanya hidayah, qalb ini adalah qalb yang dimana Allah
menurunkan hidayah atau petujuk kepada orang-orang yang beriman, sehingga dengan
petunjuk tersebut mereka semakin yakin akan kebesaranAllah

3) Qalb Qaswabh, yaitu qalb yang keras sehingga tidak bisa menerima kebenaran yang
disampaikan kepada mereka. Hati mereka yang keras terjadi karena tidak bisa menerima
apa yang diturunkan Allah.

376



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(2), 370-378 elSSN: 3024-8140

4) Qalb Mutaraddid (yang ragu), galb ini adalah kalbnya orang-orang kafir dan munafik
yang tidak percaya kepada Allah dan hari akhir, keraguan yang timbul adalah keraguan
yang membuat mereka mengingkari kebesaran Allah

5) Qalb Maridh adalah qalb yang mengandung penyakit yaitu mereka selalu berkata
beriman padahal mereka bukanlah orang yang beriman melainkan musuh dari orang
yang beriman.(Therapy et al., 2018)

Kesimpulan dan Saran

Berdasarkan pembahasan dari makalah konsep memahami ruh, akal, nafsu, dan
hati diatas, dapat diambil beberapa kesimpulan yakni sebagai berikut:

1. Konsep ruh memiliki interpretasi yang berbeda dalam agama, filsafat, dan
psikologi. Pemahaman tentang ruh dapat memberikan landasan bagi pencarian makna
dan tujuan hidup manusia, baik dalam konteks spiritual maupun eksistensial.

2. Peran akal sangat penting dalam pemahaman manusia terhadap realitas objektif
dan dalam pengambilan keputusan. Namun, akal juga dihadapkan pada tantangan,
seperti konflik dengan keputusan moral dan bias kognitif, yang dapat mempengaruhi
proses pengambilan keputusan.

3.  Konsep nafsu dalam agama, psikologi, dan etika memiliki hubungan dengan
dorongan manusia yang perlu dikelola. Mengendalikan nafsu memainkan peran penting
dalam membentuk perilaku manusia, dan tantangan yang dihadapi termasuk kesulitan
mengenali dan mengendalikan dorongan emosional serta mengatasi konflik antara
nafsu dan keinginan moral.

4. Konsep hati dalam berbagai tradisi agama, filsafat, dan psikologi memberikan
pemahaman tentang dimensi emosional dan moral manusia. Interaksi antara pikiran dan
perasaan mempengaruhi keputusan etis dan pengembangan kesadaran diri, di mana
pemahaman diri, nilai-nilai, dan empati terhadap orang lain menjadi penting dalam
perkembangan pribadi.

Dalam keseluruhan, pemahaman tentang konsep ruh, akal, nafsu, dan hati
memberikan gambaran tentang berbagai aspek kehidupan manusia, termasuk
pencarian makna dan tujuan hidup, pengambilan keputusan, perilaku moral, dan
pengembangan kesadaran diri. Pemahaman yang komprehensif tentang konsepkonsep
ini dapat membantu individu dalam menjalani kehidupan yang lebih bermakna, beretika,
dan menyadari keberadaan spiritual dan emosional mereka.

Daftar Pustaka

Amelia, A., Indrawayanti, R. D., & Soleh, A. K. (2023). Perbandingan Akal, Nafsu, dan
Qalbu Dalam Tasawuf. Raudhah Proud To Be Professionals: Jurnal Tarbiyah
Islamiyah, 8(1), 231-241.

Amrullah, A. M. K., & Segaf, S. (2020). The Concept of Islamic Education to the Human
Quality in Islamic Universities. Proceeding of International Conference on
Engineering, Technology, and Social Sciences (ICONETOS), 1(1), 14-17.

377



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(2), 370-378 elSSN: 3024-8140

Jamiaah, S., Jalil, A., Ismail, R., Jahan, S., Roslan, M., Nor, M., Zulfazdlee, M., Ashari, A.
H., Darojat, M. H., Hamat, M. F., Adli, W., Ramli, W., & Munsoor, M. S. (2017). Jurnal
usuluddin. 45(1).

Ma, L., Luo, J., ZJR{§5L, Hiramoto, T., Onumata, Y., Manabe, Y., Takaba, H.,
Corporation, E., Energy, A., Flory, P. J., &, 1., Sato, T., Geometry, R., Analysis, G.,
Muraki, M., Nakamura, K., Geometry, R., & Analysis, G. (2019). No =8 i fdt HE & &
Hul & L7fEEminE 1ICB1T 5 RS (C BT 2 L WG /3 M Title.
Proceedings of the Institution of Mechanical Engineers, Part J: Journal of
Engineering Tribology, 224(11), 122-130.

Muhammad Hilmi, J., Zakaria, S., & Raudhah, A. S. (2016). Konsep hati menurut al-
Ghazali. Jurnal Reflektika, 11(11), 59-71.

Segaf, S. (2022). Moslempreneurship: Nurturing the entrepreneurial behaviour of
Islamic Boarding School students in Indonesia. Journal of Positive School

Psychology, 6(5), 1936-1944.

Therapy, C., Gordon, V., Meditation, C., VanRullen, R., Myers, N. E., Stokes, M. G., Nobre,
A. C., Helfrich, R. F., Fiebelkorn, I. C., Szczepanski, S. M., Lin, J. J., Parvizi, J., Knight,
R. T., Kastner, S., Wyart, V., Myers, N. E., Summerfield, C., Wan-ye-he, L. ., Yue-de,
C.H. U, ... No,S. (2018). No Title siis ( 33 ) 3l & il

H. /1. 3aitkmHa, A. M. A. (2016). No Title MECTO AHECTE3MO/IOTMYECKOIO
OBECMEYEHWA B ANATHOCTUYHECKOM A/ITOPUTME CMHAPOMA
OBCTPYKTUBHOIO AIMNMHO3 - THUMOIMHO3 CHA. BecTHuK AHecTe3uosorum WU
PeaHumatosoruu, 13(3), 44-50.

378



