
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)  eISSN: 3024-8140 

Volume 1, Issue 4, 2023 pp. 271-277  http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Al-jurjani dan sejarah perkembangan ilmu balaghah  

 

Lina Fatikasari 
Program Studi Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: 200204110046@student.uin-malang.ac.id  

 

A B S T R A K 

Balaghah, adalah teori sastra yang lahir dan berkembang di Arab, juga ikut 
mengalami proses standarisasi konsep dan teori seperti ilmu-ilmu lainnya. 
Perkembangan ilmu balaghah sebagai salah satu bidang kajian bahasa Arab, 
tidak lepas dari kajian i’jaz al-Qur’an itu sendiri. Kajian balaghah setidaknya 
mengalami tiga masa perkembangan, yaitu masa awal adanya balaghah, 
kemudian balaghah saat mulai menjadi sebuah kajian ilmu pengetahuan, 
dan balaghah pada masa puncak keemasan. Balaghah sendiri setidaknya 
memuat tiga kajian utama yaitu ilmu bayan, ilmu ma’ani dan ilmu badi’. 
Terlepas dari kajian balaghah yang saat ini sudah tidak asing lagi dikalangan 

pelajar, mayoritas dari mereka belum mengetahui bagaimana sejarah keilmuan balaghah sehingga bias 
menjadi sebuah kajian keilmuan seperti saat ini. Penulis merasa perlu untuk melakukan kajian terkait sejarah 
ilmu balaghah dan tokoh yang berperan besar dalam perkembangannya. Berbicara tentang balaghah tidak 
lepas dari salah satu tokoh terkenal pada disiplin ilmu balaghah yaitu Abdul Qahir al-Jurjani. Didalam artikel 
ini akan menjelaskan sejarah balaghah dari tahap embrio hingga disusun menjadi ilmu dengan seperangkat 
teori ilmiah. Pendekatan sejarah diharapkan dapat mengungkap sejarah fakta terkait kodifikasi balaghah 
sejak awal keberadaannya hingga perkembangan akhirnya.  

A B S T R A C T 

Balaghah, a literary theory born and developed in Arabia, also underwent the process of standardising 
concepts and theories like other sciences. The development of balaghah as one of the fields of Arabic 
studies cannot be separated from the study of i'jaz al-Qur'an itself. The study of balaghah at least 
experienced three periods of development, namely the early days of balaghah, then balaghah when it 
began to become a scientific study, and balaghah in the golden age. Balaghah itself contains at least three 
main studies, namely bayan, ma'ani and badi'. Apart from the study of balaghah which is now familiar 
among students, the majority of them do not know how the scientific history of balaghah so that it can 
become a scientific study as it is today. The author feels the need to conduct a study related to the history 
of the science of balaghah and the figures who played a major role in its development. Talking about 
balaghah cannot be separated from one of the famous figures in the discipline of balaghah, namely Abdul 
Qahir al-Jurjani. This article will explain the history of balaghah from the embryonic stage to be compiled 
into a science with a set of scientific theories. The historical approach is expected to reveal the historical 
facts related to the codification of balaghah from the beginning of its existence to its final development. 

Pendahuluan  

Al-Qur’an adalah kitab suci umat Islam yang diturunkan dengan menggunakan 
bahasa Arab. Untuk memahami makna al-Qur’an diperlukan beberapa disipin keimuan, 
diantaranya yaitu balaghah (Murdiono et al., 2021). Balaghah adalah salah satu ilmu 
untuk menganalisis kata atau kalimat yang berbahasa Arab. Balaghah sendiri telah 

Kata Kunci: 
al-jurjani; balaghah; 
sejarah; sastra; majaz 

 
Keywords: 
al-jurjani; balaghah; 
history; literature; 
majaz 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:200204110046@student.uin-malang.ac.id


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(4), 271-277  eISSN: 3024-8140 

272 
 

melalui proses yang panjang sebelum menjadi seperangkat imu yang baku. Balaghah 
pada awal terjadinya atau embrionya merupakan suatu istilah untuk mengapresiasi 
sebuah karya sastra secara umum dan belum terikat aturan-aturan khusus. (Huda, 2012) 
Seperti yang sudah masyhur diketahui, bahwasanya bangsa Arab sebelum al-Qur’an 
turun telah memiliki kemahiran balaghah yang tinggi, terutama dikalangan para penyair 
dan ahli pidatonya. Pada masa itu kemahiran dalam bersyair dan berpidato menjadi salah 
satu ukuran tinggi rendahnya status social suatu kabilah di kalangan masyarakat Jazirah 
Arab. Begitulah tingginya penghargaan masyarakat Arab Jahiliyah terhadap seni sastra 
bahasa Arab.Itulah mengapa salah satu mukjizat dari al-Qur’an yang turun dikalangan 
masyarakat Arab ini diantaranya adalah memiliki nilai balaghah dan sastra yang tidak 
tertandingi sepanjang masa (Aziz, 2014). 

Pada masa Jahiliyah, balaghah digunakan oleh para ahli bahasa untuk 
menganalisis dan menilai suatu karya sastra  hasil pemikiran masyarakat pada saat itu. 
Hal ini bisa dilihat saat diadakannya perlombaan sastra di Pasar Ukaz. Pada masa Islam 
datang hingga masa Khulafaur Rasyidin, balaghah belum menjadi sebuah ilmu yang 
dikaji secara spesifik, tetapi balaghah tetap hidup di masyarakat, apalagi setelah 
turunnya al-Qur’an. Pada masa-masa selanjutnya, balaghah yang awalnya merupan 
suatu bagian utuh dari sebuah ilmu, maka dimasa berkembangnya, balaghah terbagi 
menjadi tiga cabang keilmuan, diantaranya yaitu; ilmu bayan, ilmu ma’ani dan imu badi’. 
Perkembangan ini dapat dilihat dengan lahirnya karya tulis dengan judul kitab Majaz al-
Qur’an, kitab al-Badi’ yang ditulis oleh Abdullah bin Mu’tazz al-Bassi, kitab tentang 
ma’ani oleh ja’far bin Yahya (Muizzuddin, 2020). 

Menurut linguis Arab, sejarah perkembangan balaghah dibagi menjadi beberapa 
fase. Syauqi Dzaif berpendapat bahwa pondasi ilmu balaghah telah tertancap jauh 
sebelum Islam datang di Jazirah Arab. Sedangkan menurut Ahmad Musthafa al-Maraghi, 
kajian balaghah baru ada sejak zaman Imam Sibawaih hidup. Adapun pendapat Ali ‘Asyri 
Zaid, kajian balaghah telah ada dan lahir saat Islam datang, khususnya saat al-Qur’an 
pertama kali diturunkan. Menurut Zaid , antara kajian al-Qur’an dengan awal 
kemunculan kajian Balaghah di jazirah Arab pada masa-masa awal agama Islam dating 
terdapat keselarasan (Awaluddin, 2019). 

Ali ‘Asyri Zaid mengenmukakan bahwa perkembangan balaghah setidaknya 
mengalami tiga fase, yaitu (1) fase kemunculan (an-nasy’ah), (2) fase penyempurnaan 
(at-takammul), dan (3) fase stabil (al-istiqrar). Pada masa awal kemunculan, Balaghah 
sama sekali belum menjadi sebuah bidang ilmu yang independen dan stabil. Kajian 
balaghah masih melekat dengan ilmu-ilmu lain yang lebih dulu muncul. Ilmu-ilmu yang 
menyumbang kontribusi terhadap lahirnya ilmu balaghah diantaranya yaitu ilmu al-
Quran, ilmu kebahasaan (al-ulum allughawiyah), ilmu kesusastraan (al-ulum al-
adabiyah). Maka bukan suatu keanehan lagi apabila balaghah dikaitkan dengan ilmu 
bahasa maupun sastra, karena balaghah merupan bagian dari bahasa dan sastra Arab. 
Kajian al-Qur’an sendiri juga salah satu penyumbang terhadap perkembangan ilmu 
balaghah, hal ini dikarenakan kajian al-Quran secara langsung juga mengembangkan 
ilmu bahasa dan sastra Arab. Didalam perkembangannya juga tidak lepas dari kontribusi 
para ulama didalamnya, diantaranya yaitu Abdul Qahir al-Jurjani (Mushodiq, 2018). 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(4), 271-277  eISSN: 3024-8140 

273 
 

Penulis menggunakan metode penelitian deskriptif-kualitatif dan juga 
menggunakan tinjauan historis untuk mengetahui bagaimana peran al-Jurjani dalam 
perkembangan ilmu balaghah. Jenis penelitian yang digunakan penulis yaitu penelitian 
normatif, penelitian ini dilakukan dengan cara meneliti bahan pustaka atau data primer 
dan sekunder, atau yang biasa disebut dengan penelitian kepustakaan (literature 
research). Sedangkan teknik pengumpulan data menggunakan teknik observasi. Peneliti 
menelusuri dan mencermati referensi-referensi yang membahas tentang al-Jurjani dan 
sejarah ilmu balaghah. Penulis mengumpulkan hasil penelitian dari berbagai sumber 
referensi untuk dikaji dan diambil kesimpulan. 

Pembahasan  

Biografi Abdul Qahir al-Jurjani 

 Abdul Qahir al Jurjani mempunyai nama lengkap Abu Bakar Abdul Qahir ibn 
Abdurrahman ibn Muhammad al Jurjani. Beliau lahir pada abad ke-11 dan wafat pada 
tahun 471 H di Gorgan. Gorgan terletak diantara Tabaristan (Tibris) dan Khurasan. 
Gorgan merupakan salah satu kota yang terkenal karena keindahannya, sebagaimana 
yang telah disebutkan oleh para sastrawan pada saat itu. Kota Gorgan pernah menjadi 
perebutan penguasa, yang akhirnya dimenangkan oleh penguasa Saljuk pada tahun 
433H. Abi Ali Hasan bin Ali yang saat itu menjabat sebagai menteri, juga merupakan 
pendiri madrasah Nizamiyah yaitu institusi pendidikan pertama yang pernah ada di 
wilayah tersebut (Thabrani, 2018). 

 Abdul Qahir al-Jurjani dikalangan ahli balaghah terkenal sebagai seorang yang 
ahli nahwu, ahli ilmu kalam dan bermadzhab asy’ari. Al-Jurjani dianggap sebagai pelopor 
pada masanya karena karya-karyanya yang cemerlang dibidang ilmu bahasa Arab. 
Karena pencapainya tersebut, al-Jurjani mendapat gelar Imam dan Syekh al-Balaghah. 
Al-Jurjani mempunyai dua karya momumental dibidang ilmu balaghah, yaitu kitab Asrar 
Balaghah dan Dalail al-I’jaz. Menurut pendapat Syauqi Dhaif dalam kitabnya yang 
berjudul al-Balaghah Tathawwur wa Tarikh menyebutkan bahwa al-Jurjani telah berhasil 
merumuskan teori dan kedua ilmunya, yaitu ilmu bayan dan ilmu ma’ani. Kitab Dalail I’jaz 
merupakan kodifikasi dari teori ilmu ma’ani, sedangkan kitab Asrar al-Balaghah 
kodifikasi dari teori ilmu bayan (Muizzuddin, 2020). 

 Al-Jurjani banyak mempelajari dan mendalami keilmuan dari ulama-ulama di 
negeri kelahirannya. Salah satu gurunya yang terkenal adalah Abu Husain Muhammad 
An Nawawi, dari Abu Husain, al-Jurjani mendalami kitab al-Idah. Al-Jurjani adalah salh 
satu ulama yang memilki peran yang besar dalam sejarah perkembangan ilmu balaghah. 
Hal ini dikarenakan kemampuannya dalam mengurai kesalahan dalam menganalisis 
gramatikal bahasa arab. Dan juga al-Jurjani adalah tokoh pertama yang merumuskan  
teori ilmu ma’ani yang ditulis secara rinci di dalam bukunya Dalailul i’jaz dan tentang ilmu 
bayan ditulis dalam bukunya Asrar al balaghah (Ulwan, 2021). 

 Al-Jurjani hidup pada masa perdebatan antara dua kelompok teologi yang 
berkembang saat itu, yaitu kelompok Asy’ariyah dan Mu’tazilah (Hasanah et al., 2022). 
Al-Jurjani sendiri adalah  salah satu penganut Asy’ariyah yang memberikan sanggahan 
terhadap pendapat al-Qadhi Abd al-Jabbar yang merupakan tokoh Mu’tazilah. Dari 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(4), 271-277  eISSN: 3024-8140 

274 
 

sinilah sejarah pemikiran al-Jurjani dimulai, yaitu disaat adanya polemic yang memanas 
yang terjadi diantara kalangan mutakallimin, terutama saat kemunculan aliran 
Mu’tazilah. Sebagai penganut aliran teologi Asy’ariyah, sanggahan terhadap pemikiran 
tokoh Mu’tazilah dituangkan pada kitabnya yang berjudul Dalail al-I’jaz. Al-Jurjani 
berpendapat bahwasanya mengenai I’jaz, kemukjizatan al-Qur’an bukan terletak pada 
nadzam. Apabila dilihat dari akar sejarah kemunculan dan berkembangnya balaghah 
beriringan dengan pembahasan tentang kemukjizatan al-Qur’an. Ilmu balaghah juga 
berfungsi untuk menerangkan kemukjizatan al-Qur’an dari segi keindahan bahasa dan 
nilai sastra yang dikandungnya (Thabrani, 2018). 

Sejarah Ilmu Balaghah 

Pada masa awal kemunculan studi balaghah para ahli menggunakan balaghah 
untuk menelaah dan menilai keindahan bahasa al-Qur’an yang telah tumbuh dan 
berkembang secara mtodologis semenjak Mu’taz (wafat 908 M) dengan karyanya al-
Badi’ dan al-Farra’ Abu Ubaidah. Muammar Mutsanna (wafat 207 H) dengan kitabnya 
yang berjudul Ma’ani al-Qur’an dan mengalami puncak keemasan ilmu balaghah pada 
zaman Abdul Qahir al-Jurjani dengan dua kitab fenomenalnya Dalail al-I‘jaz dan Asrar al-
Balaghah. Pada masa-masa sesudahnya tidak ada lagi sarjana ataupun ulama yang 
memberikan penambahan, pengurangan ataupun mengkritisinya. Pada masa itu ilmu 
balaghah mengalami stagnasi, para intelek muslim hanya mengklasifikasikan, 
mempelajari, menerapkan, dan melakukan pensyarahan. Ada beberapa ulama yang 
menerapkan ilmu balaghah dari al-Jurjani, diantaranya yaitu, Mahmud, Jar Allah, dan 
Umar al-Zamakhshari (Aziz, 2014). 

 Setidaknya ada empat ciri yang menandai masa awal berkembangnya ilmu 
balaghah, yaitu (1) tidak adanya pembagian bab secara ilmiah dalam kajian balaghah. 
Dapat ditemui juga, suatu pembahasan diulang dibeberapa tempat tanpa 
memperhatikan metode-metode tertentu yang jelas. Hal ini juga yang pada akhirnya 
menimbulkan tidak adanya keterkaitan secara ilmiah antar bab maupun fasal pada kitab-
kitab yang ditulis pada masa itu. Salah satu contohnya adalah kitab al-Bayan wa at-
Tabyin dan kitab al-Hayawan yang ditulis oleh al-Jahidz. (2) Adanya kekacauan dan 
kerancuan dalam penggunaan istilah. Ulama pada masa itu banyak yang menggunakan 
istilah-istilah dalam kitab-kitab yang ditulisnya, akan tetapi penggunaan istilah-istilah 
tersebut belum stabil. Antara satu pengarang dengan pengarang lain masih belum 
seragam dalam menggunakan istilah untuk menguraikan masalah yang sama. Istilah-
istilah tersebut diantaranya yaitu bayan, ma’ani, badi’, fashahah, majaz, kinayah dan lain-
lain. (3) Adanya percampuran antara balaghah dengan keilmuan lainnya. Hal ini terjadi 
karena balaghah sendiri belum mempunyai batas-batas pembahasan sehingga dapat 
dengan mudahnya bercampur dengan kajian Islam lainnya. Disisi lain para ulama pada 
zaman itu juga menguasai multi disipliner keilmuan sehingga ketika mengarang kitab 
balaghah menjadi bercampur dengan pembahasan dari keilmuan lain. Contohnya yaitu 
pada kitab Majaz al-Qur’an yang dikarang oleh Abu Ubadah yang menggabungkan 
antara kajian Islam dan kajian balaghah. Kitab al-Bayan wa at-Tabyin yang dikarang oleh 
al-Jahidz yang menggabungkan antara kajian sastra dan kajian balaghah (Mushodiq, 
2018). 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(4), 271-277  eISSN: 3024-8140 

275 
 

Bangsa Arab sebelum datangnya Islam telah dikenal dengan keindahan syair-
syairnya. Namun bangsa Arab pada saat itu belum memiliki suatu kajian baku terhadap 
gaya bahasa maupun sastra atau balaghah. Bangsa Arab tidak hanya membangga-
banggakan keindahan bahasa dan sastra dalam syairnya, tetapi juga fashohahnya, hal ini 
berimplikasi pada adanya kompetisi diantara masyarakat Arab. Salah satu pasar seni 
yang terkenal di zaman Jahiliyah pada saat itu yaitu pasar Ukadz yang ada di Makkah, 
pasar Majnah yang terletak diantara Mekkah dan Zahran, dan pasar Dul Majaz yang 
terletak diantara Mekkah dan Mina (Abdul Hamid, 2011). 

 Seiring dengan berkembangnya dakwah Islam, pada masa Dinasti Umayyah, 
berbagai macam khitobah berkembang, seperti khitobah politik, pesta, peringatan, 
nasehat dan sebagainya. Pada masa ini puisi dan prosa juga mengalami perkembangan 
yang cukup pesat. Para penyair dan utusanpun berlomba-lomba untuk adu kemampuan 
bersastra mereka dengan mengikuti perlombaan puisi. Dari sinilah akhirnya tercipta 
pasar al-Kunasah di kota Kufah dan pasar al-Mirbad di kota Bashrah. Pasar ini sepert 
pasar Ukadz pada zaman Jahiliyah, yaitu untuk unjuk kebolehan kemampuan bersastra. 
Pada masa ini perkembangan syair lebih dominan dari pada khitobah. Kondisi ini 
disebabkan oleh munculnya aliran fanatisme yang menggunakan syair untuk memuji 
kelompoknya, dan mencela lawannya. Fenomena ini juga diperkuat dengan dukungan 
para penguasa dengan menyelenggarakan kompetisi baca puisi dengan memberikan 
hadiah yang memuaskan bagi peserta yang dianggap syairnya paling bagus (Syarif et al., 
2023). 

 Setelah runtuhnya Dinasti Umayyah dan digantikan oleh Dinasti Abbasiyah, 
balaghah mengalami perkembangan, bahkan perkembangannya tidak kalah pesat 
dengan masa Dinasti Umayyah . Menurut Syauqi Dzaif ada beberapa factor yang 
mempengaruhi perkembangan pada masa Dinasti Abbasiyah, diantaranya yaitu, 
berkembangnya logika dan kehidupan masyarakat pada saat itu. Faktor lain yaitu 
munculnya dua kelompok muallim atau pengajar. Mereka mengajar pada konsentrasi 
ilmu yang berbeda, kelompok pertama berfokus pada pengajaran bahasa dan puisi. 
Sedangkan kelompok kedua berfokus pada pengajaran pidato, pembuatan hukum dalil, 
debat, dan pendalaman ta’bir (Abdul Hamid, 2011). 

 Sejarah mencatat bahwasanya pada masa Dinasti Abbasiyah balagah menjadi 
sebuah ilmu pengetahuan dengan mustholahaat yang sudah terdefinisi dan tertata 
dengan baik dan rapi. Hal ini juga tidak lepas dari peran para ulama pada masa itu, 
diantaranya yaitu al-Jurjani. Menurut pandangan Muhbib Abdul Wahab, al-Jurjani telah 
dinobatkan sebagai tokoh maestro linguis Bahasa Arab dengan dua karya 
monumentalnya yang berjudul Asrar Balaghah dan Dalail al-I’jaz. Dalail I’jaz sendiri 
membahas tentang arti dan bukti-bukti kemukjizatan, yang dimaksudkan untuk 
menunjukkan bukti-bukti dan dalil-dalil kemukjizatan al-Qur’an, khususnya dari segi 
balaghahnya yaitu keindahan bahasa dan nilai-nilai sastranya. Dalam kitab Dalail al-I’jaz 
pembahasan balaghah dibagi menjadi dua. Pembahasan pertama dikelompokkan ke 
dalam ilmu ma’ani, dan pembahasan kedua dikelompokkan dalam pembahasan al-
Bayan. Hal ini yang kemudian menjadi salah satu alas an al-Jurjani ditetapkan sebagai 
peletak dasar ilmu bayan dan ilmu ma’ani (Syarif et al., 2023). 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(4), 271-277  eISSN: 3024-8140 

276 
 

 Al-Jurjani dikenal sebagai penganut aliran Ash’ariyyah, sehingga dapat 
ditemukan di salah satu karyanya memuat sanggahan terhadap pemikiran al-Qadhi 
Abdul Jabbar yang merupakan tokoh Mu’tazilah. Al-Jurjani memberikan kritik mengenai 
I’jaz al-Qur’an, menurutnya kemukjizatan al-Qur’an tidak terletak pada nadham, karena 
menurutnya, jika ditelusuri sejarah muncul dan berkembangnya balaghah terkait 
dengan wacana kemukjizatan al-Qur’an. Tidak sedikit ulama yang mengagumi karya al-
Jurjani bahkan setelah beliau wafat. Fakhru al-Razi adalah ulama yang pertama menulis 
ringkasan dan poin-poin penting yang terdapa pada dua karya monumental al-Jurjani, 
Asrar al-Balaghah dan Dalail al-I’jaz. Ringkasan tersebut oleh Fakhru al-Razi diberi nama 
Nihayah al-I’jaz fi Dirayah al-I’jaz. Fakhru al-Razi dan Zamakhsyari memberikan kesan dan 
apresiasi yang sangat baik terhadap dua karya monumental al-Jurjani. Sehingga mereka 
mengatakan bahwa  sesungguhnya keilmuan balagah telah sempurna pada kedua 
karyanya (Abdul Hamid, 2011). 

Fase awal perkembangan yang sangat signifikan ini disebut dengan masa al-
Mutaqaddimin. Pada masa ini kajian ilmu balaghah menerima masukan dari banyak 
bidang kajian keilmuan Islam. Seperti dari ilmu sharaf, ilmu nahwu, ilmu al-qira’at, fiqh 
al-lughah, ilmu kalam, ilmu tafsir dan Ushul. Adapun sumbangan keilmuan yang paling 
banyak memberikan kontribusi kepada balaghah adalah dari IIlmu Nahwu.  Jika 
dicermati, maka akan ditemukan fakta bahwa kajian tentang sejarah balaghah baik dari 
perkembangan maupun pertumbuhannya di pegang oleh ulama balaghah yang 
menduduki peringkat ulama ‘ajam (bukan orang Arab asli). Perkembangan ilmu 
balaghah pada fase al-Mutaqaddimin mencapai puncak keemasan di tangan Abdul Qahir 
al-Jurjani pada abad 5-H (Syarif et al., 2023). 

Kesimpulan dan Saran  

Abdul Qahir al Jurjani mempunyai nama lengkap Abu Bakar Abdul Qahir ibn 
Abdurrahman ibn Muhammad al Jurjani lahir di Gorgan, yang merupakan salah satu kota 
terkenal yang terletak antara Tabaristan (Tibris) dan Khurasan. Abdul Qahir al-Jurjani 
dikalangan ahli balaghah terkenal sebagai seorang yang ahli nahwu, ahli ilmu kalam dan 
bermadzhab asy’ari. Al-Jurjani dianggap sebagai pelopor pada masanya karena karya-
karyanya yang cemerlang dibidang ilmu bahasa Arab. Balaghah pada masa embrional 
digunakan oleh para sarjana klasik Arab sebagai sebuah kajian untuk membedakan 
antara karya yang baik dan karya yang tidak baik. Atau yang dikenal dengan mengkritik 
atas estetika seni yang didasarkan pada “zauq”. 

Pada masa awal kemunculan, Balaghah sama sekali belum menjadi sebuah bidang 
ilmu yang independen dan stabil. Kajian balaghah masih melekat dengan ilmu-ilmu lain 
yang lebih dulu muncul. Ilmu-ilmu yang menyumbang kontribusi terhadap lahirnya ilmu 
balaghah diantaranya yaitu ilmu al-Quran, ilmu kebahasaan (al-ulum allughawiyah), ilmu 
kesusastraan (al-ulum al-adabiyah). Maka bukan suatu keanehan lagi apabila balaghah 
dikaitkan dengan ilmu bahasa maupun sastra, karena balaghah merupan bagian dari 
bahasa dan sastra Arab. Kajian al-Qur’an sendiri juga salah satu penyumbang terhadap 
perkembangan ilmu balaghah, hal ini dikarenakan kajian al-Quran secara langsung juga 
mengembangkan ilmu bahasa dan sastra Arab. Didalam perkembangannya juga tidak 
lepas dari kontribusi para ulama didalamnya, diantaranya yaitu Abdul Qahir al-Jurjani. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(4), 271-277  eISSN: 3024-8140 

277 
 

Daftar Pustaka  

Abdul Hamid, M. (2011). Al-Balaghah; Antara Pengetahuan Dan Disiplin Ilmu (Perspektif 
Sejarah Bahasa Dan Sastra Arab). LINGUA: Jurnal Ilmu Bahasa Dan Sastra, 3(1), 70–
81. https://doi.org/10.18860/ling.v3i1.574 

Awaluddin, A. F. (2019). Ilmu Balaghah Sebagai Embrio dalam Dunia Dakwah. Al-Din: 
Jurnal Dakwah Dan Sosial Keagamaan, 4(2), 1–9. 
https://doi.org/10.35673/ajdsk.v1i1.197 

Aziz, H. (2014). Studi Kritis terhadap Ilmu Balaghah Klasik. ISLAMICA: Jurnal Studi 
Keislaman, 1(2), 174. https://doi.org/10.15642/islamica.2007.1.2.174-180 

Hasanah, M., Syarofah, A., & Sari, R. R. (2022). Pragmatic Thinking in the Book of Dalail 
Al-I’jaz Abdul Qahir Al-Jurjani. Proceedings of the International Symposium on 
Religious Literature and Heritage (ISLAGE 2021), 644(Islage 2021), 56–64. 
https://doi.org/10.2991/assehr.k.220206.007 

Huda, I. S. (2012). Sejarah Balagah: Antara Ma’Rifah Dan Sinā’Ah. Adabiyyāt: Jurnal 
Bahasa Dan Sastra, 10(1), 18. https://doi.org/10.14421/ajbs.2011.10102 

Muizzuddin, M. (2020). Majâz Dalam Pandangan Abd Al-Qahir Al-Jurjani. Al-Ittijah, 
12(02), 177–188. 

Murdiono, M., Hasaniyah, N., & Taufiq, H. N. (2021). Makna Lafazh Qaul Dan Kalâm Di 
Dalam Al-Qur’an Menurut Perspektif Ilmu Balaghah. Arabi : Journal of Arabic 
Studies, 6(1), 68. https://doi.org/10.24865/ajas.v6i1.318 

Mushodiq, M. A. (2018). Majaz al-quran Pemicu Lahirnya Ilmu Balaghah (Telaah 
Pemikiran ‘Ali ‘Asyri Zaid). An-Nabighah, 20(01), 3. 

Syarif, M. U., Amrah, & Darmawati. (2023). Sejarah Ilmu Balagah , Tokoh dan Objek 
Kajiannya. Al-Waraqah, 4(1), 13–32. 

Thabrani, A. (2018). Nadzam Dalam I’jaz Quran Menurut Abdul Qahir Al-Jurjani. Jurnal 
Al-Mi’yar, 1(1), 1–14. 

Ulwan, A. M. (2021). Balaghah Dan Stilistika (Issue May). UIN Antasari Banjarmasin. 
 


