Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elISSN: 3024-8140
Volume 1, Issue 4, 2023 pp. 271-277 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Al-jurjani dan sejarah perkembangan ilmu balaghah

Lina Fatikasari
Program Studi llmu al-Qur’an dan Tafsir, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: 200204110046@student.uin-malang.ac.id

Kata Kunci: ABSTRAK
al-jurjani; balaghah; Balaghah, adalah teori sastra yang lahir dan berkembang di Arab, juga ikut
sejarah; sastra; majaz mengalami proses standarisasi konsep dan teori seperti ilmu-ilmu lainnya.
Perkembangan ilmu balaghah sebagai salah satu bidang kajian bahasa Arab,
Keywords: tidak lepas dari kajian i’jaz al-Qur’an itu sendiri. Kajian balaghah setidaknya
al-jurjani; balaghah; mengalami tiga masa perkembangan, yaitu masa awal adanya balaghah,
history; literature; kemudian balaghah saat mulai menjadi sebuah kajian ilmu pengetahuan,
majaz dan balaghah pada masa puncak keemasan. Balaghah sendiri setidaknya

memuat tiga kajian utama yaitu ilmu bayan, ilmu ma’ani dan ilmu bady’.

Terlepas dari kajian balaghah yang saat ini sudah tidak asing lagi dikalangan
pelajar, mayoritas dari mereka belum mengetahui bagaimana sejarah keilmuan balaghah sehingga bias
menjadi sebuah kajian keilmuan seperti saat ini. Penulis merasa perlu untuk melakukan kajian terkait sejarah
ilmu balaghah dan tokoh yang berperan besar dalam perkembangannya. Berbicara tentang balaghah tidak
lepas dari salah satu tokoh terkenal pada disiplin ilmu balaghah yaitu Abdul Qahir al-Jurjani. Didalam artikel
ini akan menjelaskan sejarah balaghah dari tahap embrio hingga disusun menjadi ilmu dengan seperangkat
teori ilmiah. Pendekatan sejarah diharapkan dapat mengungkap sejarah fakta terkait kodifikasi balaghah
sejak awal keberadaannya hingga perkembangan akhirnya.

ABSTRACT

Balaghah, a literary theory born and developed in Arabia, also underwent the process of standardising
concepts and theories like other sciences. The development of balaghah as one of the fields of Arabic
studies cannot be separated from the study of i'jaz al-Qur'an itself. The study of balaghah at least
experienced three periods of development, namely the early days of balaghah, then balaghah when it
began to become a scientific study, and balaghah in the golden age. Balaghah itself contains at least three
main studies, namely bayan, ma'ani and badi'. Apart from the study of balaghah which is now familiar
among students, the majority of them do not know how the scientific history of balaghah so that it can
become a scientific study as it is today. The author feels the need to conduct a study related to the history
of the science of balaghah and the figures who played a major role in its development. Talking about
balaghah cannot be separated from one of the famous figures in the discipline of balaghah, namely Abdul
Qahir al-Jurjani. This article will explain the history of balaghah from the embryonic stage to be compiled
into a science with a set of scientific theories. The historical approach is expected to reveal the historical
facts related to the codification of balaghah from the beginning of its existence to its final development.

Pendahuluan

Al-Qur’an adalah kitab suci umat Islam yang diturunkan dengan menggunakan
bahasa Arab. Untuk memahami makna al-Qur’an diperlukan beberapa disipin keimuan,
diantaranya yaitu balaghah (Murdiono et al., 2021). Balaghah adalah salah satu ilmu
untuk menganalisis kata atau kalimat yang berbahasa Arab. Balaghah sendiri telah

@ ®®@ This is an open access article under the CC BY-NC-SA license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islan Negeri Maulana Malik 1brabim Malang.



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:200204110046@student.uin-malang.ac.id

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(4), 271-277 elSSN: 3024-8140

melalui proses yang panjang sebelum menjadi seperangkat imu yang baku. Balaghah
pada awal terjadinya atau embrionya merupakan suatu istilah untuk mengapresiasi
sebuah karya sastra secara umum dan belum terikat aturan-aturan khusus. (Huda, 2012)
Seperti yang sudah masyhur diketahui, bahwasanya bangsa Arab sebelum al-Qur’an
turun telah memiliki kemahiran balaghah yang tinggi, terutama dikalangan para penyair
dan ahli pidatonya. Pada masa itu kemahiran dalam bersyair dan berpidato menjadi salah
satu ukuran tinggi rendahnya status social suatu kabilah di kalangan masyarakat Jazirah
Arab. Begitulah tingginya penghargaan masyarakat Arab Jahiliyah terhadap seni sastra
bahasa Arab.ltulah mengapa salah satu mukjizat dari al-Qur’an yang turun dikalangan
masyarakat Arab ini diantaranya adalah memiliki nilai balaghah dan sastra yang tidak
tertandingi sepanjang masa (Aziz, 2014).

Pada masa Jahiliyah, balaghah digunakan oleh para ahli bahasa untuk
menganalisis dan menilai suatu karya sastra hasil pemikiran masyarakat pada saat itu.
Hal ini bisa dilihat saat diadakannya perlombaan sastra di Pasar Ukaz. Pada masa Islam
datang hingga masa Khulafaur Rasyidin, balaghah belum menjadi sebuah ilmu yang
dikaji secara spesifik, tetapi balaghah tetap hidup di masyarakat, apalagi setelah
turunnya al-Qur’an. Pada masa-masa selanjutnya, balaghah yang awalnya merupan
suatu bagian utuh dari sebuah ilmu, maka dimasa berkembangnya, balaghah terbagi
menjadi tiga cabang keilmuan, diantaranya yaitu; ilmu bayan, ilmu ma’ani dan imu badi’.
Perkembangan ini dapat dilihat dengan lahirnya karya tulis dengan judul kitab Majaz al-
Qur’an, kitab al-Badi’ yang ditulis oleh Abdullah bin Mu’tazz al-Bassi, kitab tentang
ma’ani oleh ja’far bin Yahya (Muizzuddin, 2020).

Menurut linguis Arab, sejarah perkembangan balaghah dibagi menjadi beberapa
fase. Syauqi Dzaif berpendapat bahwa pondasi ilmu balaghah telah tertancap jauh
sebelum Islam datang di Jazirah Arab. Sedangkan menurut Ahmad Musthafa al-Maraghi,
kajian balaghah baru ada sejak zaman Imam Sibawaih hidup. Adapun pendapat Ali ‘Asyri
Zaid, kajian balaghah telah ada dan lahir saat Islam datang, khususnya saat al-Qur’an
pertama kali diturunkan. Menurut Zaid , antara kajian al-Qur’an dengan awal
kemunculan kajian Balaghah di jazirah Arab pada masa-masa awal agama Islam dating
terdapat keselarasan (Awaluddin, 2019).

Ali ‘Asyri Zaid mengenmukakan bahwa perkembangan balaghah setidaknya
mengalami tiga fase, yaitu (1) fase kemunculan (an-nasy’ah), (2) fase penyempurnaan
(at-takammul), dan (3) fase stabil (al-istigrar). Pada masa awal kemunculan, Balaghah
sama sekali belum menjadi sebuah bidang ilmu yang independen dan stabil. Kajian
balaghah masih melekat dengan ilmu-ilmu lain yang lebih dulu muncul. lImu-ilmu yang
menyumbang kontribusi terhadap lahirnya ilmu balaghah diantaranya yaitu ilmu al-
Quran, ilmu kebahasaan (al-ulum allughawiyah), ilmu kesusastraan (al-ulum al-
adabiyah). Maka bukan suatu keanehan lagi apabila balaghah dikaitkan dengan ilmu
bahasa maupun sastra, karena balaghah merupan bagian dari bahasa dan sastra Arab.
Kajian al-Qur’an sendiri juga salah satu penyumbang terhadap perkembangan ilmu
balaghah, hal ini dikarenakan kajian al-Quran secara langsung juga mengembangkan
ilmu bahasa dan sastra Arab. Didalam perkembangannya juga tidak lepas dari kontribusi
para ulama didalamnya, diantaranya yaitu Abdul Qahir al-Jurjani (Mushodiq, 2018).

272



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(4), 271-277 elSSN: 3024-8140

Penulis menggunakan metode penelitian deskriptif-kualitatif dan juga
menggunakan tinjauan historis untuk mengetahui bagaimana peran al-Jurjani dalam
perkembangan ilmu balaghah. Jenis penelitian yang digunakan penulis yaitu penelitian
normatif, penelitian ini dilakukan dengan cara meneliti bahan pustaka atau data primer
dan sekunder, atau yang biasa disebut dengan penelitian kepustakaan (literature
research). Sedangkan teknik pengumpulan data menggunakan teknik observasi. Peneliti
menelusuri dan mencermati referensi-referensi yang membahas tentang al-Jurjani dan
sejarah ilmu balaghah. Penulis mengumpulkan hasil penelitian dari berbagai sumber
referensi untuk dikaji dan diambil kesimpulan.

Pembahasan

Biografi Abdul Qahir al-Jurjani

Abdul Qahir al Jurjani mempunyai nama lengkap Abu Bakar Abdul Qahir ibn
Abdurrahman ibn Muhammad al Jurjani. Beliau lahir pada abad ke-11 dan wafat pada
tahun 471 H di Gorgan. Gorgan terletak diantara Tabaristan (Tibris) dan Khurasan.
Gorgan merupakan salah satu kota yang terkenal karena keindahannya, sebagaimana
yang telah disebutkan oleh para sastrawan pada saat itu. Kota Gorgan pernah menjadi
perebutan penguasa, yang akhirnya dimenangkan oleh penguasa Saljuk pada tahun
433H. Abi Ali Hasan bin Ali yang saat itu menjabat sebagai menteri, juga merupakan
pendiri madrasah Nizamiyah yaitu institusi pendidikan pertama yang pernah ada di
wilayah tersebut (Thabrani, 2018).

Abdul Qahir al-Jurjani dikalangan ahli balaghah terkenal sebagai seorang yang
ahli nahwu, ahli ilmu kalam dan bermadzhab asy’ari. Al-Jurjani dianggap sebagai pelopor
pada masanya karena karya-karyanya yang cemerlang dibidang ilmu bahasa Arab.
Karena pencapainya tersebut, al-Jurjani mendapat gelar Imam dan Syekh al-Balaghah.
Al-Jurjani mempunyai dua karya momumental dibidang ilmu balaghah, yaitu kitab Asrar
Balaghah dan Dalail al-Ijaz. Menurut pendapat Syauqi Dhaif dalam kitabnya yang
berjudul al-Balaghah Tathawwur wa Tarikh menyebutkan bahwa al-Jurjani telah berhasil
merumuskan teori dan kedua ilmunya, yaitu ilmu bayan dan ilmu ma’ani. Kitab Dalail I’jaz
merupakan kodifikasi dari teori ilmu ma’ani, sedangkan kitab Asrar al-Balaghah
kodifikasi dari teori ilmu bayan (Muizzuddin, 2020).

Al-Jurjani banyak mempelajari dan mendalami keilmuan dari ulama-ulama di
negeri kelahirannya. Salah satu gurunya yang terkenal adalah Abu Husain Muhammad
An Nawawi, dari Abu Husain, al-Jurjani mendalami kitab al-lIdah. Al-Jurjani adalah salh
satu ulama yang memilki peran yang besar dalam sejarah perkembangan ilmu balaghah.
Hal ini dikarenakan kemampuannya dalam mengurai kesalahan dalam menganalisis
gramatikal bahasa arab. Dan juga al-Jurjani adalah tokoh pertama yang merumuskan
teori ilmu ma’ani yang ditulis secara rinci di dalam bukunya Dalailul i’jaz dan tentang ilmu
bayan ditulis dalam bukunya Asrar al balaghah (Ulwan, 2021).

Al-Jurjani hidup pada masa perdebatan antara dua kelompok teologi yang
berkembang saat itu, yaitu kelompok Asy’ariyah dan Mu’tazilah (Hasanah et al., 2022).
Al-Jurjani sendiri adalah salah satu penganut Asy’ariyah yang memberikan sanggahan
terhadap pendapat al-Qadhi Abd al-Jabbar yang merupakan tokoh Mu’tazilah. Dari

273



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(4), 271-277 elSSN: 3024-8140

sinilah sejarah pemikiran al-Jurjani dimulai, yaitu disaat adanya polemic yang memanas
yang terjadi diantara kalangan mutakallimin, terutama saat kemunculan aliran
Mu’tazilah. Sebagai penganut aliran teologi Asy’ariyah, sanggahan terhadap pemikiran
tokoh Mu’tazilah dituangkan pada kitabnya yang berjudul Dalail al-I’jaz. Al-Jurjani
berpendapat bahwasanya mengenai I’jaz, kemukjizatan al-Qur’an bukan terletak pada
nadzam. Apabila dilihat dari akar sejarah kemunculan dan berkembangnya balaghah
beriringan dengan pembahasan tentang kemukjizatan al-Qur’an. llmu balaghah juga
berfungsi untuk menerangkan kemukjizatan al-Qur’an dari segi keindahan bahasa dan
nilai sastra yang dikandungnya (Thabrani, 2018).

Sejarah llmu Balaghah

Pada masa awal kemunculan studi balaghah para ahli menggunakan balaghah
untuk menelaah dan menilai keindahan bahasa al-Qur’an yang telah tumbuh dan
berkembang secara mtodologis semenjak Mu’taz (wafat 908 M) dengan karyanya al-
Badi’ dan al-Farra’ Abu Ubaidah. Muammar Mutsanna (wafat 207 H) dengan kitabnya
yang berjudul Ma’ani al-Qur’an dan mengalami puncak keemasan ilmu balaghah pada
zaman Abdul Qahir al-Jurjani dengan dua kitab fenomenalnya Dalail al-I‘jaz dan Asrar al-
Balaghah. Pada masa-masa sesudahnya tidak ada lagi sarjana ataupun ulama yang
memberikan penambahan, pengurangan ataupun mengkritisinya. Pada masa itu ilmu
balaghah mengalami stagnasi, para intelek muslim hanya mengklasifikasikan,
mempelajari, menerapkan, dan melakukan pensyarahan. Ada beberapa ulama yang
menerapkan ilmu balaghah dari al-Jurjani, diantaranya yaitu, Mahmud, Jar Allah, dan
Umar al-Zamakhshari (Aziz, 2014).

Setidaknya ada empat ciri yang menandai masa awal berkembangnya ilmu
balaghah, yaitu (1) tidak adanya pembagian bab secara ilmiah dalam kajian balaghah.
Dapat ditemui juga, suatu pembahasan diulang dibeberapa tempat tanpa
memperhatikan metode-metode tertentu yang jelas. Hal ini juga yang pada akhirnya
menimbulkan tidak adanya keterkaitan secara ilmiah antar bab maupun fasal pada kitab-
kitab yang ditulis pada masa itu. Salah satu contohnya adalah kitab al-Bayan wa at-
Tabyin dan kitab al-Hayawan yang ditulis oleh al-Jahidz. (2) Adanya kekacauan dan
kerancuan dalam penggunaan istilah. Ulama pada masa itu banyak yang menggunakan
istilah-istilah dalam kitab-kitab yang ditulisnya, akan tetapi penggunaan istilah-istilah
tersebut belum stabil. Antara satu pengarang dengan pengarang lain masih belum
seragam dalam menggunakan istilah untuk menguraikan masalah yang sama. Istilah-
istilah tersebut diantaranya yaitu bayan, ma’ani, badi’, fashahah, majaz, kinayah dan lain-
lain. (3) Adanya percampuran antara balaghah dengan keilmuan lainnya. Hal ini terjadi
karena balaghah sendiri belum mempunyai batas-batas pembahasan sehingga dapat
dengan mudahnya bercampur dengan kajian Islam lainnya. Disisi lain para ulama pada
zaman itu juga menguasai multi disipliner keilmuan sehingga ketika mengarang kitab
balaghah menjadi bercampur dengan pembahasan dari keilmuan lain. Contohnya yaitu
pada kitab Majaz al-Qur’an yang dikarang oleh Abu Ubadah yang menggabungkan
antara kajian Islam dan kajian balaghah. Kitab al-Bayan wa at-Tabyin yang dikarang oleh
al-Jahidz yang menggabungkan antara kajian sastra dan kajian balaghah (Mushodig,
2018).

274



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(4), 271-277 elSSN: 3024-8140

Bangsa Arab sebelum datangnya Islam telah dikenal dengan keindahan syair-
syairnya. Namun bangsa Arab pada saat itu belum memiliki suatu kajian baku terhadap
gaya bahasa maupun sastra atau balaghah. Bangsa Arab tidak hanya membangga-
banggakan keindahan bahasa dan sastra dalam syairnya, tetapi juga fashohahnya, hal ini
berimplikasi pada adanya kompetisi diantara masyarakat Arab. Salah satu pasar seni
yang terkenal di zaman Jahiliyah pada saat itu yaitu pasar Ukadz yang ada di Makkah,
pasar Majnah yang terletak diantara Mekkah dan Zahran, dan pasar Dul Majaz yang
terletak diantara Mekkah dan Mina (Abdul Hamid, 2011).

Seiring dengan berkembangnya dakwah Islam, pada masa Dinasti Umayyah,
berbagai macam khitobah berkembang, seperti khitobah politik, pesta, peringatan,
nasehat dan sebagainya. Pada masa ini puisi dan prosa juga mengalami perkembangan
yang cukup pesat. Para penyair dan utusanpun berlomba-lomba untuk adu kemampuan
bersastra mereka dengan mengikuti perlombaan puisi. Dari sinilah akhirnya tercipta
pasar al-Kunasah di kota Kufah dan pasar al-Mirbad di kota Bashrah. Pasar ini sepert
pasar Ukadz pada zaman Jahiliyah, yaitu untuk unjuk kebolehan kemampuan bersastra.
Pada masa ini perkembangan syair lebih dominan dari pada khitobah. Kondisi ini
disebabkan oleh munculnya aliran fanatisme yang menggunakan syair untuk memuiji
kelompoknya, dan mencela lawannya. Fenomena ini juga diperkuat dengan dukungan
para penguasa dengan menyelenggarakan kompetisi baca puisi dengan memberikan
hadiah yang memuaskan bagi peserta yang dianggap syairnya paling bagus (Syarif et al.,
2023).

Setelah runtuhnya Dinasti Umayyah dan digantikan oleh Dinasti Abbasiyah,
balaghah mengalami perkembangan, bahkan perkembangannya tidak kalah pesat
dengan masa Dinasti Umayyah . Menurut Syauqi Dzaif ada beberapa factor yang
mempengaruhi perkembangan pada masa Dinasti Abbasiyah, diantaranya yaitu,
berkembangnya logika dan kehidupan masyarakat pada saat itu. Faktor lain yaitu
munculnya dua kelompok muallim atau pengajar. Mereka mengajar pada konsentrasi
ilmu yang berbeda, kelompok pertama berfokus pada pengajaran bahasa dan puisi.
Sedangkan kelompok kedua berfokus pada pengajaran pidato, pembuatan hukum dalil,
debat, dan pendalaman ta’bir (Abdul Hamid, 2011).

Sejarah mencatat bahwasanya pada masa Dinasti Abbasiyah balagah menjadi
sebuah ilmu pengetahuan dengan mustholahaat yang sudah terdefinisi dan tertata
dengan baik dan rapi. Hal ini juga tidak lepas dari peran para ulama pada masa itu,
diantaranya yaitu al-Jurjani. Menurut pandangan Muhbib Abdul Wahab, al-Jurjani telah
dinobatkan sebagai tokoh maestro linguis Bahasa Arab dengan dua karya
monumentalnya yang berjudul Asrar Balaghah dan Dalail al-I’jaz. Dalail I’jaz sendiri
membahas tentang arti dan bukti-bukti kemukjizatan, yang dimaksudkan untuk
menunjukkan bukti-bukti dan dalil-dalil kemukjizatan al-Qur’an, khususnya dari segi
balaghahnya yaitu keindahan bahasa dan nilai-nilai sastranya. Dalam kitab Dalail al-I’jaz
pembahasan balaghah dibagi menjadi dua. Pembahasan pertama dikelompokkan ke
dalam ilmu ma’ani, dan pembahasan kedua dikelompokkan dalam pembahasan al-
Bayan. Hal ini yang kemudian menjadi salah satu alas an al-Jurjani ditetapkan sebagai
peletak dasar ilmu bayan dan ilmu ma’ani (Syarif et al., 2023).

275



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(4), 271-277 elSSN: 3024-8140

Al-Jurjani dikenal sebagai penganut aliran Ash’ariyyah, sehingga dapat
ditemukan di salah satu karyanya memuat sanggahan terhadap pemikiran al-Qadhi
Abdul Jabbar yang merupakan tokoh Mu’tazilah. Al-Jurjani memberikan kritik mengenai
I’jaz al-Qur’an, menurutnya kemukjizatan al-Qur’an tidak terletak pada nadham, karena
menurutnya, jika ditelusuri sejarah muncul dan berkembangnya balaghah terkait
dengan wacana kemukjizatan al-Qur’an. Tidak sedikit ulama yang mengagumi karya al-
Jurjani bahkan setelah beliau wafat. Fakhru al-Razi adalah ulama yang pertama menulis
ringkasan dan poin-poin penting yang terdapa pada dua karya monumental al-Jurjani,
Asrar al-Balaghah dan Dalail al-I’jaz. Ringkasan tersebut oleh Fakhru al-Razi diberi nama
Nihayah al-I’jaz fi Dirayah al-I’jaz. Fakhru al-Razi dan Zamakhsyari memberikan kesan dan
apresiasi yang sangat baik terhadap dua karya monumental al-Jurjani. Sehingga mereka
mengatakan bahwa sesungguhnya keilmuan balagah telah sempurna pada kedua
karyanya (Abdul Hamid, 2011).

Fase awal perkembangan yang sangat signifikan ini disebut dengan masa al-
Mutagaddimin. Pada masa ini kajian ilmu balaghah menerima masukan dari banyak
bidang kajian keilmuan Islam. Seperti dari ilmu sharaf, ilmu nahwu, ilmu al-gira’at, figh
al-lughah, ilmu kalam, ilmu tafsir dan Ushul. Adapun sumbangan keilmuan yang paling
banyak memberikan kontribusi kepada balaghah adalah dari lllmu Nahwu. Jika
dicermati, maka akan ditemukan fakta bahwa kajian tentang sejarah balaghah baik dari
perkembangan maupun pertumbuhannya di pegang oleh ulama balaghah yang
menduduki peringkat ulama ‘ajam (bukan orang Arab asli). Perkembangan ilmu
balaghah pada fase al-Mutagaddimin mencapai puncak keemasan di tangan Abdul Qahir
al-Jurjani pada abad 5-H (Syarif et al., 2023).

Kesimpulan dan Saran

Abdul Qahir al Jurjani mempunyai nama lengkap Abu Bakar Abdul Qahir ibn
Abdurrahman ibn Muhammad al Jurjani lahir di Gorgan, yang merupakan salah satu kota
terkenal yang terletak antara Tabaristan (Tibris) dan Khurasan. Abdul Qahir al-Jurjani
dikalangan ahli balaghah terkenal sebagai seorang yang ahli nahwu, ahli ilmu kalam dan
bermadzhab asy’ari. Al-Jurjani dianggap sebagai pelopor pada masanya karena karya-
karyanya yang cemerlang dibidang ilmu bahasa Arab. Balaghah pada masa embrional
digunakan oleh para sarjana klasik Arab sebagai sebuah kajian untuk membedakan
antara karya yang baik dan karya yang tidak baik. Atau yang dikenal dengan mengkritik
atas estetika seni yang didasarkan pada “zauq”.

Pada masa awal kemunculan, Balaghah sama sekali belum menjadi sebuah bidang
ilmu yang independen dan stabil. Kajian balaghah masih melekat dengan ilmu-ilmu lain
yang lebih dulu muncul. [Imu-ilmu yang menyumbang kontribusi terhadap lahirnya ilmu
balaghah diantaranya yaitu ilmu al-Quran, ilmu kebahasaan (al-ulum allughawiyah), ilmu
kesusastraan (al-ulum al-adabiyah). Maka bukan suatu keanehan lagi apabila balaghah
dikaitkan dengan ilmu bahasa maupun sastra, karena balaghah merupan bagian dari
bahasa dan sastra Arab. Kajian al-Qur’an sendiri juga salah satu penyumbang terhadap
perkembangan ilmu balaghah, hal ini dikarenakan kajian al-Quran secara langsung juga
mengembangkan ilmu bahasa dan sastra Arab. Didalam perkembangannya juga tidak
lepas dari kontribusi para ulama didalamnya, diantaranya yaitu Abdul Qahir al-Jurjani.

276



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(4), 271-277 elSSN: 3024-8140

Daftar Pustaka

Abdul Hamid, M. (2011). Al-Balaghah; Antara Pengetahuan Dan Disiplin llmu (Perspektif
Sejarah Bahasa Dan Sastra Arab). LINGUA: Jurnal llmu Bahasa Dan Sastra, 3(1), 70—
81. https://doi.org/10.18860/ling.v3i1.574

Awaluddin, A. F. (2019). Ilmu Balaghah Sebagai Embrio dalam Dunia Dakwah. Al-Din:
Jurnal Dakwah Dan Sosial Keagamaan, 4(2), 1-9.
https://doi.org[10.35673/ajdsk.v1i1.197

Aziz, H. (2014). Studi Kritis terhadap Ilmu Balaghah Klasik. ISLAMICA: Jurnal Studi
Keislaman, 1(2), 174. https://doi.org/10.15642/islamica.2007.1.2.174-180

Hasanah, M., Syarofah, A., & Sari, R. R. (2022). Pragmatic Thinking in the Book of Dalail
Al-I'jaz Abdul Qahir Al-Jurjani. Proceedings of the International Symposium on
Religious Literature and Heritage (ISLAGE 2021), 644(Islage 2021), 56-64.
https://doi.org[10.2991/assehr.k.220206.007

Huda, I. S. (2012). Sejarah Balagah: Antara Ma’Rifah Dan Sina’Ah. Adabiyyat: Jurnal
Bahasa Dan Sastra, 10(1), 18. https://doi.org/10.14421/ajbs.2011.10102

Muizzuddin, M. (2020). Majaz Dalam Pandangan Abd Al-Qahir Al-Jurjani. Al-Ittijah,
12(02), 177-188.

Murdiono, M., Hasaniyah, N., & Taufig, H. N. (2021). Makna Lafazh Qaul Dan Kalam Di
Dalam Al-Qur’an Menurut Perspektif Imu Balaghah. Arabi : Journal of Arabic
Studies, 6(1), 68. https://doi.org[10.24865/ajas.v6i1.318

Mushodiq, M. A. (2018). Majaz al-quran Pemicu Lahirnya Ilmu Balaghah (Telaah
Pemikiran ‘Ali ‘Asyri Zaid). An-Nabighah, 20(01), 3.

Syarif, M. U., Amrah, & Darmawati. (2023). Sejarah [Imu Balagah , Tokoh dan Objek
Kajiannya. Al-Waraqabh, 4(1), 13-32.

Thabrani, A. (2018). Nadzam Dalam I’jaz Quran Menurut Abdul Qahir Al-Jurjani. Jurnal
Al-Mi’yar, 1(1), 1-14.

Ulwan, A. M. (2021). Balaghah Dan Stilistika (Issue May). UIN Antasari Banjarmasin.

277



