Maliki Interdisciplinary Journal (MLJ) elSSN: 3024-8140
Volume 2, Issue 3, 2024 pp. 300-310 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Penanaman nilai pendidikan Islam dengan pendidikan
akhlak pada anak

Maziyatussufiyah
Program Studi Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: 200101110133@student.uin-malang.ac.id

Kata Kunci: ABSTRAK

pendidikan Islam; akhlak; Pendidikan merupakan hal yang sangat penting, khususnya pendidikan

anak Islam yang memberikan pengaruh besar terhadap kehidupan.
Pendidikan akhlak yang merupakan bagian dari pendidikan Islam perlu

Keywords: diyakini sebagai suatu hal yang menjadi akar dari perilaku manusia

Islamic education; morals; dimulai sejak kecil hingga seterusnya. Pendidikan akhlak diberikan sejak

child sedini mungkin agar dihaarapkan akan menjadi suatu kebiasaan yang

baik hingga mereka dewasa nanti. Mengingat akhlak merupakan hal
yang penting sebagai pencetak kepribadian juga moral yang baik maka perlu adanya bimbingan yang terarah
dari pendidik. Pendidikan dapat diperoleh mulai dari lingkungan terdekat yakni keluarga. Dengan peran
orang tua yang sangat penting sebagai pendidik pertama, anak akan menerima lalu memahami apa yang
orang tua berikan sehingga mereka akan menerapkannya dalam berkehidupan. Selain orang tua, guru juga
memberikan pendidikan sebagai lembaga formal maupun non formal, kehadiran guru juga memberikan
dampak pada si anak. Dalam memberikan pendidikan, maka seorang pendidik memerlukan metode yang
diantaranya adalah metode dialog, metode kisah, metode nasehat, metode kebiasaan serta pengalaman,
metode hukum dan ganjaran, metode ceramah, metode diskusi, metode demonstrasi, metode tarhid dan
targib yang dilakukan dengan menggunakan strategi pendidikan langsung seperti anjuran, latihan, serta
keteladanan dan pendidikan tidak langsung seperti pengawasan, hukuman, larangan dan hadiah.

ABSTRACT

Education is very important, especially Islamic education which has a big influence on life. Moral education
which is part of Islamic education needs to be believed as something that is the root of human behavior
starting from childhood onwards. Moral education is given as early as possible so that it is hoped that it
will become a good habit until they grow up. Given that morality is important as a personality printer as
well as good morals, it is necessary to have directed guidance from educators. Education can be obtained
starting from the closest environment, namely the family. With the very important role of parents as first
educators, children will accept and understand what parents give so that they will apply it in life. In
addition to parents, teachers also provide education as formal and non-formal institutions, the presence
of teachers also has an impact on the child. In providing education, an educator needs methods which
include the dialogue method, story method, advice method, habit and experience method, legal and
reward method, lecture method, discussion method, demonstration method, tarhid and targib method
which are carried out using educational strategies. direct such as advice, training, as well as example and
indirect education such as supervision, punishment, prohibition and reward.

Pendahuluan

Anak merupakan titipan Allah SWT, dimana Allah SWT memberikan amanah untuk
merawat dan menjaganya dengan baik. Salah satu perwujudan merawat dan
menjaganya yakni dengan memberikan pendidikan. Di dalam Al-Qur’an diterangkan

@ ® @ @ This is an open access article under the CC BY-INC-SA license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik 1brahim Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:200101110133@student.uin-malang.ac.id

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(3), 300-310 elSSN: 3024-8140

bahwa seseorang yang berilmu maka derajatnya akan diangkat oleh Allah SWT
sebagaimana firman Allah SWT didalam surat Al-Mujadalah: 11

i 50 bl ) el i 1 shale caal i o
Artinya: “Allah akan meninggikan orang-orang yang beriman di antaramu dan
orang-orang yang diberi ilmu pengetahuan”.

Dalam ayat tersebut sudah jelas bahwa ayat tersebut menerangkan semangat
untuk mencari ilmu bagi setiap individu.

Saat ini, tidak dapat dipungkiri minimnya akhlak pada anak sangat terlihat sesuai
dengan berkembangnya zaman seperti, banyaknya remaja mengkonsumsi narkoba,
minuman keras, sampai hamil di luar nikah membuat para orang tua miris melihat
keadaan tersebut yang menyerang para pemuda penerus bangsa. Oleh sebab itu, anak
yang menjadi penerus bangsa mereka berhak mendapatkan Pendidikan yang layak sejak
dini dengan wujud mengembangkan segala potensi yang dimilikinya.

Bukan hanya orang tua yang berkewajiban memberikan pendidikan namun,
pemerintah juga harus berkepentingan dalam memberikan hak anak berupa pendidikan.
Sebagaimana UUD 1945 pasal 31ayat 3 yang menerangkan tentang usaha pemerintah
dalam mencerdaskan kehidupan bangsa dengan menyelenggarakan suatu system
pendidikan nasional guna meningkatkan keimanan, ketaqwaan, dan akhlak mulia.

Salah satu pendidikan yang berhak dan sekiranya wajib diberikan pada anak yakni
pendidikan akhlak. Akhlak akan menjadi tolak ukur kehidupan seseorang sebagaimana
pernyataan bahwa bukanlah jenjang pendidikanyang akan mengangkat derajat
seseorang melainkan tingkat kesopanan dalam berperilaku.(Assingkily & Miswar, 2020).
Dikatakan wajib dikarenakan pendidikan akhlak mampu memberikan pengaruh besar
terhadap perkembangan potensi pada setiap individu. Maka dari itu, pendidikan akhlak
dapat diartikan sebagai pendidikan yang tidak memiliki jeda sehingga dilakukan terus
menerus sebagai maksud mengembangkan nilai serta budi luhur. Pendidikan akhlak
bertujuan sebagai acuan dalam berkehidupan yang religious. Dengan pendidikan akhlak
pula setiap individu dapat membedakan hal baik dan hal buruk serta hal yang memberi
kemanfaatan serta hal yang memberi mudhorot.

Berdasarkan uraian diatas, pendidikan pada anak sangatlah urgen didalam
mencetak karakter anak. Maka dari itu, dalam pembahasan ini akan dijelaskan lebih
terperinci mengenai pendidikan islam khususnya penddidikan akhlak.

Pembahasan

Pendidikan Islam

Pendidikan Islam merupakan kiat perubahan serta penghayatan ilmu pengetahuan
dan nilai islami terhadap anak melalui pengembangan dan penumbuhan daya yang
dimiliki untuk meraih titik kesempurnaan dalam berbagai aspek (Hidayat et al., 2018).
Pengertian tersebut sejalan dengan pemikiran Al-Raghib Al-Ashfahany yang menjelaskan
kata tarbiyah sebagai suatu usaha setingkat demi setingkat dalam menumbuhkan
sesuatu sampai tercapainya batas sempurna. (Djunaid, 2014). Sedangkan menurut Al-

301



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(3), 300-310 elSSN: 3024-8140

Qur’an pendidikan merupakan usaha dalam memberikan pengetahuan secara terencana
kepada peserta didik sebagai khalifah dan hamba Allah SWT.

Pada hakikatnya potensi dinamis yang dimiliki pada setiap individu terletak pada
keimanan, ilmu pengetahuan, akhlak dan pengamalannya yang menjadi pusat proses
pendidikan islam sampai terwujudnya tujuan akhir pendidikan islam yang mewujudkan
manusia dewasa sebagai mukmin, muhsin, muchlisin, dan muttaqin (Pendidikan Anak
Dalam Islam, 2016).

Tujuan Pendidikan Islam

Segala dasar pendidikan Islam termuat di dalam Al-Qur’an serta hadits Rasulullah
SAW. Sebagai akar pendidikan islam yakni Al-Qur’an merupakan pedoman pertama yang
tidak diragukan karena sampai saat ini masih tetap terjaga kesuciannya serta
kemurniannya. Sedangkan hadis Rasullulah sebagai dasar kedua yang memiliki fungsi
untuk menjelaskan hal yang tidak ada pada Al-Qur’an serta menjelaskan bagaimana
metode pendidikan saat era Rasulullah SAW dengan para thabiin. Pada dasarnya setiap
individu hidup di dunia hanyalah dengan satu tugas yakni beribadah terhadap Allah SWT,
ketentuan ini merupakan satu tujuan terhadap pendidikan islam yang membentuk
manusia agar bertagwa dan memperoleh keridhoan Allah SWT dalam menjalankan
peranannya sebagai khalifah Allah SWT. Sebagai khalifah Allah SWT, maka secara tidak
langsung individu sudah menjalankan tugasnya yakni beribadah.

Dalam menjalankan tugasnya sebagai hamba dan khalifah, manusia tidaklah
mampu tanpa adanya arahan atau pendidikan. Oleh sebab itu di dalam Al-Qur’an dapat
disimpulkan bahwa salah satu tujuan pendidikan yakni memberikan arahan kepada
manusia didalam melaksanakan tugas sebagai ciptaan dan khalifah Allah SWT.

Dari uraian diatas, ada beberapa tokoh islam yang sejalan dengan pemikiran
tersebut antara lain: Al Attas dengan pendapatnya mengatakan bahwa tujuan penidikan
Islam yakni mencetak manusia baik, sedangkan Abdul Fattah Jalaal mengatakan bahwa
tujuan dari pendidikan Islam yakni mewujudkan setiap individu manusia sebagai hamba
Allah  SWT, Adapun Sayyed Qutub menganggap tujuan pendidikan islam ialah
menjadikan manusia bertagwa. Adapun pada tahun 1977 menurut Komprensi Dunia
Islam pertama bahwa tujuan akhir dari pendidikan islam yakni manusia secara mutlak
berserah diri kepada Allah SWT (Djunaid, 2014). Sedangkan pendapat ahli pendidikan
islam Al-Syaibani beranggapan bahwa tujuan pendidikan adalah untuk bekal sebagai
usaha mempersiapkan kehidupan di akhirat kelak, dan memiliki tujuan akhir yakni
mengembangkan fitrah untuk menciptakan manusia dengan pribadi yang baik sesuai
dengan fungsinya yakni sebagai khalifah fil ardh. Adapun pendapat lain yakni Athiyah Al-
Abrasyi yang berasumsi bahwa tujuan pendidikan yakni menciptakan akhlak mulia,
sebagai bekal untuk mempersiapkan kehidupana di dunia maupun di akhirat,
menciptakan tenaga professional (Pendidikan Anak Dalam Islam, 2016).

Dari paparan di atas, maka dapat disimpulkan bahwa tujuan dari pendiidikan islam
adalah untuk membimbing agar tercipta fitrah peseerta didik yang maksimal sehingga
tercipta manusia yang al-insan al-kamil dan berwawasan kaffah (Hidayat et al., 2018).

302



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(3), 300-310 elSSN: 3024-8140

Pendidik

Pendidik merupakan seseorang yang berperan dalam pendidikan peserta didik,
dalam hal ini pendidik sangat berperan dalam keberhasilan peserta didik. Bukan hanya
guru, setiap manusia dapat menjadi seorang pendidik. Misalnya dalam lingkup keluarga
orang tua berperan sebagai pendidik karena mereka mendidik anak sesuai apa yang
mereka inginkan.

Dalam Bahasa arab ada beberapa kata yang mengisyaratkan seorang pendidik
yakni, ustad, Muallim, mudarris, dan murobbi. Sedangkan dalam islam, pengertian
pendidik yakni orang-orang yang memiliki tanggung jawab dalam perkembangan
peserta didiknya terhadap segala potensi yang dimiliki peserta didik (Aziz, 2017).
Pendidik harus berusaha mengkodisikan pembelajaran yang interaktif kepada peserta
didik agar dapat menambah kemampuan serta motivasi dalam belajar (Suyono, 2017).
Dan juga pendidik harus mampu mengembangkan tema dengan menyesuaikan
terhadap nilai-nilai islam (Sit, 2010). Pendidik juga mempengaruhi jiwa dan rohani
peserta didik mulai dari keterampilan, pengetahuan serta spiritualnya (Ramli, 2015).
Dalam pendidikan islam, pendidik terdiri dari Allah SWT, Rasululullah, Orang tua, dan
Guru (Ramli, 2015).

Peserta Didik

Peserta didik merupakan manusia yang berada di masa pertumbuhan serta
perkembangan, baik secara psikis, fisik, social serta rohaninya, yang membutuhkan
orang lain untuk tumbuh dewasa. Dalam islam sangat dianjurkan anak untuk menuntut
ilmu. Ada beberapa hal dari anak yang siap untuk dikembangkan yakni: 1) Setiap anak
memiliki kemampuan dasar yang dominan; 2) Setiap anak memiliki kecenderungan yang
berbeda secara naluriyah; 3) Setiap anak memiliki kemampuan dasar yang beragam
dalam mempercayai Tuhan; 4) Setiap anak juga memiliki kemampuan psikologis dan
intuisi yang terlihat.

Setiap anak dapat dipantau perkembangannya melalui terpenuhnya kebutuhan
dari anak tersebut seperti kebutuhan fisik, kebutuhan social, kebutuhan mandiri,
kebutuhan prestasi dan lain-lain (Aziz, 2017). Seorang pendidik dalam memberikan
arahan harus mengetahui ciri-ciri dari peserta didik itu sendiri yakni: 1) Kelemahan serta
ketakberdayaan; 2) Berkeinginan keras untuk terus berkembang; 3) Berusaha ingin
menjadi diri sendiri (Harahap, 2016).

Kurikulum Pendidikan Islam

Setiap muslim harus berpegang teguh pada ajaran islam yang diyakini, bukan
hanya untuk berkehidupan sehari-hari, namun juga dalam konsep pendidikan. Dalam
pendidikan islam, kurikulum haruslah berpedoman terhadap Aqgidah Islam. Artinya
kurikulum pendidikan Islam menjadikan Agidah Islam sebagai acuan dalam berfikir serta
melakukan perbuatan. Kurikulum pendidikan Islam memiliki prinsip utama yakni: 1)
Mengaruh pada Islam, baik ajarannya dan nilai-nilai Islam; 2) Prinsip keseluruhan baik
secara tujuan maupun isi; 3) Prinsip penyeimbangan antara tujuan dengan isi kurikulum;
4) Prinsip hubungan di antara kebutuhan peserta didik dengan kebutuhan masyarakat;
5) Prinsip pendayagunaan di antara perbedaan setiap peserta didik; 6) Prinsip

303



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(3), 300-310 elSSN: 3024-8140

pertumbuhan dan perubahan dengan tidak meninggalkan nilai-nilai yang absah; 7)
Prinsip Integritas.

Metode Pendidikan Islam

Terdapat sejumlah teknik atau metode yang bisa digunakan para pendidik yang
diantaranya diambil dari Al Qur’an dan menjelaskan cara Allah SWT dalam memberi
pengajaran kepada Rosul-Nya. Metode tersebut dibagi menjadi beberapa bagian yang
nantinya pengajar/pendidik dapat memilih diantara metode tersebut. yaitu sebagai
berikut

1. Metode Dialog

Menurut pandangan Ahmad Tafsir, dialog memberikan dampak yang besar
terhadap pendengar karena dilakukan secara dinamis dan juga pendengar dalam
mencari tahu kesimpulannya maka aktif berdialog dengan pembicara sehingga tidak
menimbulkan rasa bosan.

2. Metode Kisah

Kisah para nabi serta kisah-kisah peristiwa penting dijelaskan di dalam Al-Qur’an.
Metode ini dinilai efektif karena memiliki fungsi pembelajaran atau edukatif sehingga
pembaca akan merasakan alur peristiwa secara tidak langsung dan membuat hati
pembaca tersentuh saat membacanya. Metode ini berkaitan pada pengembangan
akhlak anak sebab dengan metode ini, anak akan mengingat nasihat dan hikmah dari
kisah para Rosul.

3. Metode Nasehat

Metode ini ditujukan kepada mereka yang melanggar peraturan dengan harapan
memberikan kesadaran untuk tidak mengulangi kesalahan.

4. Metode Hukum dan Ganjaran

Metode ini bertujuan untuk memberikan pengertian terhadap mereka terhadap
efek perlakuan.

5. Metode Ceramah

Metode ini dilakukan dengan cara memberikan pesan-pesan dengan maksud
mengajak untuk mengikuti apa yang disampaikan.
6. Metode Diskusi
Metode ini dilakukan dengan cara anak dihadapkan pada suatu problematic
kemudian diselesaikan dengan dibahas Bersama atau dengan saling menukar pendapat
masing-masing sehingga menghasilkan suatu keputusan akhir. Metode ini bertujuan

untuk memberikan penekanan terhadap sifat pengetahuan mereka dalam
menyelesaikan suatu masalah (Asy’ari, 2014).

7. Metode Demonstrasi

Metode ini dilakukan dengan memperagakan proses, situasi, kepada anak.
Metode ini dikatakan tepat karena pendidikan agama Islam harus dilakukan secara
kognitif, afektif, dan psikomotorik.

304



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(3), 300-310 elSSN: 3024-8140

8. Metode Tarhid dan Targib

Metode ini berkaitan dengan membuat rasa senang dan rasa takut, karena dengan
metode ini, jika seseorang mendapat hal kebaikan atau keburukan maka dirinya akan
terpengaruh dan terdorong untuk berbuat hal baik sehingga materi yang didapat bukan
hanya sekedar mengetahui melainkan diterapkan dalam berkehidupan (Djamaluddin et
al., 2019). Pada dasarnya, semua metode baik untuk diterapkan dan dilakukan karena
masing-masing metode memiliki hasil dan alasan tersendiri dan juga metode diciptakan
agar memudahkan anak dalam menerima serta memahami materi yang disampaikan.
Maka dari itu, para pendidik harus memilih dan memilah metode mana yang menurutnya
paling efektif untuk diterapkan pada anak dengan memperhatikan kondisi anak dan
lingkungannya.

Strategi Pengembangan Nilai Islam

Terdapat beberapa stategi yang dapat dilakukan dalam upaya mengembangkan
nilai-nilai keislaman yakni dengan:

1. Menumbuhkan rasa cinta pada sang Maha Pencipta

Hal yang paling penting dalam membimbing anak yakni dengan mendidik mereka
untuk mencintai dan menyayangi penciptanya yakni Allah. Sejak kecil mereka patut
dibiasakan melakukan ibadah dan mulai diarahkan untuk mengenal ciptaan Allah lainnya
seperti para rasul, malaikat, syaitan, hewan, tumbuhan, dan segala yang terdapat di
bumi dan langit. Hal ini dilakukan agar anak tumbuh menjadi seseorang dengan rasa
belas kasih sayang kepada antar sesama ciptaan-Nya.

2. Menciptakan rasa aman pada anak,

Rasa aman yang dimiliki anak akan berdampak dalam menyerap serta memahami
nilai-nilai agama. Maka dari itu, perlu sebagai pendidik untuk menciptakan rasa aman
dan nyaman agar anak senantiasa berkembang dan berfikir positif serta dapat menyerap
pembelajaran dengan baik.

3. Memperlakukan anak dengan mencium dan membelainya,

Memperlakukan anak dengan mencium serta membelainya akan menimbulkan
rasa kasih sayang. Sebagaimana Rasulullah bersabda agar selalu memperbanyak
mencium buah hati anak sebab pada tiap ciuman dihitung satu derajat di surga dengan
jarak diantara derajatnya yakni lima ratus tahun. Belaian dan ciuman dari orang tua akan
membuat si anak merasakan aman dan nyaman sehingga diharapkan buah hati dapat
tumbuh berkembang menjadi seseorang yang penuh dengan belas kasih sayang.

4. Menanamkan rasa cinta tanah air pada anak

Cinta tanah air perlu dikenalkan pada buah hati sejak masih kecil sebab dengan
memperkenalkan cinta tanah air maka anak akan merasakan pentingnya mencintai
negara sendiri dan akan menumbuhkan rasa persatuan demi bangsa yang dicintainya.
Menanamkan rasa cinta terhadap tanah air sendiri dapat dilakukan dengan mengadakan
kegiatan upacara, mengenalkan suku bangsa, adat istiadat, bahasa daerah sehingga
anak akan merasakan bahwa Indonesia memiliki bermacam-macam suku, ras, dan
budaya yang harus dijaga dan ditoleransi antar sesama.

305



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(3), 300-310 elSSN: 3024-8140

5. Meneliti serta mengamati perkembangan anak

Kegiatan ini sangat perlu dilakukan oleh para pendidik, mengingat setiap manusia
pasti membutuhkan arahan. Pendidik dapat menanamkan nilai-nilai keislaman pada saat
mengamati perkembangan anak.

6. Menumbuhkan potensi berfikir anak

Menumbuhkan potensi berfikir anak dapat dilakukan dengan bercerita atau
mendongeng. Melalui cerita atau dongeng tersebut, pendidik dapat menyalurkan nilai-
nilai keislaman seperti hikmah dari cerita para nabi dan tokoh-tokoh penting. Melalui
cerita maka akan mempengaruhi kesadaran jalan berfikir positif pada anak dan
membangun imajinasi sebagai perkembangan anak.

7. Memberikan pendidikan jasmani

Anak juga memerlukan pendidikan jasmani untuk merangsang pertumbuhan fisik
dan motoric pada anak. Pendidikan jasmani juga termasuk kedalam salah satu strategi
pengembangan sebab menurut Ibnu Sina, tujuan pendidikan tidak boleh melupakan
pembinaan fisik dan sejenisnya.

8. Mengulang hal baik sebagai proses pembelajaran

Saat anak usia 0-3 tahun maka alangkah baiknya untuk memperkenalkan hal-hal
positif pada anak dan pada usia 3-11 tahun akan terjadi proses restrukturisasi pada anak.
Maka dari itu perlu mengulang-ngulang dalam memperdengar bacaan Al-Qur’an, Bahasa
asing, warna, dan lain-lain.

9. Memenuhi serta memberikan kebutuhan bermain

Bagi seorang anak kebutuhan utama adalah bermain. Rasulullah menjelaskan
bahwa anak-anak memang perlu bermain sebagai usaha untuk mengkembangkan
akalnya, memperluas pengetahuannya, serta mempertajam indera dan perasaanya.
Sehingga para orang tua perlu menyediakan media permainan untuk anak dengan
memperhatikan manfaat permainan tersebut (Asti, 2017).

Pendidikan Akhlak

Akhlag merupakan kata yang berasal dari khulug yang secara etimologi bermakna
budi pekerti, dan moral. Khulug memiliki kesesuaian dengan khilg dimana keduanya
sama-sama sebagai perangai manusia, namun khulq dari rohaniah sedangkan khilq dari
jasmani. Dalam buku Tahdib al akhlag wa Thahir al a’raq karangan tokoh terkenal yakni
Ibnu Maskawaih menjelaskan bahwa akhlak mendorong untuk melakukan perbuatan
dengan keadaan bergerak dan tidak membutuhkan pikiran. Menurut pendapat Ahmad
Amin, akhlak adalah suatu pembiasaan kehendak. Beliau menjelaskan bahwa
pembiasaan merupakan perbuatan yang diulang sehingga mudah untuk dilakukan dan
kehendak adalah ketentuan dari keinginan setelah bimbang, maka pada saat kehendak
dilakukan berulang maka akan menjadi kebiasaan dan hal itu merupakan proses dari
akhlak (Ansori, 2016). Syekh Kholil Bangkalan berpendapat bahwa pendidikan akhlak
merupakan suatu pendidikan mengenai dasar dalam islam untuk mencapai
kemanusiaannya yang diharapkan mampu untuk mengetahui hakikat sang pencipta
supaya mendapat kebahagiaan dunia maupun akhirat. Dalam hal ini dapat memberikan

306



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(3), 300-310 elSSN: 3024-8140

pemahaman bahwa pendidikan akhlak merupakan sikap manusia yang menimbulkan
perbuatan atau perilaku kebiasaan yang disertai dengan niat dan tetap berlandaskan Al-
Qur’an dan Hadis. Pendidikan akhlak bertujuan untuk menciptakan moral yang baik,
sopan santun, berkemauan keras, beradab, jujur serta bijaksana dengan berlandaskan
Al-Qur’an dan Hadis (Salsabila & Firdaus, 2018).

Jika seseorang ingin menggapai ridho Allah maka ia akan selalu berkelakuan Al-
Akhlaq AL-Karimah yakni berkelakuan mulia karena mereka berlandaskan bahwa Allah
SWT meridloi akhlag mulia dan Al-Akhlag Al-Madzmumah yakni akhlak tercela. Maka, ia
tidak akan merasa berat dan melakukan dengan ikhlas segala sesuatu yang mulia karena
didalam hatinya tertanam rasa cinta ke pada Allah SWT. Dalam Al-Qur’an surat Al-
Bagarah ayat 165 yang berarti: “Adapun orang-orang yang beriman, mereka amat sangat
cintanya kepada Allah” (Bafadhol, 2017).

Akhlak Kepada Allah

Imam Al-Ghozali menerangkan jika anak sudah memasuki usia tamyiz maka
tidaklah boleh untuk meninggalkan thoharoh dan sholat serta pada bulan Ramadhan
diperintahkan untuk berpuasa sebagai kewajibannya. Dalam kitab karangan Syekh
Muhammad Syakir, beliau menjelaskan bahwa sesungguhnya Alloh mengetahui semua
yang disembunyikan hambanya didalam dada, semua yang dinyatakan dalam lisan
hambanya, dan semua amal perbuatannya hambanya. Maka beliau menganjurkan untuk
bertaqwalah pada Allah dan janganlah sampai Allah melihat hambanya dengan kondisi
yang tidak Allah ridhoi.

Akhlak Kepada Orang Tua

Anak harus dididik untuk selalu berperilaku baik dan taat kepada kedua orang tua
dengan berterima kasih atas kasih sayangnya, pengorbanannya, serta tanggung
jawabnya dalam mendidik seorang anak dan juga memiliki sikap sopan kepada siapapun
pada yang lebih tua. Orang tua akan memiliki peranan penting dalam membentuk
kepribadian anak karena kepribadian anak terwujud dari hubungan social di dalam
keluarga.(Wahyudi & Arsana, 2014) Dalam kitab Tarikh, Imam Al-Bukhori menjelaskan
tentang hubungan keteladanan dengan sifat anak yang berbunyi: Maa Nahala Walid
Waladah Afdol Min Adab Hasan yang artinya “Tiada pemberian orang tua yang
palingutama daripada anaknya, selain pendidikan akhlak yang baik” (Zakiyah, 2019).
Didalam kitab Washaya Al-Aba’ lil Abna’, sebuah karya Syaikh Muhammad Syakir
menerangkan bahwa anak hendaklah mendahulukan kepentingan orang tua dibanding
kepentingan dirinya.

Akhlak Kepada Orang Lain

Anak haruslah dididik dalam bertutur kata, bersopan santun dan menghargai
orang lain agar tidak memiliki sifat acuh terhadap sesama karena sifat tersebut sangat
dibenci oleh Allah SWT. Jika ada yang membutuhkan bantuan maka hendaklah
membantu dengan ikhlas tanpa mengharapkan imbalan. Seorang syekh terkenal yakni
Syekh Muhammad Syakir berpendapat bahwa beliau melarang menyakiti hati dan
berperilaku buruk pada orang lain dan juga hendaklah saling menolong. Beliau juga
menyuruh untuk menjauhkan sikap membanggakan diri sendiri dan menampakkan
wajah sinis terhadap orang lain.

307



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(3), 300-310 elSSN: 3024-8140

Akhlak Kepada Diri Sendiri

Para orang tua haruslah mendidik anak untuk memiliki sifat sederhana dalam
melakukan apapun seperti cara berpakaian yang sederhana, cara berjalan sederhana
dengan tanpa melenggak-lenggok serta bertutur kata yang sopan tanpa menggunakan
nada tinggi. Menampakkan wajah berseri, serta menghindari perlakuan membusungkan
dada dan menunduk saat berjalan juga termasuk kedalam akhlak terhadap diri sendiri
(Zamroni, 2017).

Strategi Pendidikan Akhlak

Strategi  pendidikan = merupakan perilaku yang terencana dengan
menginternalisasikan nilai islam kepada anak agar dapat terarah dan mewujudkan
kepribadian muslim. Terdapat beberapa strategi yang dapat digunakan didalam
membimbing akhlak yaitu:

Pendidikan Langsung

Pendidikan langsung merupakan pendidikan yang diadakan dengan hubungan
secaralangsung antara pendidik dengan anak seperti orang tua pada anak dan juga guru
pada anak didik.

a. Memberikan teladan yakni tingkah laku pendidik akan dicontoh oleh si anak dan
anak akan menyamakan perbuatan maupun perkataan dengan orang yang ditiru
sehingga lama kelamaan anak akan merasakan hal-hal apa yang memang perlu
dilakukan dan yang tidak patut dilakukan.

b. Dengan anjuran yakni pendidik memberikan saran untuk berbuat kebaikan dan
berbuat yang memberikan manfaat pada orang lain, anjuran ini juga membiasakan
anak agar berbuat disiplin sehingga anak akan memiliki rasa menghormati
pendapat, merasakan perbuatan baik serta kedisiplinan dari orang lain. Seperti
contoh dari Rasulullah, jika anak memasuki umur 7 tahun bahkan sebelumnya maka
alangkah baiknya untuk dibiasakan mengerjakan sholat lima waktu dengan tujuan
membiasakan anak agar dekat dengan sang pencipta.

c. Dengan memberikan Latihan agar anak dapat menguasai Gerakan serta
menghafalkan ucapan-ucapan yang baik. Seperti berlatih bertutur kata yang
lembut, sopan dan santun. Dengan Latihan yang baik khususnya latihan yang
berhubungan dengan ibadah agar ibadah anak menjadi sempurna maka perlu
diawasi dan diperhatikan seperti gerakan dan bacaan sholat. Latihan yang terus
menerus juga menumbuhkan rasa keteraturan dan kemandirian sehingga anak
juga akan belajar untuk tidak bergantung pada orang lain.

Pendidikan tidak langsung

Pendidikan tidak langsung ini merupakan pendidikan yang bercorak larangan,
pencegahan, dan penekanan. Menurut (Zamroni, 2017) strategi pendidikan tidak
langsung terdapat berbagai macam jenis hal tersebut dapat dilihat dibawah ini.

a. Larangan, yang berarti keseharusan untuk tidak mengerjakan perilaku yang
membuat rugi diri sendiri dan orang lain. Larangan ini bertujuan untuk
menghentikan perbuatan yang salah seperti mencuri, berkelahi, berkata kasar dan

308



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(3), 300-310 elSSN: 3024-8140

lain-lain. Larangan perlu diterapkan juga sejak anak masih dini agar tidak membawa
atau menjadi kebiasaan saat dewasa nanti. Larangan memiliki manfaat bagi anak
yakni agar mereka selalu disiplin dan berbuat baik dimanapun.

b. Hukuman, selain membentuk rasa tanggung jawab atas perbuatannya, hukuman
juga memberikan sikap disiplin bagi anak. Mereka akan mendapat hukuman jika
melakukan sesuatu yang dilarang secara sengaja. Dengan memberikan hukuman
maka anak akan merasakan penyesalan sehingga diharapkan kedepannya untuk
tidak mengulangi kesalahan yang sama.

¢. Dengan memberikan hadiah maka anak akan merasa senang dan bahagia. Dengan
memberikan hadiah maka akan membangkitkan semangat serta rasa kepercayaan
pada diri sendiri akan potensi yang dimiliki. Hadiah yang dimaksudkan disini dapat
berupa wujud maupun tidak, maksudnya hadiah berupa barang ataupun pujian
pada anak.

d. Pengawasan terhadap anak yang dilakukan pendidik, khususnya orang tua yang
selalu dekat dengan anak. Pengawasan dilakukan agar menjaga dan
mengantisipasi anak melakukan hal yang tidak diharapkan karena sejatinya
manusia tidaklah sempurna. Apalagi pada zaman globalisasi ini banyaknya
pengaruh positif dan negative yang jika tidak disaring sebelum diterima maka akan
dengan mudah mempengaruhi anak dan hal ini jelas mengancam perkembangan
pada anak khususnya perkembangan akhlak.

Kesimpulan dan Saran

Pendidikan Islam adalah suatu usaha yang terencana untuk mengarahkan kepada
peserta didik sebagai khalifah Allah Swt sebagai wujud membentuk manusia yang baik
termasuk berakhlak mulia. Dalam pendidikan islam yang berperan aktif ialah seorang
pendidik dan peserta didik yang mana pendidik harus mampu mempengaruhi jiwa
peserta didik agar tercapai tujuan dari pendidikan islam. Dalam pendidikan islam
pendidik yakni Allah Swt, Nabi Muhammad Saw, guru dan orang tua. Pendidik dapat
memakai beberapa metode semisal metode dialog, nasehat, kisah, ganjaran, diskusi,
kebiasaan serta ceramah serta pendidik juga harus menggunakan kurikulum agidah
akhlak dalam pendidikan islam yang didasari pada Al-Qur’an serta hadits.

Pendidikan akhlag merupakan pendidikan mengenai dasar islam yang diajarkan
kepada peserta didik agar mengetahui hakikat sang pencipta yang bertujuan untuk
menciptakan moral baik dalam diri seorang peserta didik. Akhlak yang diajarkan meliputi
akhlak kepada sang maha pencipta yakni Allah Swt, akhlag kepada kedua orang tua,
akhlaq kepada sesama orang lain, serta akhlak kepada dirinya sendiri dengan
menggunakan strategi secara langsung yang berupa teladan, anjuran dan latihan juga
menggunakan strategi secara tidak langsung yang berupa larangan serta pencegahan.

Daftar Pustaka

Ansori, R. A. M. (2016). Strategi penanaman Nilai-nilai pendidikan Islam pada peserta
didik. Jurnal Pusaka: Media Kajian dan Pemikiran Islam, 8, 14-32.

309



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(3), 300-310 elSSN: 3024-8140

Assingkily, M. S., & Miswar. (2020). Urgenitas pendidikan Akhlak bagi anak usia dasar:
Studi era darurat covid 19. Jurnal Tazkiya, 9(2), 92-107.

Asti, I. (2017). Strategi pengembangan Moral dan nilai Agama untuk anak usia dini.
Jurnal Pendidikan Anak, 3(1), 51-64.

Asy’ari, M. K. (2014). Metode pendidikan Islam. Qathruna: Jurnal Keilmuan dan
Pendidikan. Vol. 1, No. 1 (2014), hal. 193-205.

Aziz, A. (2017). Komunikasi pendidik dan peserta didik dalam pendidikan Islam.
Mediakita, 1(2), 1773-184. https://doi.org/10.30762/mediakita.v1i2.365

Bafadhol, I. (2017). Pendidikan Akhlak dalam perspektif Islam. Jurnal Edukasi Islami
Jurnal Pendidikan Islam, 06(12), 45-61.

Djamaluddin, Idris, M., & Usman. (2019). Peranan pendidikan Akhlak dalam
mengembangkan kepribadian peserta didik di Madrasah Aliyah Negeri 1 Parepare.
Al-Musannif: Jurnal Pendidikan Islam Dan Keguruan, 1(2), 77-95.

Djunaid, H. (2014). Konsep pendidikan dalam Al-Quran: Sebuah kajian tematik. Lentera
Pendidikan, 17(1), 139—-150.

Harahap, M. (2016). Esensi peserta didik dalam perspektif pendidikan Islam. Jurnal
Pendidikan Agama Islam Al-Tharigah, 1(2), 140-155.
https://doi.org/10.25299/altharigah.2016.vol1(2).625

Hidayat, T., Rizal, A. S., & Fahrudin, F. (2018). Pendidikan dalam perspektif Islam dan
peranannya dalam membina kepribadian Islami. Jurnal MUDARRISUNA: Media
Kajian Pendidikan Agama Islam, 8(2), 218-244.
https://doi.org[10.22373/jm.v8i2.3397

Ramli, M. (2015). Hakikat pendidik dan peserta didik. Tarbiyah Islamiyah, 5(1), 61-85.
https://jurnal.uin-antasari.ac.id/index.php/tiftk/article/view/1825

Salsabila, K., & Firdaus, A. H. (2018). Pendidikan Akhlak menurut Syekh Kholil
Bangkalan. Jurnal Penelitian Pendidikan Islam, 6(1), 39-56.
https://doi.org/10.36667/jppi.v6i1.153

Sit, M. (2010). Optimalisasi kompetensi Moral anak usia dini. Pendidikan Dan
Kebudayaan, 16(1), 1-12.

Suyono, I. (2017). Agidah Akhlak. Jurnal [Imiah, 10(2), 100-141.

Wahyudi, D., & Arsana, I. M. (2014). Peran keluarga dalam membina sopan santun anak
di Desa Galis Kecamatan Galis Kabupaten Pamekasan. Kajian Moral Dan
Kewarganegaraan, 1(2), 290-304.
https://jurnalmahasiswa.unesa.ac.id/index.php/jurnal-pendidikan-
kewarganegaraa/article/view/6706/3477

Zakiyah. (2019). Hubungan persepsi siswa tentang keteladanan guru dan idola
orangtua dengan Akhlak Siswa. Jurnal Educate, 4(1), 79-94.

Zamroni, A. (2017). Strategi pendidikan Akhlak pada anak. Sawwa: Jurnal Studi Gender,
12(2), 241-264. https://doi.org/10.21580/sa.v12i2.1544

310



