
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)          eISSN: 3024-8140 

Volume 2, Issue 3, 2024 pp. 300-310     http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Penanaman nilai pendidikan Islam dengan pendidikan 
akhlak pada anak 

 

Maziyatussufiyah 
Program Studi Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: 200101110133@student.uin-malang.ac.id  
 

A B S T R A K 

Pendidikan merupakan hal yang sangat penting, khususnya pendidikan 
Islam yang memberikan pengaruh besar terhadap kehidupan. 
Pendidikan akhlak yang merupakan bagian dari pendidikan Islam perlu 
diyakini sebagai suatu hal yang menjadi akar dari perilaku manusia 
dimulai sejak kecil hingga seterusnya. Pendidikan akhlak diberikan sejak 
sedini mungkin agar dihaarapkan akan menjadi suatu kebiasaan yang 
baik hingga mereka dewasa nanti. Mengingat akhlak merupakan hal 

yang penting sebagai pencetak kepribadian juga moral yang baik maka perlu adanya bimbingan yang terarah 
dari pendidik. Pendidikan dapat diperoleh mulai dari lingkungan terdekat yakni keluarga. Dengan peran 
orang tua yang sangat penting sebagai pendidik pertama, anak akan menerima lalu memahami apa yang 
orang tua berikan sehingga mereka akan menerapkannya dalam berkehidupan. Selain orang tua, guru juga 
memberikan pendidikan sebagai lembaga formal maupun non formal, kehadiran guru juga memberikan 
dampak pada si anak. Dalam memberikan pendidikan, maka seorang pendidik memerlukan metode yang 
diantaranya adalah metode dialog, metode kisah, metode nasehat, metode kebiasaan serta pengalaman, 
metode hukum dan ganjaran, metode ceramah, metode diskusi, metode demonstrasi, metode tarhid dan 
targib yang dilakukan dengan menggunakan strategi pendidikan langsung seperti anjuran, latihan, serta 
keteladanan dan pendidikan tidak langsung seperti pengawasan, hukuman, larangan dan hadiah. 

A B S T R A C T 

Education is very important, especially Islamic education which has a big influence on life. Moral education 
which is part of Islamic education needs to be believed as something that is the root of human behavior 
starting from childhood onwards. Moral education is given as early as possible so that it is hoped that it 
will become a good habit until they grow up. Given that morality is important as a personality printer as 
well as good morals, it is necessary to have directed guidance from educators. Education can be obtained 
starting from the closest environment, namely the family. With the very important role of parents as first 
educators, children will accept and understand what parents give so that they will apply it in life. In 
addition to parents, teachers also provide education as formal and non-formal institutions, the presence 
of teachers also has an impact on the child. In providing education, an educator needs methods which 
include the dialogue method, story method, advice method, habit and experience method, legal and 
reward method, lecture method, discussion method, demonstration method, tarhid and targib method 
which are carried out using educational strategies. direct such as advice, training, as well as example and 
indirect education such as supervision, punishment, prohibition and reward. 

Pendahuluan 

Anak merupakan titipan Allah SWT, dimana Allah SWT memberikan amanah untuk 
merawat dan menjaganya dengan baik. Salah satu perwujudan merawat dan 
menjaganya yakni dengan memberikan pendidikan. Di dalam Al-Qur’an diterangkan 

Kata Kunci: 
pendidikan Islam; akhlak; 
anak 
 
Keywords: 
Islamic education; morals; 
child 
 
 
 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:200101110133@student.uin-malang.ac.id


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(3), 300-310              eISSN: 3024-8140 

301 
 

bahwa seseorang yang berilmu maka derajatnya akan diangkat oleh Allah SWT 
sebagaimana firman Allah SWT didalam surat Al-Mujadalah: 11  

ُ الَّذِيْنَ ءَامَنوُْا مِنْكُمْ وَالَّذِيْنَ أُوْتوُْ الْعِلْمَ درََجَات    يَرْفَعِ اللّٰه

Artinya: “Allah akan meninggikan orang-orang yang beriman di antaramu dan 
orang-orang yang diberi ilmu pengetahuan”. 

Dalam ayat tersebut sudah jelas bahwa ayat tersebut menerangkan semangat 
untuk mencari ilmu bagi setiap individu. 

Saat ini, tidak dapat dipungkiri minimnya akhlak pada anak sangat terlihat sesuai 
dengan berkembangnya zaman seperti, banyaknya remaja mengkonsumsi narkoba, 
minuman keras, sampai hamil di luar nikah membuat para orang tua miris melihat 
keadaan tersebut yang menyerang para pemuda penerus bangsa. Oleh sebab itu, anak 
yang menjadi penerus bangsa mereka berhak mendapatkan Pendidikan yang layak sejak 
dini dengan wujud mengembangkan segala potensi yang dimilikinya. 

Bukan hanya orang tua yang berkewajiban memberikan pendidikan namun, 
pemerintah juga harus berkepentingan dalam memberikan hak anak berupa pendidikan. 
Sebagaimana UUD 1945 pasal 31ayat 3 yang menerangkan tentang usaha pemerintah 
dalam mencerdaskan kehidupan bangsa dengan menyelenggarakan suatu system 
pendidikan nasional guna meningkatkan keimanan, ketaqwaan, dan akhlak mulia. 

Salah satu pendidikan yang berhak dan sekiranya wajib diberikan pada anak yakni 
pendidikan akhlak. Akhlak akan menjadi tolak ukur kehidupan seseorang sebagaimana 
pernyataan bahwa bukanlah jenjang pendidikanyang akan mengangkat derajat 
seseorang melainkan tingkat kesopanan dalam berperilaku.(Assingkily & Miswar, 2020). 
Dikatakan wajib dikarenakan pendidikan akhlak mampu memberikan pengaruh besar 
terhadap perkembangan potensi pada setiap individu. Maka dari itu, pendidikan akhlak 
dapat diartikan sebagai pendidikan yang tidak memiliki jeda sehingga dilakukan terus 
menerus sebagai maksud mengembangkan nilai serta budi luhur. Pendidikan akhlak 
bertujuan sebagai acuan dalam berkehidupan yang religious. Dengan pendidikan akhlak 
pula setiap individu dapat membedakan hal baik dan hal buruk serta hal yang memberi 
kemanfaatan serta hal yang memberi mudhorot. 

Berdasarkan uraian diatas, pendidikan pada anak sangatlah urgen didalam 
mencetak karakter anak. Maka dari itu, dalam pembahasan ini akan dijelaskan lebih 
terperinci mengenai pendidikan islam khususnya penddidikan akhlak. 

Pembahasan 

Pendidikan Islam 

Pendidikan Islam merupakan kiat perubahan serta penghayatan ilmu pengetahuan 
dan nilai islami terhadap anak melalui pengembangan dan penumbuhan daya yang 
dimiliki untuk meraih titik kesempurnaan dalam berbagai aspek (Hidayat et al., 2018). 
Pengertian tersebut sejalan dengan pemikiran Al-Raghib Al-Ashfahany yang menjelaskan 
kata tarbiyah sebagai suatu usaha setingkat demi setingkat dalam menumbuhkan 
sesuatu sampai tercapainya batas sempurna. (Djunaid, 2014). Sedangkan menurut Al-



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(3), 300-310              eISSN: 3024-8140 

302 
 

Qur’an pendidikan merupakan usaha dalam memberikan pengetahuan secara terencana 
kepada peserta didik sebagai khalifah dan hamba Allah SWT. 

Pada hakikatnya potensi dinamis yang dimiliki pada setiap individu terletak pada 
keimanan, ilmu pengetahuan, akhlak dan pengamalannya yang menjadi pusat proses 
pendidikan islam sampai terwujudnya tujuan akhir pendidikan islam yang mewujudkan 
manusia dewasa sebagai mukmin, muhsin, muchlisin, dan muttaqin (Pendidikan Anak 
Dalam Islam, 2016).  

Tujuan Pendidikan Islam 

Segala dasar pendidikan Islam termuat di dalam Al-Qur’an serta hadits Rasulullah 
SAW. Sebagai akar pendidikan islam yakni Al-Qur’an merupakan pedoman pertama yang 
tidak diragukan karena sampai saat ini masih tetap terjaga kesuciannya serta 
kemurniannya. Sedangkan hadis Rasullulah sebagai dasar kedua yang memiliki fungsi 
untuk menjelaskan hal yang tidak ada pada Al-Qur’an serta menjelaskan bagaimana 
metode pendidikan saat era Rasulullah SAW dengan para thabiin.  Pada dasarnya setiap 
individu hidup di dunia hanyalah dengan satu tugas yakni beribadah terhadap Allah SWT, 
ketentuan ini merupakan satu tujuan terhadap pendidikan islam yang membentuk 
manusia agar bertaqwa dan memperoleh keridhoan Allah SWT dalam menjalankan 
peranannya sebagai khalifah Allah SWT. Sebagai khalifah Allah SWT, maka secara tidak 
langsung individu sudah menjalankan tugasnya yakni beribadah.  

Dalam menjalankan tugasnya sebagai hamba dan khalifah, manusia tidaklah 
mampu tanpa adanya arahan atau pendidikan. Oleh sebab itu di dalam Al-Qur’an dapat 
disimpulkan bahwa salah satu tujuan pendidikan yakni memberikan arahan kepada 
manusia didalam melaksanakan tugas sebagai ciptaan dan khalifah Allah SWT. 

Dari uraian diatas, ada beberapa tokoh islam yang sejalan dengan pemikiran 
tersebut antara lain: Al Attas dengan pendapatnya mengatakan bahwa tujuan penidikan 
Islam yakni mencetak manusia baik, sedangkan Abdul Fattah Jalaal mengatakan bahwa 
tujuan dari pendidikan Islam yakni mewujudkan setiap individu manusia sebagai hamba 
Allah SWT, Adapun Sayyed Qutub menganggap tujuan pendidikan islam ialah 
menjadikan manusia bertaqwa. Adapun pada tahun 1977 menurut Komprensi Dunia 
Islam pertama bahwa tujuan akhir dari pendidikan islam yakni manusia secara mutlak 
berserah diri kepada Allah SWT (Djunaid, 2014). Sedangkan pendapat ahli pendidikan 
islam Al-Syaibani beranggapan bahwa tujuan pendidikan adalah untuk bekal sebagai 
usaha mempersiapkan kehidupan di akhirat kelak, dan memiliki tujuan akhir yakni 
mengembangkan fitrah untuk menciptakan manusia dengan pribadi yang baik sesuai 
dengan fungsinya yakni sebagai khalifah fil ardh. Adapun pendapat lain yakni Athiyah Al-
Abrasyi yang berasumsi bahwa tujuan pendidikan yakni menciptakan akhlak mulia, 
sebagai bekal untuk mempersiapkan kehidupana di dunia maupun di akhirat, 
menciptakan tenaga professional (Pendidikan Anak Dalam Islam, 2016). 

Dari paparan di atas, maka dapat disimpulkan bahwa tujuan dari pendiidikan islam 
adalah untuk membimbing agar tercipta fitrah peseerta didik yang maksimal sehingga 
tercipta manusia yang al-insan al-kamil dan berwawasan kaffah (Hidayat et al., 2018). 

 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(3), 300-310              eISSN: 3024-8140 

303 
 

Pendidik  

Pendidik merupakan seseorang yang berperan dalam pendidikan peserta didik, 
dalam hal ini pendidik sangat berperan dalam keberhasilan peserta didik. Bukan hanya 
guru, setiap manusia dapat menjadi seorang pendidik. Misalnya dalam lingkup keluarga 
orang tua berperan sebagai pendidik karena mereka mendidik anak sesuai apa yang 
mereka inginkan. 

Dalam Bahasa arab ada beberapa kata yang mengisyaratkan seorang pendidik 
yakni, ustad, Muallim, mudarris, dan murobbi. Sedangkan dalam islam, pengertian 
pendidik yakni orang-orang yang memiliki tanggung jawab dalam perkembangan 
peserta didiknya terhadap segala potensi yang dimiliki peserta didik (Aziz, 2017). 
Pendidik harus berusaha mengkodisikan pembelajaran yang interaktif kepada peserta 
didik agar dapat menambah kemampuan serta motivasi dalam belajar (Suyono, 2017). 
Dan juga pendidik harus mampu mengembangkan tema dengan menyesuaikan 
terhadap nilai-nilai islam (Sit, 2010). Pendidik juga mempengaruhi jiwa dan rohani 
peserta didik mulai dari keterampilan, pengetahuan serta spiritualnya (Ramli, 2015). 
Dalam pendidikan islam, pendidik terdiri dari Allah SWT, Rasululullah, Orang tua, dan 
Guru (Ramli, 2015). 

Peserta Didik 

Peserta didik merupakan manusia yang berada di masa pertumbuhan serta 
perkembangan, baik secara psikis, fisik, social serta rohaninya, yang membutuhkan 
orang lain untuk tumbuh dewasa. Dalam islam sangat dianjurkan anak untuk menuntut 
ilmu. Ada beberapa hal dari anak yang siap untuk dikembangkan yakni: 1) Setiap anak 
memiliki kemampuan dasar yang dominan; 2) Setiap anak memiliki kecenderungan yang 
berbeda secara naluriyah; 3) Setiap anak memiliki kemampuan dasar yang beragam 
dalam mempercayai Tuhan; 4) Setiap anak juga memiliki kemampuan psikologis dan 
intuisi yang terlihat. 

Setiap anak dapat dipantau perkembangannya melalui terpenuhnya kebutuhan 
dari anak tersebut seperti kebutuhan fisik, kebutuhan social, kebutuhan mandiri, 
kebutuhan prestasi dan lain-lain (Aziz, 2017). Seorang pendidik dalam memberikan 
arahan harus mengetahui ciri-ciri dari peserta didik itu sendiri yakni: 1) Kelemahan serta 
ketakberdayaan; 2) Berkeinginan keras untuk terus berkembang; 3) Berusaha ingin 
menjadi diri sendiri (Harahap, 2016). 

Kurikulum Pendidikan Islam 

Setiap muslim harus berpegang teguh pada ajaran islam yang diyakini, bukan 
hanya untuk berkehidupan sehari-hari, namun juga dalam konsep pendidikan. Dalam 
pendidikan islam, kurikulum haruslah berpedoman terhadap Aqidah Islam. Artinya 
kurikulum pendidikan Islam menjadikan Aqidah Islam sebagai acuan dalam berfikir serta 
melakukan perbuatan. Kurikulum pendidikan Islam memiliki prinsip utama yakni: 1) 
Mengaruh pada Islam, baik ajarannya dan nilai-nilai Islam; 2) Prinsip keseluruhan baik 
secara tujuan maupun isi; 3) Prinsip penyeimbangan antara tujuan dengan isi kurikulum; 
4) Prinsip hubungan di antara kebutuhan peserta didik dengan kebutuhan masyarakat; 
5) Prinsip pendayagunaan di antara perbedaan setiap peserta didik; 6) Prinsip 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(3), 300-310              eISSN: 3024-8140 

304 
 

pertumbuhan dan perubahan dengan tidak meninggalkan nilai-nilai yang absah; 7) 
Prinsip Integritas. 

Metode Pendidikan Islam 

Terdapat sejumlah teknik atau metode yang bisa digunakan para pendidik yang 
diantaranya diambil dari Al Qur’an dan menjelaskan cara Allah SWT dalam memberi 
pengajaran kepada Rosul-Nya. Metode tersebut dibagi menjadi beberapa bagian yang 
nantinya pengajar/pendidik dapat memilih diantara metode tersebut. yaitu sebagai 
berikut  

1. Metode Dialog 

Menurut pandangan Ahmad Tafsir, dialog memberikan dampak yang besar 
terhadap pendengar karena dilakukan secara dinamis dan juga pendengar dalam 
mencari tahu kesimpulannya maka aktif berdialog dengan pembicara sehingga tidak 
menimbulkan rasa bosan. 

2. Metode Kisah 

Kisah para nabi serta kisah-kisah peristiwa penting dijelaskan di dalam Al-Qur’an. 
Metode ini dinilai efektif karena memiliki fungsi pembelajaran atau edukatif sehingga 
pembaca akan merasakan alur peristiwa secara tidak langsung dan membuat hati 
pembaca tersentuh saat membacanya. Metode ini berkaitan pada pengembangan 
akhlak anak sebab dengan metode ini, anak akan mengingat nasihat dan hikmah dari 
kisah para Rosul. 

3. Metode Nasehat 

Metode ini ditujukan kepada mereka yang melanggar peraturan dengan harapan 
memberikan kesadaran untuk tidak mengulangi kesalahan. 

4. Metode Hukum dan Ganjaran 

Metode ini bertujuan untuk memberikan pengertian terhadap mereka terhadap 
efek perlakuan. 

5. Metode Ceramah 

Metode ini dilakukan dengan cara memberikan pesan-pesan dengan maksud 
mengajak untuk mengikuti apa yang disampaikan. 

6. Metode Diskusi 

Metode ini dilakukan dengan cara anak dihadapkan pada suatu problematic 
kemudian diselesaikan dengan dibahas Bersama atau dengan saling menukar pendapat 
masing-masing sehingga menghasilkan suatu keputusan akhir. Metode ini bertujuan 
untuk memberikan penekanan terhadap sifat pengetahuan mereka dalam 
menyelesaikan suatu masalah (Asy’ari, 2014). 

7. Metode Demonstrasi 

Metode ini dilakukan dengan memperagakan proses, situasi, kepada anak. 
Metode ini dikatakan tepat karena pendidikan agama Islam harus dilakukan secara 
kognitif, afektif, dan psikomotorik. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(3), 300-310              eISSN: 3024-8140 

305 
 

8. Metode Tarhid dan Targib 

Metode ini berkaitan dengan membuat rasa senang dan rasa takut, karena dengan 
metode ini, jika seseorang mendapat hal kebaikan atau keburukan maka dirinya akan 
terpengaruh dan terdorong untuk berbuat hal baik sehingga materi yang didapat bukan 
hanya sekedar mengetahui melainkan diterapkan dalam berkehidupan (Djamaluddin et 
al., 2019). Pada dasarnya, semua metode baik untuk diterapkan dan dilakukan karena 
masing-masing metode memiliki hasil dan alasan tersendiri dan juga metode diciptakan 
agar memudahkan anak dalam menerima serta memahami materi yang disampaikan. 
Maka dari itu, para pendidik harus memilih dan memilah metode mana yang menurutnya 
paling efektif untuk diterapkan pada anak dengan memperhatikan kondisi anak dan 
lingkungannya. 

Strategi Pengembangan Nilai Islam 

Terdapat beberapa stategi yang dapat dilakukan dalam upaya mengembangkan 
nilai-nilai keislaman yakni dengan: 

1. Menumbuhkan rasa cinta pada sang Maha Pencipta 

Hal yang paling penting dalam membimbing anak yakni dengan mendidik mereka 
untuk mencintai dan menyayangi penciptanya yakni Allah. Sejak kecil mereka patut  
dibiasakan melakukan ibadah dan mulai diarahkan untuk mengenal ciptaan Allah lainnya 
seperti para rasul, malaikat, syaitan, hewan, tumbuhan, dan segala yang terdapat di 
bumi dan langit. Hal ini dilakukan agar anak tumbuh menjadi seseorang dengan rasa 
belas kasih sayang kepada antar sesama ciptaan-Nya. 

2. Menciptakan rasa aman pada anak, 

Rasa aman yang dimiliki anak akan berdampak dalam menyerap serta memahami 
nilai-nilai agama. Maka dari itu, perlu sebagai pendidik untuk menciptakan rasa aman 
dan nyaman agar anak senantiasa berkembang dan berfikir positif serta dapat menyerap 
pembelajaran dengan baik. 

3. Memperlakukan anak dengan mencium dan membelainya, 

Memperlakukan anak dengan mencium serta membelainya akan menimbulkan 
rasa kasih sayang. Sebagaimana Rasulullah bersabda agar selalu memperbanyak 
mencium buah hati anak sebab pada tiap ciuman dihitung satu derajat di surga dengan 
jarak diantara derajatnya yakni lima ratus tahun. Belaian dan ciuman dari orang tua akan 
membuat si anak merasakan aman dan nyaman sehingga diharapkan buah hati dapat 
tumbuh berkembang menjadi seseorang yang penuh dengan belas kasih sayang. 

4. Menanamkan rasa cinta tanah air pada anak 

Cinta tanah air perlu dikenalkan pada buah hati sejak masih kecil sebab dengan 
memperkenalkan cinta tanah air maka anak akan merasakan pentingnya mencintai 
negara sendiri dan akan menumbuhkan rasa persatuan demi bangsa yang dicintainya. 
Menanamkan rasa cinta terhadap tanah air sendiri dapat dilakukan dengan mengadakan 
kegiatan upacara, mengenalkan suku bangsa, adat istiadat, bahasa daerah sehingga 
anak akan merasakan bahwa Indonesia memiliki bermacam-macam suku, ras, dan 
budaya yang harus dijaga dan ditoleransi antar sesama. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(3), 300-310              eISSN: 3024-8140 

306 
 

5. Meneliti serta mengamati perkembangan anak 

Kegiatan ini sangat perlu dilakukan oleh para pendidik, mengingat setiap manusia 
pasti membutuhkan arahan. Pendidik dapat menanamkan nilai-nilai keislaman pada saat 
mengamati perkembangan anak. 

6. Menumbuhkan potensi berfikir anak 

Menumbuhkan potensi berfikir anak dapat dilakukan dengan bercerita atau 
mendongeng. Melalui cerita atau dongeng tersebut, pendidik dapat menyalurkan nilai-
nilai keislaman seperti hikmah dari cerita para nabi dan tokoh-tokoh penting. Melalui 
cerita maka akan mempengaruhi kesadaran jalan berfikir positif pada anak dan 
membangun imajinasi sebagai perkembangan anak. 

7. Memberikan pendidikan jasmani 

Anak juga memerlukan pendidikan jasmani untuk merangsang pertumbuhan fisik 
dan motoric pada anak. Pendidikan jasmani juga termasuk kedalam salah satu strategi 
pengembangan sebab menurut Ibnu Sina, tujuan pendidikan tidak boleh melupakan 
pembinaan fisik dan sejenisnya. 

8. Mengulang hal baik sebagai proses pembelajaran 

Saat anak usia 0-3 tahun maka alangkah baiknya untuk memperkenalkan hal-hal 
positif pada anak dan pada usia 3-11 tahun akan terjadi proses restrukturisasi pada anak. 
Maka dari itu perlu mengulang-ngulang dalam memperdengar bacaan Al-Qur’an, Bahasa 
asing, warna, dan lain-lain. 

9. Memenuhi serta memberikan kebutuhan bermain 

Bagi seorang anak kebutuhan utama adalah bermain. Rasulullah menjelaskan 
bahwa anak-anak memang perlu bermain sebagai usaha untuk mengkembangkan 
akalnya, memperluas pengetahuannya, serta mempertajam indera dan perasaanya. 
Sehingga para orang tua perlu menyediakan media permainan untuk anak dengan 
memperhatikan manfaat permainan tersebut (Asti, 2017). 

Pendidikan Akhlak 

Akhlaq merupakan kata yang berasal dari khuluq yang secara etimologi bermakna 
budi pekerti, dan moral. Khuluq memiliki kesesuaian dengan khilq dimana keduanya 
sama-sama sebagai perangai manusia, namun khulq dari rohaniah sedangkan khilq dari 
jasmani. Dalam buku Tahdib al akhlaq wa Thahir al a’raq karangan tokoh terkenal yakni 
Ibnu Maskawaih menjelaskan bahwa akhlak mendorong untuk melakukan perbuatan 
dengan keadaan bergerak dan tidak membutuhkan pikiran. Menurut pendapat Ahmad 
Amin, akhlak adalah suatu pembiasaan kehendak. Beliau menjelaskan bahwa 
pembiasaan merupakan perbuatan yang diulang sehingga mudah untuk dilakukan dan 
kehendak adalah ketentuan dari keinginan setelah bimbang, maka pada saat kehendak 
dilakukan berulang maka akan menjadi kebiasaan dan hal itu merupakan proses dari 
akhlak (Ansori, 2016). Syekh Kholil Bangkalan berpendapat bahwa pendidikan akhlak 
merupakan suatu pendidikan mengenai dasar dalam islam untuk mencapai 
kemanusiaannya yang diharapkan mampu untuk mengetahui hakikat sang pencipta 
supaya mendapat kebahagiaan dunia maupun akhirat. Dalam hal ini dapat memberikan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(3), 300-310              eISSN: 3024-8140 

307 
 

pemahaman bahwa pendidikan akhlak merupakan sikap manusia yang menimbulkan 
perbuatan atau perilaku kebiasaan yang disertai dengan niat dan tetap berlandaskan Al-
Qur’an dan Hadis. Pendidikan akhlak bertujuan untuk menciptakan moral yang baik, 
sopan santun, berkemauan keras, beradab, jujur serta bijaksana dengan berlandaskan 
Al-Qur’an dan Hadis (Salsabila & Firdaus, 2018). 

Jika seseorang ingin menggapai ridho Allah maka ia akan selalu berkelakuan Al-
Akhlaq AL-Karimah yakni berkelakuan mulia karena mereka berlandaskan bahwa Allah 
SWT meridloi akhlaq mulia dan Al-Akhlaq Al-Madzmumah yakni akhlak tercela. Maka, ia 
tidak akan merasa berat dan melakukan dengan ikhlas segala sesuatu yang mulia karena 
didalam hatinya tertanam rasa cinta ke pada Allah SWT. Dalam Al-Qur’an surat Al-
Baqarah ayat 165 yang berarti: “Adapun orang-orang yang beriman, mereka amat sangat 
cintanya kepada Allah” (Bafadhol, 2017). 

Akhlak Kepada Allah 

Imam Al-Ghozali menerangkan jika anak sudah memasuki usia tamyiz maka 
tidaklah boleh untuk meninggalkan thoharoh dan sholat serta pada bulan Ramadhan 
diperintahkan untuk berpuasa sebagai kewajibannya. Dalam kitab karangan Syekh 
Muhammad Syakir, beliau menjelaskan bahwa sesungguhnya Alloh mengetahui semua 
yang disembunyikan hambanya didalam dada, semua yang dinyatakan dalam lisan 
hambanya, dan semua amal perbuatannya hambanya. Maka beliau menganjurkan untuk 
bertaqwalah pada Allah dan janganlah sampai Allah melihat hambanya dengan kondisi 
yang tidak Allah ridhoi. 

Akhlak Kepada Orang Tua 

Anak harus dididik untuk selalu berperilaku baik dan taat kepada kedua orang tua 
dengan berterima kasih atas kasih sayangnya, pengorbanannya, serta tanggung 
jawabnya dalam mendidik seorang anak dan juga memiliki sikap sopan kepada siapapun 
pada yang lebih tua. Orang tua akan memiliki peranan penting dalam membentuk 
kepribadian anak karena kepribadian anak terwujud dari hubungan social di dalam 
keluarga.(Wahyudi & Arsana, 2014) Dalam kitab Tarikh, Imam Al-Bukhori menjelaskan 
tentang hubungan keteladanan dengan sifat anak yang berbunyi: Maa Nahala Walid 
Waladah Afdol Min Adab Hasan yang artinya “Tiada pemberian orang tua yang 
palingutama daripada anaknya, selain pendidikan akhlak yang baik” (Zakiyah, 2019). 
Didalam kitab Washaya Al-Aba’ lil Abna’, sebuah karya Syaikh Muhammad Syakir 
menerangkan bahwa anak hendaklah mendahulukan kepentingan orang tua dibanding 
kepentingan dirinya. 

Akhlak Kepada Orang Lain  

Anak haruslah dididik dalam bertutur kata, bersopan santun dan menghargai 
orang lain agar tidak memiliki sifat acuh terhadap sesama karena sifat tersebut sangat 
dibenci oleh Allah SWT. Jika ada yang membutuhkan bantuan maka hendaklah 
membantu dengan ikhlas tanpa mengharapkan imbalan. Seorang syekh terkenal yakni 
Syekh Muhammad Syakir berpendapat bahwa beliau melarang menyakiti hati dan 
berperilaku buruk pada orang lain dan juga hendaklah saling menolong. Beliau juga 
menyuruh untuk menjauhkan sikap membanggakan diri sendiri dan menampakkan 
wajah sinis terhadap orang lain. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(3), 300-310              eISSN: 3024-8140 

308 
 

Akhlak Kepada Diri Sendiri 

Para orang tua haruslah mendidik anak untuk memiliki sifat sederhana dalam 
melakukan apapun seperti cara berpakaian yang sederhana, cara berjalan sederhana 
dengan tanpa melenggak-lenggok serta bertutur kata yang sopan tanpa menggunakan 
nada tinggi. Menampakkan wajah berseri, serta menghindari perlakuan membusungkan 
dada dan menunduk saat berjalan juga termasuk kedalam akhlak terhadap diri sendiri 
(Zamroni, 2017). 

Strategi Pendidikan Akhlak 

Strategi pendidikan merupakan perilaku yang terencana dengan 
menginternalisasikan nilai islam kepada anak agar dapat terarah dan mewujudkan 
kepribadian muslim. Terdapat beberapa strategi yang dapat digunakan didalam 
membimbing akhlak yaitu: 

Pendidikan Langsung 

Pendidikan langsung merupakan pendidikan yang diadakan dengan hubungan 
secara langsung antara pendidik dengan anak seperti orang tua pada anak dan juga guru 
pada anak didik.  

a. Memberikan teladan yakni tingkah laku pendidik akan dicontoh oleh si anak dan 
anak akan menyamakan perbuatan maupun perkataan dengan orang yang ditiru 
sehingga lama kelamaan anak akan merasakan hal-hal apa yang memang perlu 
dilakukan dan yang tidak patut dilakukan. 

b. Dengan anjuran yakni pendidik memberikan saran untuk berbuat kebaikan dan 
berbuat yang memberikan manfaat pada orang lain, anjuran ini juga membiasakan 
anak agar berbuat disiplin sehingga anak akan memiliki rasa menghormati 
pendapat, merasakan perbuatan baik serta kedisiplinan dari orang lain. Seperti 
contoh dari Rasulullah, jika anak memasuki umur 7 tahun bahkan sebelumnya maka 
alangkah baiknya untuk dibiasakan mengerjakan sholat lima waktu dengan tujuan 
membiasakan anak agar dekat dengan sang pencipta. 

c. Dengan memberikan Latihan agar anak dapat menguasai Gerakan serta 
menghafalkan ucapan-ucapan yang baik. Seperti berlatih bertutur kata yang 
lembut, sopan dan santun. Dengan Latihan yang baik khususnya latihan yang 
berhubungan dengan ibadah agar ibadah anak menjadi sempurna maka perlu 
diawasi dan diperhatikan seperti gerakan dan bacaan sholat. Latihan yang terus 
menerus juga menumbuhkan rasa keteraturan dan kemandirian sehingga anak 
juga akan belajar untuk tidak bergantung pada orang lain. 

Pendidikan tidak langsung 

Pendidikan tidak langsung ini merupakan pendidikan yang bercorak larangan, 
pencegahan, dan penekanan. Menurut (Zamroni, 2017) strategi pendidikan tidak 
langsung terdapat berbagai  macam  jenis hal tersebut dapat dilihat dibawah ini.  

a. Larangan, yang berarti keseharusan untuk tidak mengerjakan perilaku yang 
membuat rugi diri sendiri dan orang lain. Larangan ini bertujuan untuk 
menghentikan perbuatan yang salah seperti mencuri, berkelahi, berkata kasar dan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(3), 300-310              eISSN: 3024-8140 

309 
 

lain-lain. Larangan perlu diterapkan juga sejak anak masih dini agar tidak membawa 
atau menjadi kebiasaan saat dewasa nanti. Larangan memiliki manfaat bagi anak 
yakni agar mereka selalu disiplin dan berbuat baik dimanapun. 

b. Hukuman, selain membentuk rasa tanggung jawab atas perbuatannya, hukuman 
juga memberikan sikap disiplin bagi anak. Mereka akan mendapat hukuman jika 
melakukan sesuatu yang dilarang secara sengaja. Dengan memberikan hukuman 
maka anak akan merasakan penyesalan sehingga diharapkan kedepannya untuk 
tidak mengulangi kesalahan yang sama. 

c. Dengan memberikan hadiah maka anak akan merasa senang dan bahagia. Dengan 
memberikan hadiah maka akan membangkitkan semangat serta rasa kepercayaan 
pada diri sendiri akan potensi yang dimiliki. Hadiah yang dimaksudkan disini dapat 
berupa wujud maupun tidak, maksudnya hadiah berupa barang ataupun pujian 
pada anak. 

d. Pengawasan terhadap anak yang dilakukan pendidik, khususnya orang tua yang 
selalu dekat dengan anak. Pengawasan dilakukan agar menjaga dan 
mengantisipasi anak melakukan hal yang tidak diharapkan karena sejatinya 
manusia tidaklah sempurna. Apalagi pada zaman globalisasi ini banyaknya 
pengaruh positif dan negative yang jika tidak disaring sebelum diterima maka akan 
dengan mudah mempengaruhi anak dan hal ini jelas mengancam perkembangan 
pada anak khususnya perkembangan akhlak. 

Kesimpulan dan Saran 

Pendidikan Islam adalah suatu usaha yang terencana untuk mengarahkan kepada 
peserta didik sebagai khalifah Allah Swt sebagai wujud membentuk manusia yang baik 
termasuk berakhlak mulia. Dalam pendidikan islam yang berperan aktif ialah seorang 
pendidik dan peserta didik yang mana pendidik harus mampu mempengaruhi jiwa 
peserta didik agar tercapai tujuan dari pendidikan islam. Dalam pendidikan islam 
pendidik yakni Allah Swt, Nabi Muhammad Saw, guru dan orang tua. Pendidik dapat 
memakai beberapa metode semisal metode dialog, nasehat, kisah, ganjaran, diskusi, 
kebiasaan serta ceramah serta pendidik juga harus menggunakan kurikulum aqidah 
akhlak dalam pendidikan islam yang didasari pada Al-Qur’an serta hadits. 

Pendidikan akhlaq merupakan pendidikan mengenai dasar islam yang diajarkan 
kepada peserta didik agar mengetahui hakikat sang pencipta yang bertujuan untuk 
menciptakan moral baik dalam diri seorang peserta didik. Akhlak yang diajarkan meliputi 
akhlak kepada sang maha pencipta yakni Allah Swt, akhlaq kepada kedua orang tua, 
akhlaq kepada sesama orang lain, serta akhlak kepada dirinya sendiri dengan 
menggunakan strategi secara langsung yang berupa teladan, anjuran dan latihan juga 
menggunakan strategi secara tidak langsung yang berupa larangan serta pencegahan. 

Daftar Pustaka 

Ansori, R. A. M. (2016). Strategi penanaman Nilai-nilai pendidikan Islam pada peserta 
didik. Jurnal Pusaka: Media Kajian dan Pemikiran Islam, 8, 14–32. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(3), 300-310              eISSN: 3024-8140 

310 
 

Assingkily, M. S., & Miswar. (2020). Urgenitas pendidikan Akhlak bagi anak usia dasar: 
Studi era darurat covid 19. Jurnal Tazkiya, 9(2), 92–107. 

Asti, I. (2017). Strategi pengembangan Moral dan nilai Agama untuk anak usia dini. 
Jurnal Pendidikan Anak, 3(1), 51–64. 

Asy’ari, M. K. (2014). Metode pendidikan Islam. Qathruna: Jurnal Keilmuan dan 
Pendidikan. Vol. 1, No. 1 (2014), hal. 193–205. 

Aziz, A. (2017). Komunikasi pendidik dan peserta didik dalam pendidikan Islam. 
Mediakita, 1(2), 173–184. https://doi.org/10.30762/mediakita.v1i2.365 

Bafadhol, I. (2017). Pendidikan Akhlak dalam perspektif Islam. Jurnal Edukasi Islami 
Jurnal Pendidikan Islam, 06(12), 45–61. 

Djamaluddin, Idris, M., & Usman. (2019). Peranan pendidikan Akhlak dalam 
mengembangkan kepribadian peserta didik di Madrasah Aliyah Negeri 1 Parepare. 
Al-Musannif: Jurnal Pendidikan Islam Dan Keguruan, 1(2), 77–95. 

Djunaid, H. (2014). Konsep pendidikan dalam Al-Quran: Sebuah kajian tematik. Lentera 
Pendidikan, 17(1), 139–150. 

Harahap, M. (2016). Esensi peserta didik dalam perspektif pendidikan Islam. Jurnal 
Pendidikan Agama Islam Al-Thariqah, 1(2), 140–155. 
https://doi.org/10.25299/althariqah.2016.vol1(2).625 

Hidayat, T., Rizal, A. S., & Fahrudin, F. (2018). Pendidikan dalam perspektif Islam dan 
peranannya dalam membina kepribadian Islami. Jurnal MUDARRISUNA: Media 
Kajian Pendidikan Agama Islam, 8(2), 218–244. 
https://doi.org/10.22373/jm.v8i2.3397 

Ramli, M. (2015). Hakikat pendidik dan peserta didik. Tarbiyah Islamiyah, 5(1), 61–85. 
https://jurnal.uin-antasari.ac.id/index.php/tiftk/article/view/1825 

Salsabila, K., & Firdaus, A. H. (2018). Pendidikan Akhlak menurut Syekh Kholil 
Bangkalan. Jurnal Penelitian Pendidikan Islam, 6(1), 39–56. 
https://doi.org/10.36667/jppi.v6i1.153 

Sit, M. (2010). Optimalisasi kompetensi Moral anak usia dini. Pendidikan Dan 
Kebudayaan, 16(1), 1–12. 

Suyono, I. (2017). Aqidah Akhlak. Jurnal Ilmiah, 10(2), 100–141. 
Wahyudi, D., & Arsana, I. M. (2014). Peran keluarga dalam membina sopan santun anak 

di Desa Galis Kecamatan Galis Kabupaten Pamekasan. Kajian Moral Dan 
Kewarganegaraan, 1(2), 290–304. 
https://jurnalmahasiswa.unesa.ac.id/index.php/jurnal-pendidikan-
kewarganegaraa/article/view/6706/3477 

Zakiyah. (2019). Hubungan persepsi siswa tentang keteladanan guru dan idola 
orangtua dengan Akhlak Siswa. Jurnal Educate, 4(1), 79–94. 

Zamroni, A. (2017). Strategi pendidikan Akhlak pada anak. Sawwa: Jurnal Studi Gender, 
12(2), 241–264. https://doi.org/10.21580/sa.v12i2.1544 

 


