
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)   eISSN: 3024-8140 
Volume 2, Issue 5, 2024 pp. 915-925       http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Studi Islam tentang leadership dakwah Sunan Kalijaga di 
Nusantara (Jawa) 
 

Fasthothi Kahfi Assalim 
Program Studi Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang  
e-mail: kfasthoti@gmail.com  
 

A B S T R A K 
Leadership dakwah Islam di nusantara, khususnya di pulau Jawa, tidak 
serta merta muncul begitu saja. Melainkan terdapat adanya peran dari 
para ulama’ yang hidup pada masa itu. Diantara para muballigh atau 
ulama tersebut ada beberapa yang sangat populer di kalangan 
masyarakat hingga masa kini, para ulama’ yang terkenal itu biasa 
disebut dengan walisongo. Walisongo yang terdiri atas sembilan orang 
anggota sunan, salah satunya ialah Sunan Kalijaga, beliau memiliki peran 
yang sangat penting dalam menyebarkan agama Islam pada masyarakat 
Jawa. Sunan Kalijaga sendiri dalam berdakwah mempunyai strateginya 

sendiri yang lebih berorientasi pada bidang kesenian dan kebudayaan. Cara ini beliau tempuh karena dirasa 
akan lebih mudah bagi masyarakat Jawa untuk menerima ajaran agama Islam karena sesuai dengan apa yang 
mereka senangi pada zaman tersebut. Diantara metode yang dipakai ialah pertunjukan wayang, melalui 
tembang-tembang jawa, gamelan, dan sebagainya. 

A B S T R A C T 
Islamic da'wah leadership in the nusantara, especially on the island of Java, did not just appear easily. But 
there is the role of the ulama’ who lived at that time. Among the muballigh or ulama’ there are some who 
are very popular among the people until this day, the famous ulama’ are usually called walisongo. 
Walisongo which consists of nine members of Sunan, one of whom is Sunan Kalijaga, he has a very 
important role in spreading Islam in Java island. Sunan Kalijaga in preaching has his own strategy that is 
more oriented to the arts and culture. He took this method because he felt it would be easier for the 
Javanese people to accept the teachings of Islam because it was in accordance with what they liked at 
that time. Among the methods used are wayang performances, through Javanese songs, gamelan, and 
others. 

 
 

Pendahuluan  

Masuknya agama Islam di Indonesia masih menjadi perdebatan hingga masa 
sekarang. Ada begitu banyak teori yang membahas mengenai hal ini. Sejarawan 
berpendapat bahwa Islam mulai masuk di Nusantara pada abad ke-7 Masehi yang di 
kemudian hari mengalami peningkatan yang signifikan pada abad ke-13 Masehi. 

Banyaknya pendapat mengenai kedatangan Islam di Indonesia ini menimbulkan 
munculnya teori-teori yang berkaitan akan hal ini. Berdasarkan waktu kemunculannya 

Kata Kunci: 

leadership; dakwah; islam; 
masyarakat Jawa; Sunan 
Kalijaga 

Keywords: 

leadership; proselytizing; 
Islam; Javanese people; 
Sunan Kalijaga 

 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(5), 915-925   eISSN: 3024-8140 

916 
 

Islam di Indonesia terdapat tiga teori yang terkenal, diantaranya adalah (Samuel Charlies 
Mowoka, 2016): 

a. Teori Gujarat 

Teori ini menyatakan bahwa Islam masuk ke Indonesia pada abad ke-13 M. 

b. Teori Persia 

Teori ini masih sama seperti teori Gujarat yang menyatakan bahwa Islam mulai 
masuk sekitar abad ke-13 M. 

c. Teori Arab atau Makkah 

Berbeda dengan teori-teori sebelumnya, menurut teori ini Islam masuk di Nusantara 
pada abad ke-7 M. 

Sedangkan apabila kita kaji berdasarkan daerah atau tempat pertama kali yang 
membawa agama Islam terbagi atas 5 (lima) teori yang terkenal yakni (Achmad Syafrizal, 
2015):  

a. Teori Arab atau Makkah 

Teori ini didukung oleh sejumlah tokoh diantaranya adalah Sir Thomas Arnold, 
Hamka (Haji Abdul Malik Karim Amrullah), Mukti Ali, Crawfurd, Niemann, de 
Hollander dan Hasymi. Menurut Hamka yang bersumber dari sebuah catatan 
Tiongkok yang ditulis oleh I-Tsing seorang pendeta Budha dalam perjalanannya dari 
Canton menuju India. Perjalanan tersebut menggunakan kapal Posse, dan pada 
tahun 674 M ia singgah di Bhoga (yang sekarang dikenal dengan Palembang, 
Sumatera Selatan). Di Bhoga ia menemukan sekelompok bangsa Arab yang telah 
bermukim di pantai Barat Sumatera. Di sana ia menenmui perkampungan Arab yang 
kebanyakan ialah para saudagar yang telah menikah dengan penduduk local dan 
tinggal di wilayah itu. Perkampungan atau komunitas itu disebut dengan Ta-Shih 
dan Posse (M. Samsul Arifin, 2020). Istilah Posse sendiri merujuk pada bahasa 
Melayu dan Ta Shih merujuk pada orang-orang Arab dan Persia. Kemudian sumber 
lain menyatakan  Islam mulai masuk di Indonesia pada tahun 674 M. Selain itu, 
sekitar pada abad ke-7 M banyak pedagang dari Negara muslim yang mengunjungi 
atau pun singgah di Negara-negara yang terletak di Asia Tenggara dan Asia Timur 
yang meewati Selat Malaka. 

b. Teori China 

Menurut teori ini Islam dibawa oleh para perantau China yang telah hidup di 
Indonesia melalui jalur perdagangan. Hal ini ditandai oleh masuknya Islam di China 
sendiri pada abad ke-7 M. bahkan bersumberdari sejarah Banten bahwa  nama dan 
gelar raja Kerajaan Demak ditulis dengan istilah bahasa China, seperti Cek Ko Po, Jin 
Bun, dan sebagainya. 

c. Teori Persia 

Teori ini dipelopori oleh Hoesein Djajaningrat yang lebih condong pada aspek 
bahasa dan budaya. Hal ini dibuktikan adanya kesamaan batu nisan milik Maulana 
Malik Ibrahim tahun 1419 M di Gresik dan Malik al-Shalih pada tahun 1297 M di Pasai 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(5), 915-925   eISSN: 3024-8140 

917 
 

yang asalnya dari Gujarat. Menurut Hoesein daerah Gujarat pada masa itu telah 
mendapatkan pengaruh dari Persia yang berpaham Syiah kemudian dibawa ke 
Indonesia. Ada juga bukti lain yakni mengenai peringatan ‘Asyura pada setiap 
tanggal 10 Muharram mengenang wafatnya cucu Nabi Muhammad SAW yaiu Husain 
di karbala, Iran. Peringatan ini sangat dinantikan oleh penganut Syiah disana. Di 
Indonesia sendiri juga ada peringatan pada tanggal tersebut, di Jawa biasanya 
dirayakan dengan memasak makanan yang dinamakan “bubur syuro”. Sedangkan 
dalam aspek kebahasaan adanya penyerapan kata dari bahasa Persia ke bahasa 
Sunda salah satunya. Sebagai contoh kata “abdas” adalah bahasa yang diserap dari 
bahasa Persia yang memiliki makna wudhu. 

d. Teori India atau Gujarat 

Teori India ini didukung oleh sejumlah tokoh diantaranya yakni Pijnappel, Moquette, 
Fatimid dan Snouck Hurgronje. Islam masuk di Indonesia menurut mereka pada 
abad ke-13 M yang berasal dari pedagang Gujarat di India. Salah satu bukti yang 
mendukung teori ini adalah ditemukannya makam Malik al-Shalih yang merupakan 
seorang raja dari Kerajaan Samudera Pasai dimana pada batu nisannya terdapat 
tulisan angka dengan memakai nisan yang asalnya dari India tepatnya di Cambay, 
Gujarat. 

e. Teori Turki 

Teori ini dikemukakan oleh Martin Van Bruinessen. Menurutnya agama Islam 
dibawa oleh orang-orang dari Kurdi, Turki ke Indonesia. Hal ini dibuktikan oleh 
banyak dari ulama-ulama Kurdi yang berdakwah di Indonesia dan mengajarkan 
ajaran serta kitab karya mereka, seperti Kitab Tanwir al-Qulub karya Muhammad 
Amin Al-Kurdi yang sangat terkenal di pengikut tarekat Naqsabandiyah di Indonesia. 

Banyak cara yang mewarnai proses masuknya Islam di Indonesia. Diantara strategi 
yang dipakai yaitu melalui (Intan Permatasari, Hudaidah, 2021): 

a. Perdagangan 

Cara ini dinilai yang paling umum dan langkah awal penyebaran Islam yang dilakukan 
pada zaman itu. Hal ini terjadi karena banyak pedagang dari seluruh negeri 
khususnya dari wilayah Arab, Persia dan India yang singgah di Indonesia dan 
terjadilah hubungan antara pedagang dengan penduduk lokal setempat khususnya 
di daerah pesisir atau pelabuhan. Seiring berjalannya waktu terbentuklah kelompok-
kelompok atau komunitas muslim di daerah tersebut. 

b. Perkawinan 

Para pedagang yang singgah di Indonesia dan telah menjalin relasi dengan 
penduduk setempat kebanyakan dari mereka kemudian menikah dan melahirkan 
keturunan. Penduduk lokal yang memilih menikah dengan para pedagang muslim 
itu menganggap bahwa status sosial para pedagang tersebut lebih tinggi dari status 
sosial mereka. Sebelum mereka menikah dengan pedagang muslim mereka 
diharuskan untuk memeluk agama Islam terlebih dahulu dengan mengucapkan dua 
kalimat syahadat. Maka dengan jalur pernikahan ini akan menghasilkan generasi 
muslim sekaligus sebagai sarana dalam menyebarkan islam lebih luas.  Pada awalnya 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(5), 915-925   eISSN: 3024-8140 

918 
 

banyak para pedagang muslim yang singgah di Indonesia kemudian sembari 
berdagang ia juga menyebarkan ajaran agama Islam di wilayah yang ia singgahi 
tersebut. Tidak hanya itu, bagi mereka yang memilih menetap di sana mereka 
membangun perkampungan dengan menikahi penduduk atau warga yang tinggal 
di wilayah itu. 

c. Politik 

Tersebarnya Islam di Indonesia juga mendapat dukungan dari penguasa sekitar. Jika 
terdapat seorang penguasa atau raja yang sudah memilih untuk memeluk agama 
Islam, maka pengikutnya atau penduduknya akan megikuti pilihan dari raja atau 
penguasa wilayah tersebut. 

d. Pendidikan 

Wujud dakwah melalui pendidikan dikbuktikan dengan adanya pondok pesantren. 
Cara ini dipakai untuk para kyai, ulama atau wali untuk menyebarkan agama Islam 
dan mengajarkan ajaran Islam serta untuk menempa para santri agar bisa menjadi 
pendakwah dan bisa menyebarkan agama Islam setelah keluar dari pondok 
pesantrennya. 

e. Kesenian  

Menurut Zainuddin al-Ma’bari, dengan adanya dakwah melalui kesenian dengan 
cara menceritakan kisah hidup dan perjuangan Nabi Muhammad SAW dalam 
berdakwah baik lewat syair yang dinyanyikan atau lewat penceritaan seperti biasa 
menarik minat masyarakat Indonesia bahkan juga di Negara India Selatan. Selain itu, 
banyak dari para wali dari Walisongo yang menggunakan kesenian sebagai 
medianya dalam mendakwahkan Islam. Wayang, gamelan dan tembang menjadi 
hasil karya mereka saat berdakwah. 

f. Tasawuf 

Tasawuf dianggap sebagai langkah pendekatan yang mampu untuk menunjang 
antara dakwah dan budaya atau adat istiadat maupun tradisi keyakinan penduduk 
setempat pada masa itu. Tasawuf ini dalam perkembangannya lebih mudah 
diterima di kalangan istana kerajaan. 

Jika kita perhatikan sebenarnya agama Islam ini dalam proses penyebarannya 
begitu mudah diterima oleh masyarakat Indonesia. Islam yang hadir di tengah-tengah 
kehidupan masyarakat membawa angin segar bagi penduduk yang memiliki status sosial 
kelas bawah pada era tersebut, dimana pada zaman itu kebanyakan orang masih 
menganut status sosial di dalam bermasyarakat. Tidak adanya strata sosial inilah yang 
menarik minat masyarakat serta tidak adanya diskriminasi di dalam ajaran islam yang 
dibawa oleh para pendakwah. Tidak hanya itu, saat berdakwah para muballigh juga 
memakai jalur damai, diplomasi, dan sebaginya tanpa melakukan peperangan atau 
paksaan kepada siapapun.   

Ada pula faktor penunjang lain yang menyebabkan agama Islam mengalami 
perkembangan sejak dibawa oleh para pedagang muslim, faktor-faktor itu yakni 
(Charlies Mowoka, 2020) 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(5), 915-925   eISSN: 3024-8140 

919 
 

a. Islam masuk dan tersebar pada tahun-tahun dimana kerajaan Majapahit mengalami 
kemunduran. Pernyataan ini didukung dengan sebuah penjelasan dari Al-Makin. Dia 
menjelaskan bahwa ajaran Islam yang masuk di Indonesia sama sekali tidak 
menghapus adat istiadat India tetapi berakulturasi dan membuat tradisi baru yang 
berbeda dari sebelumnya.  

b. Datangnya Belanda yang menjajah Indonesia dan menyebarkan agama Kristen. Para 
penjajah dari Belanda dan Portugis tidak hanya untuk menguasai rempah-rempah 
dan mengeksploitasinya, melainkan mereka juga membawa misi yang dikenal 
dengan 3G yakni Gold, Glory dan Gospel. Salah satu dari ketiga hal tersebut yakni 
mereka juga membawa misis untuk menyebarkan agama Islam yang dilatarbelakangi 
oleh peristiwa perang salib. Namun karena ajaran Kristen masuk bersamaan dengan 
masuknya penjajah di Indonesia, maka agam yang dibawa ini dalam mengajak orang 
lain terkesan dengan cara yang salah, yakni dengan memaksa bahkan mengancam 
orang lain. 

c. Para dai atau muballigh menerapkan ajaran teologi sufisme dalam mendakwahkan 
Islam. Menurut Azyumardi Azra, para pendakwah Islam secara suka rela hidup dalam 
pengembaraan dari satu tempat ke tempat lain dan hidup berdampingan dengan 
masyarakat dengan kelas ekonomi rendah (miskin). Selain itu, mereka juga 
mempunyai kemampuan istimewa yang tidak dimiliki oleh orang biasa yang 
membuat masyarakat bahkan penguasa menjadi tertarik dan penasaran akan 
kemampuan tersebut. 

Adapun dalam penyebaran Islam di tanah Jawa banyak dikendalikan dan 
didominasi oleh Walisongo. Para wali ini berdakwah menyebarkan agama Islam dengan 
metode-metode yang inovatif tanpa mengurangi ataupun mengubah budaya adat 
istiadat masyarakat sekitar yang sebelumnya kebanyakan menganut agama Hindu 
Budha maupun kepercayaan yang lainnya. Walisongo sendiri memiliki sembilan anggota 
yang terdiri atas Sunan Gresik (Maulana Malik Ibrahim), Sunan Ampel (Raden Rahmad), 
Suann Giri (Raden Paku), Sunan Bonang (Raden Makdum), Sunan Drajad (Raden Qasim), 
Sunan Kalijaga (Raden Said), Sunan Kudus (Ja’far Shodiq), Sunan Muria (Raden Umar 
Syahid), dan Sunan Gunung Jati (Syarif Hidayatullah). Disini kita akan membahas salah 
satu dari pendakwah-pendakwah populer tersebut, yakni Sunan Kalijaga yang terkenal 
menggunakan pertunjukan wayang dalam menyebarkan agama yang dibawanya. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dan memakai metode yang 
disebut dengan kajian pustaka atau library research. Metode ini diambil dikarenakan 
dengan pertimbangan untuk mendapatkan data melalui jurnal, buku-buku atau pun 
majalah yang berkesinambungan dengann topik yang diangkat oleh peneliti. Data-data 
tersebut nantinya digunakan sebagai sumber kajian sehingga dapat menghasilkan 
penjelasan serta catatan data yang deskriptif yang bersumber dari teks yang diteliti. 
Peneliti memulai penelitian dengan cara mengumpulkan teks dari berbagai sumber yang 
ada sebagai sumber data, kemudian pembacaan teks-teks tersebut, menyaring 
keterangan atau penjelasan yang berkaitan dengan topik yang akan diteliti, lalu 
dipahami dan pada langkah akhirnya akan dianalisis sebagai data primer dalam 
penulisan karya ilmiah ini. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(5), 915-925   eISSN: 3024-8140 

920 
 

Pembahasan  

Definisi Leadership    

Kemampuan memengaruhi suatu golongan/organisasi guna mencapai sebuah visi 
atau serangkaian tujuan yang ditetapkan merupakan makna dari Leadership atau 
kepemimpinan. Sumber pengaruh ini bisa jadi bersifat formal, seperti yang diberikan 
oleh pemangku jabatan pimpinan dalam sebuah organisasi. Karena posisi manajemen 
memiliki tingkat otoritas yang diakui secara formal, seseorang bisa memperoleh peran 
pemimpin hanya karena posisinya dalam organisasi tersebut. Namun, tidak semua 
pemimpin adalah pimpinan, demikian pula sebaliknya tidak semua pimpinan adalah 
pemimpin. Hanya karena suatu organisasi memberikan hak-hak formal tertentu kepada 
para pemimpinnya, bukan jaminan bahwa mereka mampu memimpin dengan efektif. 
Kita menemukan bahwa leadership non-formal yaitu, kemampuan untuk memengaruhi 
orang lain yang muncul dari luar struktur formal organisasi, sering kali sama pentingnya 
dengan atau malah lebih penting daripada pengaruh formal.  

Leadership secara luas, didefinisikan meliputi proses memengaruhi dalam 
menentukan tujuan organisasi, memotivasi perilaku pengikut untuk mencapai tujuan, 
memengaruhi untuk memperbaiki kelompok dan budayanya. Selain itu juga 
memengaruhi interpretasi mengenai peristiwa-peristiwa para pengikutnya, 
pengorganisasian dan aktivitasaktivitas untuk mencapai sasaran, memelihara hubungan 
kerja sama dan kerja kelompok, perolehan dukungan dan kerja sama dari orang-orang 
di luar kelompok atau organisasi. Leadership adalah kekuasaan untuk memengaruhi 
seseorang untuk mengerjakan atau tidak mengerjakan sesuatu. Untuk itu, leadership 
membutuhkan penggunaan kemampuan secara aktif untuk memengaruhi pihak lain dan 
dalam mewujudkan tujuan organisasi yang telah ditetapkan. Leadership merupakan 
kegiatan untuk memengaruhi perilaku orang lain atau seni memengaruhi perilaku 
manusia, baik perseorangan maupun kelompok. Leadership dapat berlangsung tanpa 
harus terikat oleh aturan-aturan yang ada. Apabila leadership dibatasi oleh tata aturan 
birokrasi, atau dikaitkan dengan suatu organisasi tertentu, hal tersebut dinamakan 
manajemen. Pada prinsipnya leadership merupakan kemampuan untuk memengaruhi 
para anggota, merencanakan dan mengatur kegiatan yang telah disepakati bersama, 
memberikan dorongan perilaku para bawahannya serta memengaruhi anggota 
kelompoknya untuk mengerjakan rencana yang telah disepakati untuk mencapai tujuan 
bersama seperti dituangkan dan disetujui dalam visi dan misi kelompok atau organisasi 

Biografi Sunan Kalijaga 

Raden Sahid meupakan nama asli dari Sunan Kalijaga. Beliau adalah anak dari 
Adipati Tuban Tumenggung Arya Wilatikta yang menjabat kala itu. (Siti Maziyah & Rabith 
Jihan Amaruli, 2020).  Ayah Sunan Kalijaga sendiri yakni Tumenggung Wilatikta ternyata 
masih memiliki silsilah atau hubungan darah dengan seorang patih di Kerajaan Majapahit 
yang bernama Ronggolawe. Kemudian, ia masuk Islam dan mengganti namanya menjadi 
Raden Sahur. Ibunya ialah Dewi Nawangrum. Dalam sebuah sumber menyatakan bahwa 
Sunan Kalijaga dilahirkan sekitar pada tahun 1430 dan beliau masih satu garis keturunan 
dengan keluarga Rasulullah SAW melalui garis keturunan ayahnya. Sunan Kalijaga 
memiliki julukan Syekh Malaya, Lokajaya, Raden Abdurrahman, Pangeran Tuban, dan Ki 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(5), 915-925   eISSN: 3024-8140 

921 
 

Dalang Sida Brati. Panggilan Syekh Malaya merupakan panggilan yang diberikan 
kepadanya karena beliau merupakan anak seorang bupati atau adipati menurut Senat 
Walisana. Sementara julukan Lokajaya memiliki arti penguasa wilayah. Loka bermakna 
tempat, wilayah, daerah dan kata jaya berarti menang atau menguasai. Sunan Kalijaga 
pada masa ia kecil selalu diajarkan oleh kedua orangtuanya mengenai kesenian dan 
kebudayaan daerah Jawa. Hal inilah yang pada akhiranya membuat beliau begitu 
mengerti dan terampil dalam kesusastraan jawa, ilmu falak, dan pranatamangsa.  

Pada tahun 1470 Sunan Kalijaga memutuskan untuk menikahi putri semata wayang 
dari Sunan Ampel. Dari pernikahannya tersebut, beliau dikaruniai tiga orang anak yang 
terdiri atas 1 anak laki-laki dan 2 anak perempuan. Ketiga anaknya masing-masing diberi 
nama Raden Umar Said yang nantinya akan menjadi Sunan juga danterkenal dengan 
nama Sunan Muria, Dewi Sofiah dan yang terakhir yakni Dewi Rakayu. (Kayan Swastika 
Miftakhurrahman Hafidz, Sutjitro, 2015) 

Di dalam perjalanan hidupnya, ia pernah mencuri bahan makanan dari gudang 
kadipaten untuk dibagikan ke rakyat kecil. Rakyat kecil yang ia bantu sering 
menyebutnya dengan Maling Budiman karena hasil curiannya yang ia bagikan pada 
rakyat jelata (Kayan Swastika Miftakhurrahman Hafidz, 2015). Aksi ini Sunan Kalijaga 
lakukan karena beliau melihat keadaan ekonomi rakyat kecil di pemerintahan Kerajaan 
Majapahit masa itu mengalami kesulitan sehingga banyak rakyat dalam kondisi yang 
memprihatinkan. hingga suatu hari perbuatannya ini diketahui oleh ayahnya sendiri yang 
menyebabkan ia diberi hukuman cambuk dan diusir dari rumahnya. Saat inilah Raden 
Sahid bertemu dengan Sunan Bonang di hutan Jatiwangi yang kemudian menjadi 
gurunya. Raden sahid diperintahkan oleh Sunan Bonang untuk menjaga tongkat 
miliknya di depan kali (sungai) hingga tubuhnya diliputi oleh lumut karena lamanya ia 
menjaga tongkat gurunya tersebut. Oleh karena itulah, beliau mendapat julukan Sunan 
Kalijaga. (Rubini, 2018) 

Ada sumber lain yaitu Babad Majapahit yang menceritakan sebenarnya yang 
mengangkat atau meresmikan Sunan Kalijaga menjadi waliyullah tidak hanya Sunan 
Bonang saja. Melainkan ada peran dari sunan lainnya yaitu, Sunan Giri. Peresmiannya 
menjadi wali dilatarbelakangi oleh ramalan dari Sunan Ampel kemudian megutus 
anaknya, Sunan Bonang, untuk menemui Sunan Kalijaga dan menuntunnya untuk 
bertaubat ke jalan yang benar. Langkah ini Sunan Ampel ambil sebagai usaha untuk 
mempersingkat prosesnya untuk mencapai derajat kewalian. Setelah bertaubat, maka 
Sunan Giri ditunjuk untuk mengukuhkan Sunan Kalijaga karena Sunan Giri sendiri 
dipandang sebagai pemimpin dari wali-wali Allah di Pulau Jawa. 

Sunan Kalijaga memilih untuk menghabiskan masa tuanya di daerah Kadilangu 
sampai beliau menjemput ajalnya. Sunan Kalijaga menghembuskan nafas terakhirnya 
pada sekitar tahun 1525 M (ada pula sumber lain yang mengatakan bahwa Sunan Kalijaga 
wafat di tahun 1513 M). Lokasi makamnya berada di pusat kompleks pemakaman Desa 
Kadilangu. Sama seperti kebanyakan bentuk makam sunan yang lain, makamnya 
berbentuk bangunan tungkup dan dikelilingi tembok yang juga dihiasi dengan ukiran-
ukiran di kayu jati. (Muhammad Sakdullah, 2016) 

 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(5), 915-925   eISSN: 3024-8140 

922 
 

Strategi Sunan Kalijaga dalam Berdakwah 

Metode kebudayaan dan kesenian yang dilakukan oleh Sunan kalijaga sebagai 
upaya mendakwahkan Islam pada masyarakat Jawa dilaksanakan dengan cara yang 
damai, tanpa adanya unsur paksaan dari pihak manapun. Sunan Kalijaga memasukkan 
ajaran Islam ke dalam kebudayaan Jawa dengan tidak mengubah apa yang telah ada 
sebelumnya. Melainkan beliau memilih untuk memahami terlebih dahulu kebudayaan 
yang sedang berkembang di daerah tersebut lalu secara bertahap Sunan Kalijaga 
memasukkan unsur-unsur keislaman di dalam kebudayaan tersebut. 

Dalam menyebarkan agama Islam di pulau Jawa tepatnya di daerah Tuban, Demak, 
ia menggunakan pendekatan kesenian yang digemari warga sekitar pada saat itu. Media 
dakwah yang Sunan Kalijaga pilih yakni melalui wayang dan gamelan jawa. Cerita 
wayang yang beliau suguhkan umumnya berasal dari cerita Mahabharata dan Ramayana 
namun dengan inovasi ditambahkan nilai-nilai ajaran agama Islam. (Rubini, 2015)  

Sunan Kalijaga saat mendakwahkan Islam terkenal dengan caranya yang suka 
menyamar dan bersikap tidak menunjukkan atas kelebihan yang ia punya melainkan 
kelemahan di dalam dirinyalah yang ditunjukkan ke masyarakat. terkadang di suatu 
kesempatan beliau dengan cara disengaja berbuat yang seperti maksiat untuk 
menyembunyikan rasa ketakwaannya kepada Allah SWT. (Agus Sunyoto, 2016) 

Kesenian dan kebudayaan Jawa yang melekat dalam dirinya sedari kecil membuat 
Sunan Kalijaga menggunakan pendekatan ini untuk mengajak orang lain masuk agama 
Islam. Metode dakwah yang sangat populer dari Sunan Kalijaga yakni pementasan 
wayang. Pertunjukan wayang sangat disukai masyarakat dari berbagai kalangan. Selain 
menjadi seorang wali, Sunan Kalijaga juga merupakan seorang dalang yang kompeten 
dan terampil. Karena kepiawaiannya ini beliau mendapat banyak julukan dari berbagai 
wilayah tempat beliau menggelar pertunjukan. Diantara julukan yang diberikan itu, yakni 
Ki Dalang Sida Brangti (wilayah Padjajaran dan sekitarnya), Ki Dalang Bengkok (daerah 
Tegal), Ki Dalang Kumendung (daerah Purbalingga), Ki Unehan (wilayah Majapahit). 
Dalam Babad Cirebon diceritakan bahwa dalam memainkan wayang-wayangnya, beliau 
dibantu oleh dalang pantun dan dalang wayang. (Agus Sunyoto, 2016) 

Saat melakukan pagelaran wayang, beliau tidak pernah sekalipun meminta 
bayaran secara materi atau biaya kepada penonton yang datang. Namun, Sunan Kalijaga 
meminta penontonnya untuk bersaksi dan mengucapkan dua kalimat syahadat. Beliau 
juga melakukan perubahan terhadap bentuk wayang dari yang sebelumnya berbentuk 
seperti manusia beliau ubah dengan proporsi antar anggota tubuh yang tidak sama 
seperti sebelumnya. Diantara cerita wayang yang sangat terkenal dan disukai 
masyarakat pada masa itu ialah jalan cerita Jimat Kalimasada dan Dewa Ruci. Selain itu, 
beliau juga menciptakan tokoh baru dalam cerita perwayangannya. Tokoh yang 
dimaksud yaitu Petruk, Bagong, Semar dan Gareng. 

Perayaan-perayaan yang ada di masyarakat Indonesia pada zaman tersebut 
biasanya mengadakan pertunjukan wayang yang diiringi oleh gamelan. Salah satu 
contoh perayaan yang sellau dinati-natikan oleh semua orang adalah perayaan sekaten. 
Perayaan ini dilakukan selama tujuh hari berturut-turut dalam rangka merayakan hari 
dimana Nabi Muhammad SAW dilahirkan ke dunia. Dalan gamelan yang dimainkan itu 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(5), 915-925   eISSN: 3024-8140 

923 
 

juga mengandung unsur ajaran Islam yakni syahadatain. Dua unsur itu berupa Kanjeng 
Guntur Madu dan Kanjeng Kyai Guntur Sari yang nantinya dimainkan secara bergantian 
(Arif, 2021). Tidak hanya perayaan Sekaten saja ada pula perayaan lain, yaitu Upacara 
Garebeg.  

Metode lain yang digunakan oleh Sunan Kalijaga dalam berdakwah yakni beliau 
menciptakan suluk dan tembang-tembang jawa. Adapun lagu atau tembang yang ia 
buat untuk melengkapi alunan gending Sunan Bonang berjudul Sekar Ageng dan Sekar 
Alit. Karya kesusasteraan Sunan Kalijaga lainnya dalam mengislamkan masyarakat Jawa 
yaitu beliau membuat Serat Dewaruci, Kitab Suluk Linglung, dan Kidung Rumekso Ing 
Wengi. Perbedaan antara Serat Dewaruci dan Kitab Suluk Linglung adalah terletak pada 
isi di dalamnya jika kita baca secara cermat. Serat Dewaruci di dalamnya tidak membahas 
permasalahan seputar syariat, sedangkan Kitab Suluk Linglung di dalamnya ditekankan 
pentingnya seseorang untuk mengerjakan ibadah Sholat dan puasa Ramadhan dengan 
tertin serta bersungguh-sungguh. Selain itu, faktanya ternyata Serat Dewaruci disusun 
beliau lebih awal, yakni saat Sunan Kalijaga masih muda sedangkan Kitab Suluk Linglung 
baru diciptakan setelah penulisan Serat Dewaruci selesai. 

Kidung Rumekso Ing Wengi juga dikenal dengan nama Kidung Wingit dan di 
dalamnya terkandung doa-doa yang telah diadaptasi ke dalam bahasa Jawa agar 
masyarakat Jawa yang telah memluk Islam menjadi lebih mudah dalam memahami isi 
kandungannya (Syaiful M. Solikin and Wakidi, 2013). Kidung ciptaan Sunan Kalijaga ini 
terdiri atas empat puluh lima bait yang bermetrum dandhanggula. Karena banyaknya 
bait dalam kidung ini, biasanya masyarakat Jawa hanya menyanyikan dari bait yang 
pertama sampai kelima saja. Selain berisi doa-doa, kidung ini juga menjelaskan bahwa 
setiap harinya manusia itu akan selalu terikat dengan istirahat atau tidur, apalagi pada 
saat malam hari. Tetapi, di lain sisi malam hari adalah tempat untuk melindungi yang baik 
dari yang jahat. Waktu malam hari juga sangat penting untuk mengistirahatkan tubuh 
agar saat bangun di keesokan harinya tubuh terasa lebih bugar dan fit. Dengan berdoa 
untuk meminta keselamatan di malam hari maka itu termasuk misi dalam agama. Karena 
agama apapun pasti akan melakukan segala cara demi keselamatan pemeluknya 
(Sakdullah, 2014) 

Banyak nasihat moral yang terkandung di dalam tembang ciptaan Sunan Kalijaga, 
seperti lagu Lir Ilir dan Gundul – Gundul Pacul. Lagu Lir Ilir sendiri terdapat dua perbedaan 
sumber mengenai siapa yang sebenarnya menciptakan lagu atau tembang ini. Satu 
sumber mengatakan bahwa yang menciptakan lagu Lir Ilir adalah Sunan Giri, namun ada 
juga sumber lainnya yang mengatakan jika lagu Lir Ilir adalah lagu ciptaan Sunan Kalijaga 
sendiri. Gundul – Gundul Pacul ialah lagu yang sangat populer di Indonesia khususnya di 
daerah pulau Jawa. Lagu ini biasanya dinyanyikan dengan tempo dan ritme yang 
gembira layaknya lagu anak-anak pada umumnya. Kedua lagu ini sarat akan maknanya 
yang mendalam. Lagu ini juga menggambarkan mengenai kebesaran dari ajaran agama 
Islam dan berisi petuah-petuah kehidupan (Solikin and Wakidi, 2014). 

Sunan Kalijaga merupakan sebagai seorang desainer pakaian membuat baju atau 
pakaian tradisional jawa yang diberi nama “surjan”. Baju inilah yang di kemudian hari 
kita kenal dengan nama baju koko yakni baju yang digunakan seorang lelaki muslim. Kata 
surjan sendiri ialah nama singkatan dari Suraksa-Janna yang memiliki arti menjadi 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(5), 915-925   eISSN: 3024-8140 

924 
 

manusia. Namun ada sumber lain yang berkata bahwa surjan adalah akar kata dari 
siraajan dalam bahasa Arab yang memiliki arti pelita atau penerang. Desain awal yang 
dipakai pasa saat itu adalah baju dengan lengan yang pendek. Namun, pada akhirnya 
Sunan Kalijaga memutuskan untuk memodifikasinya menjadi baju takwa yang berlengan 
panjang. Filosofi dari baju takwa ini yakni terdapat tiga kancing yang ada di baju takwa 
menggambarkan iman, Islam dan ikhsan. Kemudian, enam kancing yang ada di lengan 
tangan kanan dan kiri melambangkan rukun Iman yang berjumlah enam. Dan yang 
terkahir lima kancing yang posiisnya berada di bagian dada, hal tersebut 
menggambarkan unsur rukun Islam dan Pancasila yang kesemuanya berjumlah lima 
(Arif, 2021). Selain dari bidang kesenian dan kebudayaan, Sunan Kalijaga juga merupakan 
perancang alat-alat pertanian yang akan sangat bermanfaat apabila dipakai oleh 
masyarakat Jawa yang mayoritas berprofesi sebagai petani, alat tersebut yaitu luku dan 
pacul. Beliau juga melaksanakan pendekatan kepada masyarakat lokal untuk melakukan 
kegiatan ritual, seperti tahlilan, genduri, syi’iran dengan tembang-tembang Jawa, dan 
lain-lain (P Waskito, 2019). 

 

Kesimpulan dan Saran  

Sunan Kalijaga merupakan salah satu sosok seorang wali dari Walisongo yang 
berdakwah di daerah Tuban, Demak dan sekitarnya. Leadership beliau dalam melakukan 
dakwahnya yakni menggunakan strategi pendekatan kesenian dan kebudayaan Jawa. 
Sunan Kalijaga tidak hanya menyebarkan agama Islam dengan cara membuat tembang-
tembang, menampilkan pewayangan, menciptakan suluk, dan sebagainya. tetapi beliau 
juga sampai membuat desain pakaian yang bisa digunakan masyarakat Jawa dalam 
menjalankan ajaran agama Islam serta Sunan Kalijaga juga berhasil dalam 
mengakulturasikan budaya setempat dengan ajaran agama Islam tanpa harus 
mengubah tradisi budaya ataupun adat istiadat yang telah ada sebelumnya. 

 

Daftar Pustaka  

Mowoka, Samuel Charlies. (2020). Islam Nusantara Dan Islam Di Nusantara: 
Perkembangan Islam Sejak Masuknya Sampai Kini. Jurnal Lentera 19, no. 1: 1–16. 

Syafei, Rachmat. (2010). Ilmu Ushul Fiqih, Bandung: Pustaka Setia,  
Permatasari, Hudaidah, Intan. (2021). Proses Islamisasi Dan Penyebaran Islam Di 

Nusantara. Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan Dan Inovator Pendidikan 8, no. 1: 
1–9. https://doi.org/10.29408/jhm.v8i1.3406. 

Arif, Mahmud. (2021). Identifikasi Aspek Alat Dan Artefak Kultural Dalam Dakwah Sunan 
Kalijaga. Tamaddun: Jurnal Sejarah Dan Kebudayaan Islam 9, no. 2. 

Maziyah, Siti., Amaruli, Rabith Jihan. (2020). Walisanga: Asal, Wilayah Dan Budaya 
Dakwahnya Di Jawa. Endogami: Jurnal Ilmiah Kajian Antropologi 3, no. 2: 232–39. 
https://ejournal.undip.ac.id/index.php/endogami/article/view/30682%0Ahttp://files/2
477/Maziyah and Amaruli - 2020 - Walisanga Asal, Wilayah dan Budaya Dakwahnya di 
J.pdf%0Ahttp://files/2478/30682.html. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(5), 915-925   eISSN: 3024-8140 

925 
 

Arifin, M. Samsul. (2020). Sejarah Kebudayaan Islam (Kelas XII Madrasah Aliyah). Edited by 
M. Arif Faizin. Direktorat KSKK Madrasah Direktorat Jenderal Pendidikan Islam 
Kementerian Agama RI. 3rd ed. Jakarta: Direktorat KSKK Madrasah Direktorat 
Jenderal Pendidikan Islam Kementerian Agama RI. 
https://dosenmuslim.com/pendidikan/fungsi-dan-tujuan-ski-sejarah-kebudayaan-
islam/. 

Hafidz, Miftakhurrahman Sutjitro., Swastika, Kayan. (2015). Peranan Sunan Kalijaga 
dalam islamisai di Jawa Tahun 1470-1580. Artikel Ilmiah Mahasiswa 1, no. 1: 1–9. 
http://repository.unej.ac.id/bitstream/handle/123456789/63649 

Sakdullah, Muhammad. (2016). Kidung Rumeksa Ing Wengi Karya Sunan Kalijaga Dalam 
Kajian Teologis. Jurnal Theologia 25, no. 2: 231–50. 
https://doi.org/10.21580/teo.2014.25.2.394. 

Solikin, Syaiful M., Wakidi. (2013). Metode Dakwah Sunan Kalijaga Dalam Proses 
Islamisasi Di Jawa. Jurnal Pendidikan Dan Penelitian Sejarah 1, no. 1. 
http://jurnal.fkip.unila.ac.id/index.php/PES/article/view/246. 

Rubini, Rubini. (2018). Pendekatan Pendidikan Atau Dakwah Para Wali Di Pulau Jawa. 
Jurnal Komunikasi Dan Pendidikan Islam 4, no. 1. https://doi.org/10.36668/jal.v4i1.15. 

Sunyoto, Agus. (2016). Atlas Wali Songo. VII. Tangerang Selatan: Pustaka Iiman. 
Syafrizal, Achmad. (2015). Sejarah Islam Nusantara. Islamuna: Jurnal Studi Islam 2, no. 2: 

235. https://doi.org/10.19105/islamuna.v2i2.664. 
  
 


