Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elSSN: 3024-8140
Volume 2, Issue 5, 2024 pp. 915-925 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mijfindex

Studi Islam tentang leadership dakwah Sunan Kalijaga di
Nusantara (Jawa)

Fasthothi Kahfi Assalim

Program Studi Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: kfasthoti@gmail.com

Kata Kunci: ABSTRAK

Leadership dakwah Islam di nusantara, khususnya di pulau Jawa, tidak
serta merta muncul begitu saja. Melainkan terdapat adanya peran dari
para ulama’ yang hidup pada masa itu. Diantara para muballigh atau
ulama tersebut ada beberapa yang sangat populer di kalangan
Keywords: masyarakat hingga masa kini, para ulama’ yang terkenal itu biasa
disebut dengan walisongo. Walisongo yang terdiri atas sembilan orang
anggota sunan, salah satunya ialah Sunan Kalijaga, beliau memiliki peran
yang sangat penting dalam menyebarkan agama Islam pada masyarakat
Jawa. Sunan Kalijaga sendiri dalam berdakwah mempunyai strateginya
sendiri yang lebih berorientasi pada bidang kesenian dan kebudayaan. Cara ini beliau tempuh karena dirasa
akan lebih mudah bagi masyarakat Jawa untuk menerima ajaran agama Islam karena sesuai dengan apa yang
mereka senangi pada zaman tersebut. Diantara metode yang dipakai ialah pertunjukan wayang, melalui
tembang-tembang jawa, gamelan, dan sebagainya.

leadership; dakwah; islam;
masyarakat Jawa; Sunan
Kalijaga

leadership; proselytizing;
Islam; Javanese people;
Sunan Kalijaga

ABSTRACT

Islamic da'wah leadership in the nusantara, especially on the island of Java, did not just appear easily. But
there is the role of the ulama’ who lived at that time. Among the muballigh or ulama’ there are some who
are very popular among the people until this day, the famous ulama’ are usually called walisongo.
Walisongo which consists of nine members of Sunan, one of whom is Sunan Kalijaga, he has a very
important role in spreading Islam in Java island. Sunan Kalijaga in preaching has his own strategy that is
more oriented to the arts and culture. He took this method because he felt it would be easier for the
Javanese people to accept the teachings of Islam because it was in accordance with what they liked at
that time. Among the methods used are wayang performances, through Javanese songs, gamelan, and
others.

Pendahuluan

Masuknya agama Islam di Indonesia masih menjadi perdebatan hingga masa
sekarang. Ada begitu banyak teori yang membahas mengenai hal ini. Sejarawan
berpendapat bahwa Islam mulai masuk di Nusantara pada abad ke-7 Masehi yang di
kemudian hari mengalami peningkatan yang signifikan pada abad ke-13 Masehi.

Banyaknya pendapat mengenai kedatangan Islam di Indonesia ini menimbulkan
munculnya teori-teori yang berkaitan akan hal ini. Berdasarkan waktu kemunculannya

@ ®@ @ This is an open access article under the CC BY-INC-SA license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Manlana Malik Tbrabim Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(5), 915-925 elSSN: 3024-8140

Islam di Indonesia terdapat tiga teori yang terkenal, diantaranya adalah (Samuel Charlies
Mowoka, 2016):

a. Teori Gujarat
Teori ini menyatakan bahwa Islam masuk ke Indonesia pada abad ke-13 M.
b. Teori Persia

Teori ini masih sama seperti teori Gujarat yang menyatakan bahwa Islam mulai
masuk sekitar abad ke-13 M.

c. Teori Arab atau Makkah

Berbeda dengan teori-teori sebelumnya, menurut teoriini Islam masuk di Nusantara
pada abad ke-7 M.

Sedangkan apabila kita kaji berdasarkan daerah atau tempat pertama kali yang
membawa agama Islam terbagi atas 5 (lima) teori yang terkenal yakni (Achmad Syafrizal,
2015):

a. Teori Arab atau Makkah

Teori ini didukung oleh sejumlah tokoh diantaranya adalah Sir Thomas Arnold,
Hamka (Haji Abdul Malik Karim Amrullah), Mukti Ali, Crawfurd, Niemann, de
Hollander dan Hasymi. Menurut Hamka yang bersumber dari sebuah catatan
Tiongkok yang ditulis oleh I-Tsing seorang pendeta Budha dalam perjalanannya dari
Canton menuju India. Perjalanan tersebut menggunakan kapal Posse, dan pada
tahun 674 M ia singgah di Bhoga (yang sekarang dikenal dengan Palembang,
Sumatera Selatan). Di Bhoga ia menemukan sekelompok bangsa Arab yang telah
bermukim di pantai Barat Sumatera. Di sana ia menenmui perkampungan Arab yang
kebanyakan ialah para saudagar yang telah menikah dengan penduduk local dan
tinggal di wilayah itu. Perkampungan atau komunitas itu disebut dengan Ta-Shih
dan Posse (M. Samsul Arifin, 2020). Istilah Posse sendiri merujuk pada bahasa
Melayu dan Ta Shih merujuk pada orang-orang Arab dan Persia. Kemudian sumber
lain menyatakan Islam mulai masuk di Indonesia pada tahun 674 M. Selain itu,
sekitar pada abad ke-7 M banyak pedagang dari Negara muslim yang mengunjungi
atau pun singgah di Negara-negara yang terletak di Asia Tenggara dan Asia Timur
yang meewati Selat Malaka.

b. Teori China

Menurut teori ini Islam dibawa oleh para perantau China yang telah hidup di
Indonesia melalui jalur perdagangan. Hal ini ditandai oleh masuknya Islam di China
sendiri pada abad ke-7 M. bahkan bersumberdari sejarah Banten bahwa nama dan
gelar raja Kerajaan Demak ditulis dengan istilah bahasa China, seperti Cek Ko Po, Jin
Bun, dan sebagainya.

c. Teori Persia

Teori ini dipelopori oleh Hoesein Djajaningrat yang lebih condong pada aspek
bahasa dan budaya. Hal ini dibuktikan adanya kesamaan batu nisan milik Maulana
Malik Ibrahim tahun 1419 M di Gresik dan Malik al-Shalih pada tahun 1297 M di Pasai

916



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(5), 915-925 elSSN: 3024-8140

yang asalnya dari Gujarat. Menurut Hoesein daerah Gujarat pada masa itu telah
mendapatkan pengaruh dari Persia yang berpaham Syiah kemudian dibawa ke
Indonesia. Ada juga bukti lain yakni mengenai peringatan ‘Asyura pada setiap
tanggal 10 Muharram mengenang wafatnya cucu Nabi Muhammad SAW yaiu Husain
di karbala, Iran. Peringatan ini sangat dinantikan oleh penganut Syiah disana. Di
Indonesia sendiri juga ada peringatan pada tanggal tersebut, di Jawa biasanya
dirayakan dengan memasak makanan yang dinamakan “bubur syuro”. Sedangkan
dalam aspek kebahasaan adanya penyerapan kata dari bahasa Persia ke bahasa
Sunda salah satunya. Sebagai contoh kata “abdas” adalah bahasa yang diserap dari
bahasa Persia yang memiliki makna wudhu.

d. TeoriIndia atau Gujarat

Teori India ini didukung oleh sejumlah tokoh diantaranya yakni Pijnappel, Moquette,
Fatimid dan Snouck Hurgronje. Islam masuk di Indonesia menurut mereka pada
abad ke-13 M yang berasal dari pedagang Gujarat di India. Salah satu bukti yang
mendukung teori ini adalah ditemukannya makam Malik al-Shalih yang merupakan
seorang raja dari Kerajaan Samudera Pasai dimana pada batu nisannya terdapat
tulisan angka dengan memakai nisan yang asalnya dari India tepatnya di Cambay,
Gujarat.

e. Teori Turki

Teori ini dikemukakan oleh Martin Van Bruinessen. Menurutnya agama Islam
dibawa oleh orang-orang dari Kurdi, Turki ke Indonesia. Hal ini dibuktikan oleh
banyak dari ulama-ulama Kurdi yang berdakwah di Indonesia dan mengajarkan
ajaran serta kitab karya mereka, seperti Kitab Tanwir al-Qulub karya Muhammad
Amin Al-Kurdi yang sangat terkenal di pengikut tarekat Nagsabandiyah di Indonesia.

Banyak cara yang mewarnai proses masuknya Islam di Indonesia. Diantara strategi
yang dipakai yaitu melalui (Intan Permatasari, Hudaidah, 2021):

a. Perdagangan

Caraini dinilai yang paling umum dan langkah awal penyebaran Islam yang dilakukan
pada zaman itu. Hal ini terjadi karena banyak pedagang dari seluruh negeri
khususnya dari wilayah Arab, Persia dan India yang singgah di Indonesia dan
terjadilah hubungan antara pedagang dengan penduduk lokal setempat khususnya
di daerah pesisir atau pelabuhan. Seiring berjalannya waktu terbentuklah kelompok-
kelompok atau komunitas muslim di daerah tersebut.

b. Perkawinan

Para pedagang yang singgah di Indonesia dan telah menjalin relasi dengan
penduduk setempat kebanyakan dari mereka kemudian menikah dan melahirkan
keturunan. Penduduk lokal yang memilih menikah dengan para pedagang muslim
itu menganggap bahwa status sosial para pedagang tersebut lebih tinggi dari status
sosial mereka. Sebelum mereka menikah dengan pedagang muslim mereka
diharuskan untuk memeluk agama Islam terlebih dahulu dengan mengucapkan dua
kalimat syahadat. Maka dengan jalur pernikahan ini akan menghasilkan generasi
muslim sekaligus sebagai sarana dalam menyebarkan islam lebih luas. Pada awalnya

917



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(5), 915-925 elSSN: 3024-8140

banyak para pedagang muslim yang singgah di Indonesia kemudian sembari
berdagang ia juga menyebarkan ajaran agama Islam di wilayah yang ia singgahi
tersebut. Tidak hanya itu, bagi mereka yang memilih menetap di sana mereka
membangun perkampungan dengan menikahi penduduk atau warga yang tinggal
di wilayah itu.

Politik

n

Tersebarnya Islam di Indonesia juga mendapat dukungan dari penguasa sekitar. Jika
terdapat seorang penguasa atau raja yang sudah memilih untuk memeluk agama
Islam, maka pengikutnya atau penduduknya akan megikuti pilihan dari raja atau
penguasa wilayah tersebut.

d. Pendidikan

Wujud dakwah melalui pendidikan dikbuktikan dengan adanya pondok pesantren.
Cara ini dipakai untuk para kyai, ulama atau wali untuk menyebarkan agama Islam
dan mengajarkan ajaran Islam serta untuk menempa para santri agar bisa menjadi
pendakwah dan bisa menyebarkan agama lIslam setelah keluar dari pondok
pesantrennya.

e. Kesenian

Menurut Zainuddin al-Ma’bari, dengan adanya dakwah melalui kesenian dengan
cara menceritakan kisah hidup dan perjuangan Nabi Muhammad SAW dalam
berdakwah baik lewat syair yang dinyanyikan atau lewat penceritaan seperti biasa
menarik minat masyarakat Indonesia bahkan juga di Negara India Selatan. Selain itu,
banyak dari para wali dari Walisongo yang menggunakan kesenian sebagai
medianya dalam mendakwahkan Islam. Wayang, gamelan dan tembang menjadi
hasil karya mereka saat berdakwah.

bl

Tasawuf

Tasawuf dianggap sebagai langkah pendekatan yang mampu untuk menunjang
antara dakwah dan budaya atau adat istiadat maupun tradisi keyakinan penduduk
setempat pada masa itu. Tasawuf ini dalam perkembangannya lebih mudah
diterima di kalangan istana kerajaan.

Jika kita perhatikan sebenarnya agama Islam ini dalam proses penyebarannya
begitu mudah diterima oleh masyarakat Indonesia. Islam yang hadir di tengah-tengah
kehidupan masyarakat membawa angin segar bagi penduduk yang memiliki status sosial
kelas bawah pada era tersebut, dimana pada zaman itu kebanyakan orang masih
menganut status sosial di dalam bermasyarakat. Tidak adanya strata sosial inilah yang
menarik minat masyarakat serta tidak adanya diskriminasi di dalam ajaran islam yang
dibawa oleh para pendakwah. Tidak hanya itu, saat berdakwah para muballigh juga
memakai jalur damai, diplomasi, dan sebaginya tanpa melakukan peperangan atau
paksaan kepada siapapun.

Ada pula faktor penunjang lain yang menyebabkan agama Islam mengalami
perkembangan sejak dibawa oleh para pedagang muslim, faktor-faktor itu yakni
(Charlies Mowoka, 2020)

918



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(5), 915-925 elSSN: 3024-8140

a. Islam masuk dan tersebar pada tahun-tahun dimana kerajaan Majapahit mengalami
kemunduran. Pernyataan ini didukung dengan sebuah penjelasan dari Al-Makin. Dia
menjelaskan bahwa ajaran Islam yang masuk di Indonesia sama sekali tidak
menghapus adat istiadat India tetapi berakulturasi dan membuat tradisi baru yang
berbeda dari sebelumnya.

b. Datangnya Belanda yang menjajah Indonesia dan menyebarkan agama Kristen. Para
penjajah dari Belanda dan Portugis tidak hanya untuk menguasai rempah-rempah
dan mengeksploitasinya, melainkan mereka juga membawa misi yang dikenal
dengan 3G yakni Gold, Glory dan Gospel. Salah satu dari ketiga hal tersebut yakni
mereka juga membawa misis untuk menyebarkan agama Islam yang dilatarbelakangi
oleh peristiwa perang salib. Namun karena ajaran Kristen masuk bersamaan dengan
masuknya penjajah di Indonesia, maka agam yang dibawa ini dalam mengajak orang
lain terkesan dengan cara yang salah, yakni dengan memaksa bahkan mengancam
orang lain.

c. Para dai atau muballigh menerapkan ajaran teologi sufisme dalam mendakwahkan
Islam. Menurut Azyumardi Azra, para pendakwah Islam secara suka rela hidup dalam
pengembaraan dari satu tempat ke tempat lain dan hidup berdampingan dengan
masyarakat dengan kelas ekonomi rendah (miskin). Selain itu, mereka juga
mempunyai kemampuan istimewa yang tidak dimiliki oleh orang biasa yang
membuat masyarakat bahkan penguasa menjadi tertarik dan penasaran akan
kemampuan tersebut.

Adapun dalam penyebaran Islam di tanah Jawa banyak dikendalikan dan
didominasi oleh Walisongo. Para wali ini berdakwah menyebarkan agama Islam dengan
metode-metode yang inovatif tanpa mengurangi ataupun mengubah budaya adat
istiadat masyarakat sekitar yang sebelumnya kebanyakan menganut agama Hindu
Budha maupun kepercayaan yang lainnya. Walisongo sendiri memiliki sembilan anggota
yang terdiri atas Sunan Gresik (Maulana Malik Ibrahim), Sunan Ampel (Raden Rahmad),
Suann Giri (Raden Paku), Sunan Bonang (Raden Makdum), Sunan Drajad (Raden Qasim),
Sunan Kalijaga (Raden Said), Sunan Kudus (Ja’far Shodiq), Sunan Muria (Raden Umar
Syahid), dan Sunan Gunung Jati (Syarif Hidayatullah). Disini kita akan membahas salah
satu dari pendakwah-pendakwah populer tersebut, yakni Sunan Kalijaga yang terkenal
menggunakan pertunjukan wayang dalam menyebarkan agama yang dibawanya.

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dan memakai metode yang
disebut dengan kajian pustaka atau library research. Metode ini diambil dikarenakan
dengan pertimbangan untuk mendapatkan data melalui jurnal, buku-buku atau pun
majalah yang berkesinambungan dengann topik yang diangkat oleh peneliti. Data-data
tersebut nantinya digunakan sebagai sumber kajian sehingga dapat menghasilkan
penjelasan serta catatan data yang deskriptif yang bersumber dari teks yang diteliti.
Penelitimemulai penelitian dengan cara mengumpulkan teks dari berbagai sumber yang
ada sebagai sumber data, kemudian pembacaan teks-teks tersebut, menyaring
keterangan atau penjelasan yang berkaitan dengan topik yang akan diteliti, lalu
dipahami dan pada langkah akhirnya akan dianalisis sebagai data primer dalam
penulisan karya ilmiah ini.

919



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(5), 915-925 elSSN: 3024-8140

Pembahasan

Definisi Leadership

Kemampuan memengaruhi suatu golongan/organisasi guna mencapai sebuah visi
atau serangkaian tujuan yang ditetapkan merupakan makna dari Leadership atau
kepemimpinan. Sumber pengaruh ini bisa jadi bersifat formal, seperti yang diberikan
oleh pemangku jabatan pimpinan dalam sebuah organisasi. Karena posisi manajemen
memiliki tingkat otoritas yang diakui secara formal, seseorang bisa memperoleh peran
pemimpin hanya karena posisinya dalam organisasi tersebut. Namun, tidak semua
pemimpin adalah pimpinan, demikian pula sebaliknya tidak semua pimpinan adalah
pemimpin. Hanya karena suatu organisasi memberikan hak-hak formal tertentu kepada
para pemimpinnya, bukan jaminan bahwa mereka mampu memimpin dengan efektif.
Kita menemukan bahwa leadership non-formal yaitu, kemampuan untuk memengaruhi
orang lain yang muncul dari luar struktur formal organisasi, sering kali sama pentingnya
dengan atau malah lebih penting daripada pengaruh formal.

Leadership secara luas, didefinisikan meliputi proses memengaruhi dalam
menentukan tujuan organisasi, memotivasi perilaku pengikut untuk mencapai tujuan,
memengaruhi untuk memperbaiki kelompok dan budayanya. Selain itu juga
memengaruhi  interpretasi mengenai peristiwa-peristiwva para pengikutnya,
pengorganisasian dan aktivitasaktivitas untuk mencapai sasaran, memelihara hubungan
kerja sama dan kerja kelompok, perolehan dukungan dan kerja sama dari orang-orang
di luar kelompok atau organisasi. Leadership adalah kekuasaan untuk memengaruhi
seseorang untuk mengerjakan atau tidak mengerjakan sesuatu. Untuk itu, leadership
membutuhkan penggunaan kemampuan secara aktif untuk memengaruhi pihak lain dan
dalam mewujudkan tujuan organisasi yang telah ditetapkan. Leadership merupakan
kegiatan untuk memengaruhi perilaku orang lain atau seni memengaruhi perilaku
manusia, baik perseorangan maupun kelompok. Leadership dapat berlangsung tanpa
harus terikat oleh aturan-aturan yang ada. Apabila leadership dibatasi oleh tata aturan
birokrasi, atau dikaitkan dengan suatu organisasi tertentu, hal tersebut dinamakan
manajemen. Pada prinsipnya leadership merupakan kemampuan untuk memengaruhi
para anggota, merencanakan dan mengatur kegiatan yang telah disepakati bersama,
memberikan dorongan perilaku para bawahannya serta memengaruhi anggota
kelompoknya untuk mengerjakan rencana yang telah disepakati untuk mencapai tujuan
bersama seperti dituangkan dan disetujui dalam visi dan misi kelompok atau organisasi

Biografi Sunan Kalijaga

Raden Sahid meupakan nama asli dari Sunan Kalijaga. Beliau adalah anak dari
Adipati Tuban Tumenggung Arya Wilatikta yang menjabat kala itu. (Siti Maziyah & Rabith
Jihan Amaruli, 2020). Ayah Sunan Kalijaga sendiri yakni Tumenggung Wilatikta ternyata
masih memiliki silsilah atau hubungan darah dengan seorang patih di Kerajaan Majapahit
yang bernama Ronggolawe. Kemudian, ia masuk Islam dan mengganti namanya menjadi
Raden Sahur. Ibunyaialah Dewi Nawangrum. Dalam sebuah sumber menyatakan bahwa
Sunan Kalijaga dilahirkan sekitar pada tahun 1430 dan beliau masih satu garis keturunan
dengan keluarga Rasulullah SAW melalui garis keturunan ayahnya. Sunan Kalijaga
memiliki julukan Syekh Malaya, Lokajaya, Raden Abdurrahman, Pangeran Tuban, dan Ki

920



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(5), 915-925 elSSN: 3024-8140

Dalang Sida Brati. Panggilan Syekh Malaya merupakan panggilan yang diberikan
kepadanya karena beliau merupakan anak seorang bupati atau adipati menurut Senat
Walisana. Sementara julukan Lokajaya memiliki arti penguasa wilayah. Loka bermakna
tempat, wilayah, daerah dan kata jaya berarti menang atau menguasai. Sunan Kalijaga
pada masa ia kecil selalu diajarkan oleh kedua orangtuanya mengenai kesenian dan
kebudayaan daerah Jawa. Hal inilah yang pada akhiranya membuat beliau begitu
mengerti dan terampil dalam kesusastraan jawa, ilmu falak, dan pranatamangsa.

Pada tahun 1470 Sunan Kalijaga memutuskan untuk menikahi putri semata wayang
dari Sunan Ampel. Dari pernikahannya tersebut, beliau dikaruniai tiga orang anak yang
terdiri atas 1 anak laki-laki dan 2 anak perempuan. Ketiga anaknya masing-masing diberi
nama Raden Umar Said yang nantinya akan menjadi Sunan juga danterkenal dengan
nama Sunan Muria, Dewi Sofiah dan yang terakhir yakni Dewi Rakayu. (Kayan Swastika
Miftakhurrahman Hafidz, Sutjitro, 2015)

Di dalam perjalanan hidupnya, ia pernah mencuri bahan makanan dari gudang
kadipaten untuk dibagikan ke rakyat kecil. Rakyat kecil yang ia bantu sering
menyebutnya dengan Maling Budiman karena hasil curiannya yang ia bagikan pada
rakyat jelata (Kayan Swastika Miftakhurrahman Hafidz, 2015). Aksi ini Sunan Kalijaga
lakukan karena beliau melihat keadaan ekonomi rakyat kecil di pemerintahan Kerajaan
Majapahit masa itu mengalami kesulitan sehingga banyak rakyat dalam kondisi yang
memprihatinkan. hingga suatu hari perbuatannya ini diketahui oleh ayahnya sendiri yang
menyebabkan ia diberi hukuman cambuk dan diusir dari rumahnya. Saat inilah Raden
Sahid bertemu dengan Sunan Bonang di hutan Jatiwangi yang kemudian menjadi
gurunya. Raden sahid diperintahkan oleh Sunan Bonang untuk menjaga tongkat
miliknya di depan kali (sungai) hingga tubuhnya diliputi oleh lumut karena lamanya ia
menjaga tongkat gurunya tersebut. Oleh karena itulah, beliau mendapat julukan Sunan
Kalijaga. (Rubini, 2018)

Ada sumber lain yaitu Babad Majapahit yang menceritakan sebenarnya yang
mengangkat atau meresmikan Sunan Kalijaga menjadi waliyullah tidak hanya Sunan
Bonang saja. Melainkan ada peran dari sunan lainnya yaitu, Sunan Giri. Peresmiannya
menjadi wali dilatarbelakangi oleh ramalan dari Sunan Ampel kemudian megutus
anaknya, Sunan Bonang, untuk menemui Sunan Kalijaga dan menuntunnya untuk
bertaubat ke jalan yang benar. Langkah ini Sunan Ampel ambil sebagai usaha untuk
mempersingkat prosesnya untuk mencapai derajat kewalian. Setelah bertaubat, maka
Sunan Giri ditunjuk untuk mengukuhkan Sunan Kalijaga karena Sunan Giri sendiri
dipandang sebagai pemimpin dari wali-wali Allah di Pulau Jawa.

Sunan Kalijaga memilih untuk menghabiskan masa tuanya di daerah Kadilangu
sampai beliau menjemput ajalnya. Sunan Kalijaga menghembuskan nafas terakhirnya
pada sekitar tahun 1525 M (ada pula sumber lain yang mengatakan bahwa Sunan Kalijaga
wafat di tahun 1513 M). Lokasi makamnya berada di pusat kompleks pemakaman Desa
Kadilangu. Sama seperti kebanyakan bentuk makam sunan yang lain, makamnya
berbentuk bangunan tungkup dan dikelilingi tembok yang juga dihiasi dengan ukiran-
ukiran di kayu jati. (Muhammad Sakdullah, 2016)

921



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(5), 915-925 elSSN: 3024-8140

Strategi Sunan Kalijaga dalam Berdakwah

Metode kebudayaan dan kesenian yang dilakukan oleh Sunan kalijaga sebagai
upaya mendakwahkan Islam pada masyarakat Jawa dilaksanakan dengan cara yang
damai, tanpa adanya unsur paksaan dari pihak manapun. Sunan Kalijaga memasukkan
ajaran Islam ke dalam kebudayaan Jawa dengan tidak mengubah apa yang telah ada
sebelumnya. Melainkan beliau memilih untuk memahami terlebih dahulu kebudayaan
yang sedang berkembang di daerah tersebut lalu secara bertahap Sunan Kalijaga
memasukkan unsur-unsur keislaman di dalam kebudayaan tersebut.

Dalam menyebarkan agama Islam di pulau Jawa tepatnya di daerah Tuban, Demak,
ia menggunakan pendekatan kesenian yang digemari warga sekitar pada saat itu. Media
dakwah yang Sunan Kalijaga pilih yakni melalui wayang dan gamelan jawa. Cerita
wayang yang beliau suguhkan umumnya berasal dari cerita Mahabharata dan Ramayana
namun dengan inovasi ditambahkan nilai-nilai ajaran agama Islam. (Rubini, 2015)

Sunan Kalijaga saat mendakwahkan Islam terkenal dengan caranya yang suka
menyamar dan bersikap tidak menunjukkan atas kelebihan yang ia punya melainkan
kelemahan di dalam dirinyalah yang ditunjukkan ke masyarakat. terkadang di suatu
kesempatan beliau dengan cara disengaja berbuat yang seperti maksiat untuk
menyembunyikan rasa ketakwaannya kepada Allah SWT. (Agus Sunyoto, 2016)

Kesenian dan kebudayaan Jawa yang melekat dalam dirinya sedari kecil membuat
Sunan Kalijaga menggunakan pendekatan ini untuk mengajak orang lain masuk agama
Islam. Metode dakwah yang sangat populer dari Sunan Kalijaga yakni pementasan
wayang. Pertunjukan wayang sangat disukai masyarakat dari berbagai kalangan. Selain
menjadi seorang wali, Sunan Kalijaga juga merupakan seorang dalang yang kompeten
dan terampil. Karena kepiawaiannya ini beliau mendapat banyak julukan dari berbagai
wilayah tempat beliau menggelar pertunjukan. Diantara julukan yang diberikan itu, yakni
Ki Dalang Sida Brangti (wilayah Padjajaran dan sekitarnya), Ki Dalang Bengkok (daerah
Tegal), Ki Dalang Kumendung (daerah Purbalingga), Ki Unehan (wilayah Majapahit).
Dalam Babad Cirebon diceritakan bahwa dalam memainkan wayang-wayangnya, beliau
dibantu oleh dalang pantun dan dalang wayang. (Agus Sunyoto, 2016)

Saat melakukan pagelaran wayang, beliau tidak pernah sekalipun meminta
bayaran secara materi atau biaya kepada penonton yang datang. Namun, Sunan Kalijaga
meminta penontonnya untuk bersaksi dan mengucapkan dua kalimat syahadat. Beliau
juga melakukan perubahan terhadap bentuk wayang dari yang sebelumnya berbentuk
seperti manusia beliau ubah dengan proporsi antar anggota tubuh yang tidak sama
seperti sebelumnya. Diantara cerita wayang yang sangat terkenal dan disukai
masyarakat pada masa itu ialah jalan cerita Jimat Kalimasada dan Dewa Ruci. Selain itu,
beliau juga menciptakan tokoh baru dalam cerita perwayangannya. Tokoh yang
dimaksud yaitu Petruk, Bagong, Semar dan Gareng.

Perayaan-perayaan yang ada di masyarakat Indonesia pada zaman tersebut
biasanya mengadakan pertunjukan wayang yang diiringi oleh gamelan. Salah satu
contoh perayaan yang sellau dinati-natikan oleh semua orang adalah perayaan sekaten.
Perayaan ini dilakukan selama tujuh hari berturut-turut dalam rangka merayakan hari
dimana Nabi Muhammad SAW dilahirkan ke dunia. Dalan gamelan yang dimainkan itu

922



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(5), 915-925 elSSN: 3024-8140

juga mengandung unsur ajaran Islam yakni syahadatain. Dua unsur itu berupa Kanjeng
Guntur Madu dan Kanjeng Kyai Guntur Sari yang nantinya dimainkan secara bergantian
(Arif, 2021). Tidak hanya perayaan Sekaten saja ada pula perayaan lain, yaitu Upacara
Garebeg.

Metode lain yang digunakan oleh Sunan Kalijaga dalam berdakwah yakni beliau
menciptakan suluk dan tembang-tembang jawa. Adapun lagu atau tembang yang ia
buat untuk melengkapi alunan gending Sunan Bonang berjudul Sekar Ageng dan Sekar
Alit. Karya kesusasteraan Sunan Kalijaga lainnya dalam mengislamkan masyarakat Jawa
yaitu beliau membuat Serat Dewaruci, Kitab Suluk Linglung, dan Kidung Rumekso Ing
Wengi. Perbedaan antara Serat Dewaruci dan Kitab Suluk Linglung adalah terletak pada
isi di dalamnya jika kita baca secara cermat. Serat Dewaruci di dalamnya tidak membahas
permasalahan seputar syariat, sedangkan Kitab Suluk Linglung di dalamnya ditekankan
pentingnya seseorang untuk mengerjakan ibadah Sholat dan puasa Ramadhan dengan
tertin serta bersungguh-sungguh. Selain itu, faktanya ternyata Serat Dewaruci disusun
beliau lebih awal, yakni saat Sunan Kalijaga masih muda sedangkan Kitab Suluk Linglung
baru diciptakan setelah penulisan Serat Dewaruci selesai.

Kidung Rumekso Ing Wengi juga dikenal dengan nama Kidung Wingit dan di
dalamnya terkandung doa-doa yang telah diadaptasi ke dalam bahasa Jawa agar
masyarakat Jawa yang telah memluk Islam menjadi lebih mudah dalam memahami isi
kandungannya (Syaiful M. Solikin and Wakidi, 2013). Kidung ciptaan Sunan Kalijaga ini
terdiri atas empat puluh lima bait yang bermetrum dandhanggula. Karena banyaknya
bait dalam kidung ini, biasanya masyarakat Jawa hanya menyanyikan dari bait yang
pertama sampai kelima saja. Selain berisi doa-doa, kidung ini juga menjelaskan bahwa
setiap harinya manusia itu akan selalu terikat dengan istirahat atau tidur, apalagi pada
saat malam hari. Tetapi, di lain sisi malam hari adalah tempat untuk melindungi yang baik
dari yang jahat. Waktu malam hari juga sangat penting untuk mengistirahatkan tubuh
agar saat bangun di keesokan harinya tubuh terasa lebih bugar dan fit. Dengan berdoa
untuk meminta keselamatan di malam hari maka itu termasuk misi dalam agama. Karena
agama apapun pasti akan melakukan segala cara demi keselamatan pemeluknya
(Sakdullah, 2014)

Banyak nasihat moral yang terkandung di dalam tembang ciptaan Sunan Kalijaga,
sepertilagu Lir llir dan Gundul — Gundul Pacul. Lagu Lir Ilir sendiri terdapat dua perbedaan
sumber mengenai siapa yang sebenarnya menciptakan lagu atau tembang ini. Satu
sumber mengatakan bahwa yang menciptakan lagu Lir llir adalah Sunan Giri, namun ada
juga sumber lainnya yang mengatakan jika lagu Lir llir adalah lagu ciptaan Sunan Kalijaga
sendiri. Gundul — Gundul Pacul ialah lagu yang sangat populer di Indonesia khususnya di
daerah pulau Jawa. Lagu ini biasanya dinyanyikan dengan tempo dan ritme yang
gembira layaknya lagu anak-anak pada umumnya. Kedua lagu ini sarat akan maknanya
yang mendalam. Lagu ini juga menggambarkan mengenai kebesaran dari ajaran agama
Islam dan berisi petuah-petuah kehidupan (Solikin and Wakidi, 2014).

Sunan Kalijaga merupakan sebagai seorang desainer pakaian membuat baju atau
pakaian tradisional jawa yang diberi nama “surjan”. Baju inilah yang di kemudian hari
kita kenal dengan nama baju koko yakni baju yang digunakan seorang lelaki muslim. Kata
surjan sendiri ialah nama singkatan dari Suraksa-Janna yang memiliki arti menjadi

923



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(5), 915-925 elSSN: 3024-8140

manusia. Namun ada sumber lain yang berkata bahwa surjan adalah akar kata dari
siraajan dalam bahasa Arab yang memiliki arti pelita atau penerang. Desain awal yang
dipakai pasa saat itu adalah baju dengan lengan yang pendek. Namun, pada akhirnya
Sunan Kalijaga memutuskan untuk memodifikasinya menjadi baju takwa yang berlengan
panjang. Filosofi dari baju takwa ini yakni terdapat tiga kancing yang ada di baju takwa
menggambarkan iman, Islam dan ikhsan. Kemudian, enam kancing yang ada di lengan
tangan kanan dan kiri melambangkan rukun Iman yang berjumlah enam. Dan yang
terkahir lima kancing yang posiisnya berada di bagian dada, hal tersebut
menggambarkan unsur rukun Islam dan Pancasila yang kesemuanya berjumlah lima
(Arif, 2021). Selain dari bidang kesenian dan kebudayaan, Sunan Kalijaga juga merupakan
perancang alat-alat pertanian yang akan sangat bermanfaat apabila dipakai oleh
masyarakat Jawa yang mayoritas berprofesi sebagai petani, alat tersebut yaitu luku dan
pacul. Beliau juga melaksanakan pendekatan kepada masyarakat lokal untuk melakukan
kegiatan ritual, seperti tahlilan, genduri, syi’iran dengan tembang-tembang Jawa, dan
lain-lain (P Waskito, 2019).

Kesimpulan dan Saran

Sunan Kalijaga merupakan salah satu sosok seorang wali dari Walisongo yang
berdakwah di daerah Tuban, Demak dan sekitarnya. Leadership beliau dalam melakukan
dakwahnya yakni menggunakan strategi pendekatan kesenian dan kebudayaan Jawa.
Sunan Kalijaga tidak hanya menyebarkan agama Islam dengan cara membuat tembang-
tembang, menampilkan pewayangan, menciptakan suluk, dan sebagainya. tetapi beliau
juga sampai membuat desain pakaian yang bisa digunakan masyarakat Jawa dalam
menjalankan ajaran agama Islam serta Sunan Kalijaga juga berhasil dalam
mengakulturasikan budaya setempat dengan ajaran agama Islam tanpa harus
mengubah tradisi budaya ataupun adat istiadat yang telah ada sebelumnya.

Daftar Pustaka

Mowoka, Samuel Charlies. (2020). Islam Nusantara Dan Islam Di Nusantara:
Perkembangan Islam Sejak Masuknya Sampai Kini. Jurnal Lentera 19, no. 1: 1-16.

Syafei, Rachmat. (2010). [Imu Ushul Figih, Bandung: Pustaka Setia,

Permatasari, Hudaidah, Intan. (2021). Proses Islamisasi Dan Penyebaran Islam Di
Nusantara. Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan Dan Inovator Pendidikan 8, no. 1:
1-9. https://doi.org/10.29408/jhm.v8i1.3406.

Arif, Mahmud. (2021). Identifikasi Aspek Alat Dan Artefak Kultural Dalam Dakwah Sunan
Kalijaga. Tamaddun: Jurnal Sejarah Dan Kebudayaan Islam 9, no. 2.

Maziyah, Siti., Amaruli, Rabith Jihan. (2020). Walisanga: Asal, Wilayah Dan Budaya
Dakwahnya Di Jawa. Endogami: Jurnal llmiah Kajian Antropologi 3, no. 2: 232-39.
https://ejournal.undip.ac.id/index.php/endogami/article/view/30682%0Ahttp://files/2
477/Maziyah and Amaruli - 2020 - Walisanga Asal, Wilayah dan Budaya Dakwahnya di
J.pdf%oAhttp://files/2478/30682.html.

924



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(5), 915-925 elSSN: 3024-8140

Arifin, M. Samsul. (2020). Sejarah Kebudayaan Islam (Kelas XIl Madrasah Aliyah). Edited by
M. Arif Faizin. Direktorat KSKK Madrasah Direktorat Jenderal Pendidikan Islam
Kementerian Agama RI. 3rd ed. Jakarta: Direktorat KSKK Madrasah Direktorat
Jenderal Pendidikan Islam Kementerian Agama RI.
https://dosenmuslim.com/pendidikan/fungsi-dan-tujuan-ski-sejarah-kebudayaan-
islam/.

Hafidz, Miftakhurrahman Sutjitro., Swastika, Kayan. (2015). Peranan Sunan Kalijaga
dalam islamisai di Jawa Tahun 1470-1580. Artikel IlImiah Mahasiswa 1, no. 1: 1-9.
http://repository.unej.ac.id/bitstream/handle/123456789/63649

Sakdullah, Muhammad. (2016). Kidung Rumeksa Ing Wengi Karya Sunan Kalijaga Dalam
Kajian Teologis. Jurnal Theologia 25, no. 2: 231-50.
https://doi.org/10.21580/te0.2014.25.2.394.

Solikin, Syaiful M., Wakidi. (2013). Metode Dakwah Sunan Kalijaga Dalam Proses
Islamisasi Di Jawa. Jurnal Pendidikan Dan Penelitian Sejarah 1, no. 1.
http://jurnal.fkip.unila.ac.id/index.php/PES/article/view/246.

Rubini, Rubini. (2018). Pendekatan Pendidikan Atau Dakwah Para Wali Di Pulau Jawa.
Jurnal Komunikasi Dan Pendidikan Islam 4, no. 1. https://doi.org/10.36668/jal.v4i1.15.

Sunyoto, Agus. (2016). Atlas Wali Songo. VII. Tangerang Selatan: Pustaka liman.

Syafrizal, Achmad. (2015). Sejarah Islam Nusantara. Islamuna: Jurnal Studi Islam 2, no. 2:
235. https://doi.org/10.19105/islamuna.v2i2.664.

925



