
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)  eISSN: 3024-8140 

Volume 2, Issue 5, 2024 pp. 651-654      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Kata Kunci: 
tasawuf; Islam; syariat; 
Imam al-Ghazali; mahabbah  
 
Keywords: 
sufism; Islam; sharia; Imam 
al-Ghazali; Love 

Konsep "Mahabbah" dalam tasawuf Imam Al-Ghazali 

 

Aulia Wulan Safitri 
Program Studi Biologi, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: 210602110145@student.uin-malang.ac.id 

 
 

A B S T R A K 

Tasawuf dalam Islam melalui berbagai tahapan dan situasi. Meskipun 
melibatkan beberapa aspek, prinsip inti Tasawuf yang tak 
terbantahkan adalah moralitas berbasis Islam yang diambil dari Al-
Qur'an dengan pesan tentang kesabaran, pengabdian, motivasi, cinta, 
dan sederhana. Tasawuf bertujuan untuk hubungan langsung dengan 
Tuhan, menggambarkan kesatuan dengan-Nya. Tasawuf dan Syariat 
dianggap tak terpisahkan, dengan cendekiawan, termasuk Imam al-

Ghazali, berupaya menyelaraskan keduanya. Imam al-Ghazali, seorang intelektual Islam, memiliki pengaruh 
dalam berbagai bidang, menggarisbawahi konsep penting dalam karyanya, termasuk tauhid, makhafah, 
mahabbah (cinta), dan ma'rifat. Konsep mahabbah menurut al-Ghazali, yang menyatakan bahwa cinta yang 
paling penting adalah cinta kepada Allah, dan bagaimana konsep ini telah mempengaruhi pemahaman 
mendalam tentang agama dan tasawuf dalam Islam.   

A B S T R A C T 

Sufism in Islam goes through various stages and situations. Although it involves several aspects, the 
undeniable core principle of Sufism is an Islamic-based morality drawn from the Qur'an with messages 
of patience, devotion, motivation, love and simplicity. Sufism aims for a direct relationship with God, 
portraying oneness with Him. Sufism and Sharia are considered inseparable, with scholars, including 
Imam al-Ghazali, attempting to harmonize the two. Imam al-Ghazali, an Islamic intellectual, influential in 
many fields, highlighted important concepts in his works, including tawhid, makhafah, mahabbah (love), 
and ma'rifat. The concept of mahabbah according to al-Ghazali, who stated that the most important 
love is love for Allah, and how this concept has influenced the deep understanding of religion and 
Sufism in Islam. 
 

 

Pendahuluan  

Tasawuf dalam Islam telah melewati berbagai tahapan dan keadaan. Di semua 
tahap dan kondisi yang dilaluinya hanya mencakup beberapa aspek. Namun demikian, 
dalam hal ini, ada prinsip tasawuf yang tidak terbantahkan, yaitu tasawuf yang 
merupakan moralitas berdasarkan Islam. Untuk aspek moral, al Qur'an berisi banyak 
puisi yang mendorong kesabaran, pengabdian, motivasi, cinta, kehidupan yang aman 
dan sederhana, dan semua yang dibutuhkan untuk umat muslim sebagai 
kesempurnaan iman (Zaini, 2017). 

Tasawuf bertujuan untuk mencapai dan berhubungan langsung dengan Tuhan. 
Hal ini memungkinkan seseorang untuk dikenali dengan benar sebagai dan di hadirat 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:210602110145@student.uin-malang.ac.id


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(5), 651-654   eISSN: 3024-8140 

652 
 

Tuhan. Pengakuan bahwa dekat dengan Tuhan, ini dapat berbentuk Ittihad (satu 
dengan Tuhan) (Kulsum, 2020). Dalam buku "Mutiara Akhlak Tasawuf oleh Sahri(2019) 
dijelaskan bahwa hubungan antara syari'at dengan tasawuf adalah sama-sama 
mengantarkan manusia agar mampu mengerjakan norma-norma dalam agama Islam, 
baik dalam bingkai aqidah, syari'ah, dan akhlak. Dengan kata lain, tasawuf dan syari'at 
tidak dapat dipisahkan. Banyak cendekiawan Muslim telah berusaha untuk 
mewujudkan ajaran sufi dengan menyelaraskan ajaran sufi dan syariat kemudian 
menyesuaikannya dengan struktur baru, salah satunya yaitu Imam al- Ghazali yang 
sangat memuaskan kalangan syar'i dan sufi karena beliau mampu menyelaraskan 
tasawuf dengan al- Qur'an dan hadist Nabi SAW (Dodego, 2021).  

Pembahasan  

Imam al- Ghazali (nama lengkap Abu Hamid Muhammad Bin Muhammad Al-
Ghazali) lahir di Persia pada tahun 450 H atau 1058 M (Lathif, 2020). Dia adalah seorang 
tokoh Islam terkemuka dan pemikir umat manusia, tasawuf, filsafat, dan lainnya. 
Menurut Frank Griffel dalam buku "Imam Al Ghazali" oleh Fikri (2022), pemikiran-
pemikiran al-Ghazali tentang filsafat ditekankan oleh para sarjana Barat, terutama 
dalam kaitannya dengan keberadaan gagasan-gagasan filosofis dan posisinya dalam 
mempertimbangkan kritik-kritiknya terhadap para filosof, termasuk para filosof Islam, 
dan dijadikan sebagai acuan. Ini karena al-Ghazali dianggap unik dan beberapa filsuf 
bahkan menganggapnya sebagai orang yang tidak percaya dengan ide- ide aneh 
mereka. Secara umum, beliau juga orang yang sangat baik dengan berbagai manfaat 
dan memberi layanan dengan cara yang berbeda.  

Pada masanya, Ia telah memperoleh semua ilmu syar'i (kecuali ilmu hadits, yang 
ia akui sebagai ilmu yang tidak ia ketahui secara mendalam). Beberapa ilmu yang 
dikuasainya adalah ushul fiqh, kalam, logika (mantik), filsafat, tasawuf, akhlak, dll. 
Beliau telah mengarang buku-buku di semua bidang ini dan terkenal karena 
kedalaman, orisinalitas, ketinggian, dan jangkauannya panjang (Mubarak, 2020). 
Selama hidupnya, sejak kecil la pernah belajar beberapa sampai dia menjadi dewasa, 
gurunya, Ahmad bin Muhammad ar- Radzikani dari Tus, Abi Nashr al-Ismaili dari Jurjani, 
dan Imam al- Haramain. al Ghazali tentu saja orang yang cerdas, siap untuk 
mendapatkan ilmu yang lainnya, hingga al Juwaini memberikan predikat sebagai orang 
yang menurut pembahasan yang jelas memiliki pengetahuan yang sangat luas seperti 
"laut", dalam dan tenggelam (Mukromin, 2019). 

Imam al-Ghazali menekankan ajaran-ajaran penting dalam karyanya, termasuk 
dalam kitab Ihya Ulum al-Diin, seperti tauhid (keesaan Tuhan), makhafah (rasa takut 
kepada Tuhan), mahabbah (cinta), dan ma'rifat (pengetahuan tentang Tuhan). Pada 
artikel ini, penulis akan membahas tentang salah satu ajaran Imam al- Ghazali yaitu 
mahabbah yang berarti cinta. Menurut Imam al- Ghazali, mahabbah bukanlah 
mahabbah seperti yang dipikirkan orang-orang pada umumnya. Menurut Imam al- 
Ghazali, cinta itu berbeda dengan cinta orang pada umumnya. Secara bahasa, 
mahabbah berarti "cinta yang mendalam". Berdasarkan pengertian tersebut, Imam al-
Ghazali mendefinisikan mahabbah sebagai kasih sayang yang tulus kepada orang yang 
dicintainya karena dia merasa bahagia berada di dekatnya. Pertanyaannya adalah 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(5), 651-654   eISSN: 3024-8140 

653 
 

kepada siapa mahabbah itu ditujukan. Dalam konsep tasawuf Imam al- Ghazali, 
mahabbah ditujukan hanya kepada Allah SWT, rasul-Nya dan para wali-Nya. Hal 
tersebut sudah didasarkan pada al- Qur'an surah al- Baqarah ayat 165 dan surah al- 
Ma'idah ayat 54 (Aizid, 2020).  

Imam al- Ghazali menjelaskan alasannya cinta, yaitu yang pertama adalah cinta 
seseorang pada dirinya sendiri karena kesempurnaannya, karena jika seseorang tidak 
mencintai Tuhan atau sesamanya, dia pasti akan mencintainya dirinya sendiri, yang 
kedua yaitu kecintaan seseorang kepada orang yang berbuat baik pada dirinya, yang 
ketiga adalah mencintai orang lain yang melakukan hal-hal baik secara keseluruhan 
juga, meskipun orang yang tidak memperbaiki diri, yang keempat yaitu cinta orang 
dengan segala sesuatu yang indah secara fisik dan batin, dan yang kelima yaitu senang 
apabila bertemu dua orang yang memiliki hubungan dan hubungan batin. Dari semua 
itu, menurut Imam al- Ghazali, inilah yang paling tepat yaitu kekasih yang pantas 
dicintai oleh umatnya adalah Allah SWT (Rosia, 2018). 

Kesimpulan  

Tasawuf dalam Islam telah mengalami berbagai tahapan dan situasi. Meskipun 
hanya mencakup beberapa aspek dalam setiap tahapannya, ada prinsip dasar dalam 
Tasawuf yang tidak terbantahkan, yaitu moralitas yang berakar pada ajaran Islam. 
Tasawuf memiliki tujuan untuk mencapai hubungan langsung dengan Tuhan dan 
mengakui kedekatan dengan-Nya. Tasawuf dan Syariat (hukum Islam) dijelaskan 
sebagai tidak dapat dipisahkan. Ada usaha dari banyak cendekiawan Muslim, termasuk 
Imam al-Ghazali, untuk menyelaraskan ajaran Tasawuf dengan prinsip-prinsip Al-Qur'an 
dan Hadist Nabi. Konsep mahabbah (cinta) menurut Imam al-Ghazali berbeda dengan 
cinta dunia yang umumnya dipahami. Mahabbah menunjuk pada kasih sayang tulus 
kepada Allah, Rasul-Nya, dan para wali-Nya. Imam al-Ghazali menjelaskan bahwa cinta 
dapat berasal dari cinta pada diri sendiri, cinta pada orang yang berbuat baik pada diri 
sendiri, cinta pada orang-orang yang berbuat baik secara umum, cinta pada keindahan 
fisik dan batin, serta cinta pada hubungan yang batin. Namun, menurutnya, cinta yang 
paling bermakna adalah cinta kepada Allah. Pengajaran dan pemikiran Imam al-Ghazali, 
termasuk konsep cinta yang diajarkannya, memiliki dampak yang luas dalam 
pengembangan tasawuf dan pemahaman agama Islam secara lebih mendalam. 

Saran 

 Dengan ditulisnya artikel ini semoga pembaca bisa menambah wawasan dalam 
ilmu pengetahuan serta menambah ketaqwaan kepada Allah swt. Bagi penulis 
selanjutnya yang ingin mengembangkan artikel ini, disarankan untuk lebih mendalam 
dalam menjelaskan konsep mahabbah (cinta) menurut Imam al-Ghazali dan 
dampaknya dalam kehidupan spiritual umat Muslim. Poin ini dapat diperluas dengan 
menggali lebih dalam tentang bagaimana Imam al-Ghazali memandang cinta kepada 
Tuhan sebagai pusat dari seluruh keberagamaan dan pengalaman tasawuf. Penjelasan 
yang lebih rinci mengenai bagaimana mahabbah ini tercermin dalam praktik kehidupan 
sehari-hari, bagaimana memahami cinta ini sebagai sarana mencapai kesempurnaan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(5), 651-654   eISSN: 3024-8140 

654 
 

iman, serta bagaimana konsep ini dapat menginspirasi dan membimbing individu untuk 
hidup sesuai ajaran agama Islam.  

Daftar Pustaka  

Aizid, R. (2020). Cinta Itu Indah. Diva Press. 
Dodego, S. (2021). Tasawuf Al Ghazali Perspektif Pendidikan Islam. Guemedia Group. 
Fikri, M. K. (2022). Imam Al-Ghazali. Laksana. 
Kulsum, U. (2020). Pendidikan Tasawuf Ekspetasi Imam al-Ghazali pada masa Nizam Al-

Mulk. Jurnal Pemikiran, Pendidikan dan Penelitian Ke-Islaman, 6(2), 1–10. 
Lathif, M. G. (2020). Hujjatul Islam Imam Al-Ghazali. Araska. 
Mukromin. (2019). Pemikiran Imam Al-Ghazali dalam Pendidikan Islam. Para Murobi: 

Jurnal Pendidikan Agama Islam, 2(1), 33–42. 
https://doi.org/10.32699/paramurobi.v2i1.814 

Rosia, R. (2018). Pemikiran Tsaswuf Imam Al-Ghazali dalam Pendidikan Islam. Jurnal 
Inspirasi, 1(3), 86–104. 

Sahri, D. (2019). Mutiara Akhlak Tasawuf. PT Rajagrafindo Persada. 
Sufyan Mubarak. (2020). Riwayat Hidup dan Pemikiran Al-Ghazali dan Ibnu Maskawaih. 

QISTHOSIA : Jurnal Syariah dan Hukum, 1(1), 50–74. 
https://doi.org/10.46870/jhki.v1i1.119 

Zaini, A. (2017). Pemikiran Tasawuf Imam Al-Ghazali. ESOTERIK, 2(1), 146–159. 
https://doi.org/10.21043/esoterik.v2i1.1902 

 
 
 
 


