Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elSSN: 3024-8140
Volume 1, Issue 4, 2023 pp. 184-192 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Akulturasi Islam dalam bingkai peradaban dan budaya

Muhammad Fiqri Ali
Program Studi Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail : 1210101110006 @student.uin-malang.ac.id

Kata Kunci: ABSTRAK
akulturasi; Islam; peradaban; Penulisan artikel ini agar memberi kemanfaatan literasi pemahaman
budaya, sejarah akulturasi Islam dalam bingkai peradaban dan budaya. Penelitian ini

menggunakan  kajian pustaka (library research) berdasarkan
pendekatan kualitatif deskriptif. Hasil penelitian menyatakan proses
akulturasi Islam di Indonesia sangatlah unik, bagaimana Islamisasi
masuk ke bumi Nusantara dengan proses panjang. Seperti lislam masuk
ke tanah Jawa yang notabene dulunya mayoritas masyarakat Jawa
beragama Hindu. Dengan pembuktian kerajaan — kerajaan Hindu berdiri dan berkuasa di tanah Jawa.
Begitupun tradisi adat istiadat yang bertemakan Hindu menjadi kebiasaan yang dilakukan. Islam datang
sebagai agama kasih sayang dan metode dakwah brilian menjadikan Islam cepat masuk, diterima oleh
masyarakat Jawa. Islam melebur dengan budaya setempat yang sebelumnya nilai non Islam seperti wayang,
tari dan musik. Ketiganya di pentaskan dalam upacara keagamaan di leburkan oleh Islam dalam upaya
dakwah Islam. Maka jadilah acara bernuansa Islam seperti mauludan, rajaban dan slametan. Strategi itu
mengimplikasikan bahwa ada simbiosis antara agama dan budaya, lambat laun ada dikotomi kultur
keagamaan di masing — masing wilayah. Hal itu mengindikasikan bahwa kehidupan sosial budaya berjalan
dinamis dan terus berubah sesuai masanya, sehingga menjadi penyebab lahirnya akulturasi.

Keywords:
acculturation; Islam; civilization;
culture; history

ABSTRACT

This article is written in order to benefit literacy understanding of Islamic acculturation in the framework
of civilization and culture. This study uses a literature review (library research) based on a descriptive
qualitative approach. The results of the study state that the process of acculturation of Islam in Indonesia
is very unique, how Islamization entered the archipelago with a long process. For example, Islam entered
Java, where the majority of Javanese people were Hindus. With proof of the Hindu kingdoms standing
and ruling in the land of Java. Likewise, traditions and customs with Hindu themes have become habits
that are carried out. Islam came as a religion of compassion and brilliant preaching methods made Islam
quickly enter, be accepted by the Javanese people. Islam merges with local culture which previously had
non-Islamic values such as wayang, dance and music. All three were performed in religious ceremonies
and were merged by Islam in an effort to propagate Islam. Then there are events with Islamic nuances
such as mauludan, rajaban and slametan. This strategy implies that there is a symbiosis between religion
and culture, gradually there is a dichotomy of religious culture in each region. This indicates that socio-
cultural life is dynamic and continues to change according to the times, so that it becomes the cause of
acculturation. Acculturation is a process of blending religion and culture, fusion of religious teachings into
cultural customs.

@ ®® @ This is an open access article under the CC BY-INC-SA license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik 1brabim Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:l210101110006@student.uin-malang.ac.id

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(4), 184-192 elSSN: 3024-8140

Pendahuluan

Tokoh - tokoh ahli sejarah mempunyai perspektif berbeda — beda akan proses
Islam masuk di Indonesia. Kebanyakan dalam lingkup wilayah berbeda yang menjadi
cikal bakal Islam di nusantara berawal, rentan waktu masuknya dan siapa pembawanya.
Salah satu ahli sejarah dari Belanda mengemukakan bahwa Islam masuk di Indonesia
berasal dari daerah India. Dia mengemukakan demikian berdasarkan penuturan ulama
bernama Pijnapel. Pijnapel mengasumsikan asal muasal Islam di Nusantara dengan
wilayah Gujarat dan Malabar yang berada di negara India. Dia menyatakan bahwa orang
- orang Arab yang bermadzab Syafi’i berimigrasi dan bertinggal di India. Kemudian
membawa Islam ke Nusantara dengan menetap dan berkontak langsung dengan
masyarakat Indonesia yang lambat laun dikenalkan Islam dan diterima oleh Masyarakat
(Muasmara & Ajmain, 2020).

Begitu juga abad 12 menurut ahli sejarah Belanda bernama Snock Hourgenje adalah
masa persebaran Islam di Indonesia. Tokoh Belanda lainnya mengasumsikan bahwa
teori Gujarat sangatlah valid sesuai fakta. Seperti bentuk batu nisan di Sumatera Utara
yang sama dengan di daerah Gujarat India. Komunitas muslim yang berdagang di
wilayah Nusantara, kawin dengan penduduk pribumi dan melahirkan keturunan yang
menjadi tunas tersebarnya agama Islam. Kebanyakan teori Arab dan Gujarat yang
mendekati kebenaran akan masuknya Islam di Indonesia. Sedangkan teori China dan
Persia dalam pemahamannya sedikit mendekati kebenaran berdasarkan bukti — bukti
yang ada. Namun, itu bukanlah hal begitu unik, karena uniknya Islamisasi yang terjadi di
Indonesia adalah Islam mampu beradaptasi dengan masyarakat setempat.

Islam cepat merambat menjadi tatanan hidup masyarakat sehingga secara historis
terjadinya perpaduan agama kepada tradisi masyarakat yang disebut akulturasi budaya.
Islam melebur kepada tradisi dengan membawa nilai - nilai keislaman tanpa merusak
sedikitpun tradisi budaya tersebut.Istilah lainya selain akulturasi adalah sinkretis agama,
sinkretis agama sudah ada sejak piagam Madinah. Antara masyarakat Islam terdiri kaum
Muhajirin dan Anshar dan kaum Yahudi dan Nasrani. Namun, sinkretis agama
menciptakan tradisi tersendiri akibat penyesuaian diri di masyarakat.

Sehingga Islam dapat diterima dan mampu beradaptasi cepat kepada dampak
kehidupan masyarakat. Dengan Al Qur’an dan Hadist sebagai pijakan bagaimana
akulturasi sesuai dengan norma keislaman. Korelasi antara agama dan budaya
menjadikan hubungan timbal balik kepada masyarakat yang melakukanya, Agama
sebagai insiatif tuhan dan budaya adalah identitas manusia berkaitan erat menciptakan
tatanan baru yang berdampak positif kepada masyarakat. Sehingga perlu mengulik
bagaimana cikal bakal akulturasi itu tercipta, bagaimana Islam mampu bergandeng erat
dengan budaya dan bagaimana relevansi peradabannya, maka akan diulas agar
menambah literasi pengetahuan.

Disamping itu agar menjadi gambaran bagaimana Islam di Indonesia berbeda
dengan negara Islam lainya. Islam berdampingan hidup dengan budaya begitu
banyaknya, akan tetapi bisa bergandengan erat. Hal itu tak lepas dari tokoh - tokoh
Islam seperti Walisongo penyebar Islam di Jawa yang bersifat moderat, dinamis dalam

185



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(4), 184-192 elSSN: 3024-8140

dakwahnya. Begitupun wilayah lainya Islam cepat diterima akibat proses akulturasi
sehingga Islam menjadi agama mayoritas di bumi Nusantara ini.

Metode Penelitian

Penelitian ini berdasarkan penelitian kajian pustaka ( library research ), memakai
cara pendekatan kualitatif deskriptif. Lalu teknik pengumpulan data dengan metode
peninjauan referensi buku, hasil penelitian. Artikel dan dokumen yang dapat menunjang
literasi akulturasi Islam dalam bingkai peradaban dan budaya. Lalu, teknik analisisnya
menggunakan analisis display, reduksi dan penarikan kesimpulan.

Pembahasan

Pengertian Akulturasi Islam

Kata akulturasi adalah kata serapan bahasa inggris yaitu acculturatioan yang
artinya penyesuaian diri. Menurut KBBI ialah bercampurnya dua budaya bahkan lebih
yang disebabkan oleh sengaja ataupun tidak dimana antar keduanya saling
berpengaruh. Konteks berpengaruh dalam porsinya bisa banyak atau sedikit tergantung
tingkat interaksi tercampurnya. Atas ini, ranah Islam Nusantara bisa diasumsikan dalam
Islamisasinya telah terjadi bercampurnya budaya dan menjadi melekat. Dimana asal
budaya masyarakat awalnya berkultur Buddha dan Hindu dapat di leburkan dengan
Islam dengan nilai — nilai Islam tanpa menghapus kultur agama sebelumnya. Dalam
istilah disebut akulturasi budaya, akulturasi dalam literasi sejarah dimulai sejak masa
kerajaan Sriwijaya dan Majapahit. Pada abad XIII unsur keislaman menjadi urgent dalam
rekontruksi relasi pada kerajaan yang terletak di pesisir dan pedalaman yang kental
kultur Buddha dan Hindunya. Seperti contoh kerajaan utara Jawa yang tunduk kepada
Majapahit, ketika Islam menjadi tatanan penting dikerajaan itu. Lambat laun kerajaan itu
dapat lepas dan bebas dari kekuasaan Majapahit. Ketika Majapahit runtuh, proses
Islamisasi sangatlah intens dengan berdirinya kerajaan - kerajaan Islam seperti Banten,
Demak dan Cirebon. Namun ada dikotomi dalam proses Islamisasi dimana masyarakat
pesisir Jawa dapat mencitrakan Islam dengan tidak membiasakan kebiasaan lama
seperti kepercayaan kepada dewa - dewa Hindu. Lain halnya dengan terjadi di
pedalaman Jawa masih melakukan kepercayaan tersebut. Hal ini disebut sinkretis
agama (Khoirul Aziz, 2013).

Adanya perbedaan mengaktualisasikan dan Majapahit runtuh akibat terjadi
peperangan kerajaan pesisir Jawa dengan Islam pedalaman yang kerajaannya bernama
kerajaan Mataram di tahun 1575M. Perang terjadi sampai unsur agama diutamakan
bahwa kerajaan pesisir berkeyakinan kerajaan Mataram adalah kerajaan bersifat
sinkretisme. Demikian yang tidak disukai para alim ulama dan kesultanan pesisir,
sehingga timbul keinginan dakwah ke wilayah pedalaman. Lambat laun menolak
sinkretisme agama dari masyarakat pedalaman kepada kekuasaan Mataram. Bentuk
pertentangan Islam pesisir Ortodoks dan Islam pedalaman sinkretisme. Kedigdayaan
antara menjaga kemurniaan akidah yang teraktualisasi dengan hegemoni kekuasaan.
Menarik di bahas bahwa proses akulturasi budaya dalam ranah sejarah perlu diulas
mengingat banyak arah atau berbagai macam pintu untuk melihat kebenaranya seperti
tharigoh, perdagangan, perkawinan, pewayangan dan sebagainya. Ini menandakan

186



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(4), 184-192 elSSN: 3024-8140

sebagai muslim di Indonesia mampu menyingkapi Islamisasi Indonesia dengan
akulturasi budaya.

Term akulturasi di Indonesia sangat masif di bicarakan sampai hari ini, karena
dugaan kuat Islam mampu tersebar atas peran aktualisasi budaya yang kaya di
Indonesia. Akulturasi bukan menghilangkan kultur yang ada, akan tetapi tetap menjaga
eksistensinya. Terkait sebabnya terjadinya tergantung selektif banyak atau sedikitnya
kultur yang diambil atau menolaknya. Linton dalam bukunya perubahan sosial
mendefinisikan bahwa akulturasi adalah perubahan pada kebudayaan yang terjadi
kepada kelompok pendukung suatu kebudayaan dengan pendukung kebudayaan
lainya. Instisarinya bahwa akulturasi adalah perubahan yang meliputi semua perubahan
yang tampak diakibatkan kontak langsung antara individu dan kelompok masyarakat
dengan budaya yang berbeda. Sofyan berpendapat bahwa perubahan terjadi pada
proses akulturasi adalah dalam lingkup perilaku, pengetahuan, cita - cita dan kebiasaan
— kebiasaan tiap individu dalam proses itu, dengan tidak menenggelamkan budaya yang
lama akan tetapi mengembangkanya dengan tetap sesuai identias aslinya.

Gejala akulturasi terlihat dalam proses sosial dimana manusia dalam masyarakat
dipengaruhi oleh kebudayaan asing yang berbeda sifatnya. Lambat laun budaya asing
tersebut terintegrasi kepada budaya setempat. Dapat dipahami akulturasi sebuah
adopsi ciri — ciri suatu budaya atau pola budaya lain. Dalam ranah keagamaan, manusia
tidak bisa dilepaskan dari simbol. Bagaimana dia mengarungi kehidupan dengan sesuai
kepercayaanya yang tegak dan kokoh atas pelbagai masalah yang diresapi untuk
mencari upaya pembenaran mana yang akan dipercayainya. Manusia yang saleh
tentunya bermuara dengan tawakkal kepada tuhan, dia telah merasakan statis, dinamis
dan religius dalam berkehidupan. Statisnya manusia bahwa mengapa hidupnya merasa
tetap saja, kemudian adanya proses adaptasi diakibatkan adanya dinamis sampai dia
berserah diri menjalankan rutinitas agama. Menjadikanya religius mendekat kepada
tuhan (Sumbulah et al., 2022).

Terkait sistem keagamaan yang ada, dalam sebuah literatur disebutkan setidaknya
ada empat komponen. Pertama, emosi menjadikan seseorang berubah, terutama
bagaimana dalam ranah lingkunganya dia mendapatkan hidayah Allah SWT yang
menjadikanya emosi atau getaran jiwanya yang lalu - lalang tidak menemukan
ketenangan. Sehingga berdampak pada emosionalnya dan dia pun berfikir akan
kebenaran absolut. Sampai pembenaran kepada tuhan melalui proses keagamaan
dilaluinya. Kedua, sistem keagamaan dimana manusia berimajinasi akan tuhannya
ataupun mahluk ghaib. Ini terjadi saat manusia diajarkan kitab yang relevan yang
kebenaranya tak berubah atau direvisi isinya. Ketiga, sistem ritual keagamaan untuk
mengkuatkan atau mencari hubungan antara manusia kepada tuhan, yang
melambangkan akan kepercayaan. Terakhir ialah kelompok atau komunitas keagamaan.

Begitulah agama yang beridentitas sebagai pedoman hidup, siapa yang
memeluknya sesuai kepercayaanya akan mendapatkan petunjuk atau macamnya. Islam
terutama sebagai agama samawi adalah keharusan di akhir zaman ini untuk dijadikan
pedoman hidup. Kitab suci yang masih valid dan keberadaan ulama dan lainnya
menjadikan lingkungan yang berbau keislaman terpatri aman, damai dan tentram. Allah
SWT telah menegaskan dalam Al Qur’an bahwa barang siapa yang mengingatnya, maka

187



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(4), 184-192 elSSN: 3024-8140

Allah akan mengingatnya pula. Dengan memberi balasan berlipat bila terdapat nilai -
nilai kebaikan apalagi bermanfaat antar mahluknya.

Akulturasi Islam dalam Bingkai Peradaban dan Budaya

Seorang orentalis pernah menyatakan bahwa umat Islam adalah kebulatan itu
tidaklah mungkin. Ambil contoh bagaimana Islam di Indonesia berbeda dengan Islam
belahan dunia lainya. Seperti dalam praktek persidangan bagaimana berbeda dengan
yang berada di jazirah Arab. Islam di Indonesia atau Islam Nusantara masih berkaitan
erat dengan kultur agama lainya seperti Hindu dan Budha. Atau praktik kepercayaan
lainya seperti Animisme dan Dinamisme yang telah muncul lama dan mendarah daging
dilaksanakan oleh nenek moyang. Dimana itu menandakan bahwa agama seperti Islam
tidak bisa dipisahkan dari realitas eksistensinya. Islam lahir di antara kekayaan budaya di
Indonesia, yang mengharuskanya berbaur dan melebur kepada budaya lokal setempat.

Dengan perantara dialog kreatif guna dapat diterima masyarakat setempat dan
mau mengakui dan masuk Islam. Corak begini tidak mencitrakan pengorbanan Islam
beserta status Islam budaya akibat dialog sebagai tipe Islam yang rendah yang berbeda
dengan berada di jazirah Arab. Akan tetapi dicitrakan sebagai islam yang kultural yang
berbeda yang eksistensinya seperti dialektika dimana dia berada. Ambil contoh agama
Budha di Sleman Jawa Tengah pastinya berbeda dengan agama Budha yang berada di
China ataupun Thailand. Hal itu terjadi demikian karena adanya dialog antara agama
yang datang kepada kultur budaya masyarakat setempat yang telah ada sejak lama.
Tidak relevan Arabisasi diterapkan di nusantara karena kultur Nusantara berbeda
dengan kultur Arab pada umumnya. Beginilah Islam sebagai agama yang rahmatan lil
alaamin, teruntuk semua alam yang siapapun dapat memeluknya tanpa mengubah
identitas budaya daerahnya. Proses Islamisasi dan berkembangnya terjadi di Indonesia
tak luput dari nilai — nilai sufistik atau tasawwuf. Tasawwuf memegang peran vital dalam
perkembangan Islam terkhusus di Jawa. Budaya Animisme dan Dinamisme menjadi
praktik kepercayaan masyarakat Jawa kental berkultur Hindusme dan Budhisme.
Karakternya lembut dan halus yang tidak buta kepada kebenaran. Sehingga
memudahkan unsur — unsur luar masuk dan melebur kepada kebudayaan masyarakat.
Ini tahap sebelum tasawwuf masuk dan melebur yang di kenalkan dan di kembangkan
oleh mubaligh seperti wali sembilan berdakwah di Jawa. Wali sembilan mampu
memasukan ajaran - ajaran Islam kepada upacara, praktik kepercayaan masyarakat yang
telah berlasung lama di lakukan. Kultur lama masih tertanam tidak di hilangkan dan tetap
di lestarikan sebagai bingkai. Sedangkan isinya hal — hal yang berbau Islam. Strategi
dakwah walisongo yang kompeten dan sukses inilah Islam di Jawa dapat tersebar cepat
baik di pesisir dan pedalaman. Dr. Simuh dalam bukunya menyatakan adanya
pembingkaian adat dan tradisi kultur non islam dengan ajaran - ajaran Islam dapat
terjadi di sebabkan yaitu :

1. Peninggalan budaya Jawa dari nenek moyang yang bersifat halus tetap mampu
dipertahankan dan karakter masyarakat dapat menerima ajaran — ajaran Islam.
Stabilisasi kebudayaan antara tradisi pondok pesantren dan tradisi Jawa.

3. Istana kerajaan menjadi markas utama penggerak tersebarnya syiar- syiar Islam
lewat penguasanya (Roibin et al., 2021).

188



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(4), 184-192 elSSN: 3024-8140

Demikian terjadi karena realitas manusia sejak homo saphiens tak bisa dilepaskan
dari budaya. Budaya adalah sesuatu dimana manusia menjadikanya identitas dirinya di
daerah atau karakternya dalam cakupan tertentu. Proses dialog ataupun dialektika
tetap berlangsung terjadi mendalam membahas term agama dan budaya. Itu bentuk
kepekaan masyarakat bagaimana menyingkapi budaya yang dilestarikanya di masuki
unsur luar yang asing bagaimana dia mengetahui dan memahaminya. Ambil contoh
Islam Nusantara diperdebatkan karena memang ada masalah atau pemahaman berbeda
dalam menyikapinya. Intinya kebenaran Islam sendiri tak condong dari mana Islam
berasal. Islam kaffah tidak dibutuhkan, lebih dibutuhkan tertuju kepada Islam pribumi.
Ambil contoh bagaimana sejarah peradaban Islam dulu dari berakhirnya sistem khalifah
menjadi dinasti yang pindah estafet dipegang oleh dinasti Umayyah yang notabene
menggunakan Arabisasi dalam sistem pemerintahanya di balik beragamnya
masyarakatnya. Lalu bagaimana kemudian diansti ini tak berlangsung lama dan runtuh
dalam tempo 90an tahun berkuasa. Lain halnya dengan dinasti setelahnya yaitu dinasti
Abbasiyah. Berkuasa lebih lima abad yang tak menerapkan Arabisasi kepada
pemerintahanya. Itu salah satu contoh sekelumit sejarah bagaimana bila Arabisasi
diterapkan tak sesuai daerah aslinya. Maka keberlangsungan kekuasaanya tak akan
berlangsung lama. Indonesia sampai sekarang pun mampu menjaga marwah
keislamanaya karena mampu berbaur dan tak menekan keislaman kepada ranah
kebudayaan. Demikian dilaksanakan sebagai bentuk menghargai perjuangan walisongo
dalam mengislamkan tanah Jawa. Dengan mentransformasi budaya dan agama dalam
tatanan hidup masyarakat. Ini keunikan Indonesia dibanding negara — negara Islam di
Timur Tengah. Melihat realita bagaimana keadaan negara Islam porak — poranda, tidak
aman, perang saudara seperti negara Irak dan Afganistan. Disebabkan karena fanatik
keagamaan antar sesama muslim yang menghilangkan sifat Islam yang rahmatan lil
alaamin. Karakter masyarakat dan budayanya dijadikan masalah besar dan sikap
dialektika panas yang keras kepala antar tokoh agamanya sehingga tidak ada titik temu
permasalahan menjadikan konflik terus berkelanjutan (Roibin, 2018).

ltulah contoh di ambil oleh Indonesia, dalam menjaga tatanan sosial masyarakat.
Keyakinan dan kepercayaan dalam banyaknya agama yang dianut dan kayanya akan
budaya setempat. Dengan menjaga keberagaman agama dan budaya dengan karakter
bangsa yang lemah lembut, Islam sebagai agama mayoritas mengimplementasikan
konsep tawazun, tawassuth dan tasammuh yang digaungkan oleh ulama - ulama
Indonesia. Dampak akulturasi budaya untuk orang non muslim adalah bagaimana dia
menikmati rasa toleransi beragama dari masyarakat muslim. Walaupun agama yang
dianutnya minortitas tak menjadikanya yang terkucilkan. Akan tetapi damai, aman dan
setara dalam kehidupan keseharian baik dalam melaksankan kebutuhan keseharian
ataupun rutinitas keagamaan. Inilah solusi besar yang dijadikan fondasi besar dalam
menjaga stabiiliasi keberagaman agama dan kebudayaan. Bagaimana itu berkat
perjuangan walisongo dalam mengakulturasi budaya masyarakat Jawa yang kental
dengan kultur Hindu dan Budhanya. Dengan durasi waktu yang tak singkat buah jerih
payah dakwah yang disebarkanya dapat dirasakan seluruh masyarakat Indonesia
(Sumbulah, 2012).

189



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(4), 184-192 elSSN: 3024-8140

Ini menandakan bahwa Islam hadir sebagai solusi pelbagai permasalahan manusia
dengan tidak menghapus kenangan manusia tersebut. Islam menjadi agama mayoritas
kedua setelah kristen mampu beradaptasi dengan kejumudan budaya manusia yang
terus di lakukan tanpa mengetahui nilai intisari atas apa yang dilakukanya. Akulturasi
mampu menjawab peradaban yang berubah - ubah dan budaya yang sifatnya tetap
yang tak terbantahkan bagaimana meniadakanya. Bagaimana jadinya bila budaya Jawa
yang sifatnya halus menjadi kasar pastinya proses akulturasi sangatlah lama. Dan jerih
payah walisongo berdakwah pasti belum dikatakan berhasil karena pasti belum dapat
dirasakan merata ke semua orang di zaman sekarang. Begitupun Islam yang menjadi
tatanan di nusantara biia diaplikasikan tekstual atau kaffah sesuai produk awal Islam
berasal maka stabilitas kedamaian masyarakat Indonesia terancam dengan bedanya
pemahaman, keyakinan dan kepercayaan. Umat beragama akan saling serang
menyerang untuk mencapai pengaruh baik itu kekuasaan, sosial dan ekonomi sesuai
kepetingan masing — masing golongan yang ikut mencapuri urusan. Bersyukur hidup di
bumi Indonesia dengan keanekaragaman agama, budaya yang ada.

Contoh Akulturasi Islam dalam Bingkai Peradaban dan Budaya

Setelah mengetahui bagaimana istilah akulturasi sendiri beserta diulasnya dalam
bingkai peradaban dan budaya. Maka perlu mengetahui contoh - contoh akulturasi itu
sendiri baik dalam bentuk seni, ritual keagamaan dan sebagainya.

1. Masjid menara kudus dengan seni arsitektur menyamai dengan bangunan menara
candi di India. Dalam literatur diketahui bentuk bangunan masjid terdiri dari
bangunan utama dan pendukung. Bangunan pertama ialah mencakup bangunan inti
masjid baik dalam dan luar. Sedangkan bangunan penunjang seperti kamar mandi,
taman, tempat parkir dan menara. Bentuk masjid menara Kudus menyerupai seni
arsitektur India dengan susunan batu bata merah menjulang membentuk menara
yang kokoh, kuat sampai sekarang.

2. Ajeruk adalah tradisi jawa dilakukan turun — temurun, awal mula prakteknya ialah
dengan memberi sesajen atau sesembahan untuk dewi Sri ( dewi pertanian ) di
sawah yang akan segera panen. Sesajen tersebut terdiri dari seperti bunga, beras
merah, bubur, lauk daging dan dupa dengan berdoa di sekitar sawah yang akan
dipanen agar mendapatkan hasil panen yang melimpah. Sampai akhirnya Islam
datang dengan strategi cerdas pendakwah Islam di Jawa maka diakulturasikan
tradisi ini dengan mengubah doa dan kepercayaan yang dilakukan. Yaitu dengan
berdoa kepada Allah dan memercayainya dan sesajen yang di persiapkan diserahkan
kepada orang lain sebagai bentuk sedekah mengharap ridho Allah SWT.

3. Kebiasaan melaksanakan nyumpet di Jepara dimana sebuah jenis kegiatan yang
bertempokan selama tujuh hari sebelum dimulainya hajatan pernikahan. Tendensi
melaksanakan kegiatan ini agar mendapatkan perlindungan dan keselamatan dalam
merayakan pesta pernikahan. Nama tradisi ini berasal dari kosa kata Jawa yang
berartikan perangkap, penutup, pagar, melindungi yang intinya berusaha membuat
perlindungan dari adanya suatu lubang yang berartikan lika — liku ataupun rintangan
baik sifatnya yang tampak maupun tidak tampak agar aman dalam pelaksanaan
hajatan. Permintaan perlindungan ini dilaksanakan sebelum resepsi pernikahan.
Agar terhindar dara bala’ seperti babi ngepet, santet, ilmu hitam, mahluk halus dan

190



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(4), 184-192 elSSN: 3024-8140

lainnya. Nyumpet diawali dengan doa mohon izin kepada sesepuh pendiri desa
Sekuro agar acara dilaksanakan selamat dan doanya di kabulkan oleh tuhan. Beserta
bertawassul kepada nabi dan rasul dengan mengajak tetangga, kerabat berdoa
bersama selama 7 hari tersebut. Sampai usai pesta pernikahan ada salamatan berupa
makan bersama terdiri dari lauk ayam belum dipotong, nasi dan berbagai macam
makanan khas Jepara bersama tetangga dan kerabat sebagai ungkapan terima kasih
dan rasa syukur atas lancarnya pelaksanaan pesta pernikahan.

. Tradisi babaran di Bali sebuah tradisi perayaan kelahiran bayi oleh kedua orang tua
sebagai bentuk rasa syukur keberkahan dan kebahagiaan atas kelahiran putera
puterinya. Walaupun terkadang anak bisa menyebabkan menjadi beban akan tetapi
dapat mendatangkan keberkahan, dalam pelaksanaanya nama bayi telah ditetapkan
dan diputuskan kemudian dilaksanakan pemberian perhiasan seperti gelang, kalung
dan anting. Kemudian telinganya di tindik dan rambut dibiarkan tumbuh bila halus
begitupun sebaliknya. Tradisi potong rambut disebut mepetik yaitu pemotongan
rambut pertama kali kepada anak yang di laksanakan saat usia bayi 7 bulan dalam
kalender masehi dan 6 bulan dalam kalender Bali. Tujuan diadakanya tradisi ini
apabila rambut tumbuh lagi maka rambut itu suci karena telah melewati masa
penyucian. Enam bulan dipilih karena menurut kepercayaan mereka bayi berusia
begitu memiliki sistem kekebalan yang kuat yang berguna menjaga kesehatannya.
Sedangkan di Jawa khususnya tradisi begini bernama salapan tendensinya sama
namun dilaksanakan ketika bayi telah berumur 35 hari dengan pemotongan rambut
dan kuku. Dihadiri oleh kerabat, tetangga dengan doa tawassul dan pembacaan diba’
bersama — sama.

. Tradisi kelahiran oleh masyarakat Melayu Palembang kaitanya dengan simbol yang
mencitrakan nilai - nilai Islam dan lokal. Bergandenganya diketahui dalam tradisi nuju
bulanan, jimat pasang, pemakaman tenbuni dan penembakan pencuri. Tradisi diawali
sejak kehamilan ibu akan bayinya berumur 40 hari yang cikal bakalnya berkaitan
dengan semangat melindungi dan mengganggu manusa dan kepercayaan kepada
hal - hal yang ghaib. Dalam perkembanganya adanya gesekan akan kompromi
namun lambat laun ada penerimaan dan pemurnian. Diawali sejak kehamilan dengan
tradisi tangkal jimat agar terlindung dari roh jahat yang dapat mengganggu ibu
hamil. Sampai tahap pematangan umur kandungan 9 bulan dilaksanakan tradisi
nujubulan dengan mendoakan keselamatan bagi ibu dan anak dikandungnya. Tahap
terakhir yaitu penguburan tenbumi dengan kain putih yang berisikan ari — ari bayi.
Dimana berkaitan erat dengan kekuatan supranatural.

. Tradisi to’toan doro artinya dihamburkanya merpati di daerah Jember, dimana cikal
bakalnya dilakukan pada zaman dulu. Apabila ada penguasa ingin niat ada hajatan,
maka dia menyuruh bawahanya untuk mengumpulkan para pemelihara - pemelihara
merpati untuk dihamburkan burung merpati di tanah lapang. Demikian dilakukan
sebagai upaya bentuk rasa syukur kepada penjaga daerah kekuasaanya yang bersifat
dinamisme. Lambat laun tradisi ini berubah dengan dilakukan sebagai upaya
perayaan adanya hari — hari penting atau momen penting Islam seperti perayaan
bulan muharram, masuknya bulan rajab dan sebagainya. Dilaksanakan setelah
dhuhur sampai sore di tanah lapang yang luas.

191



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2023, 1(4), 184-192 elSSN: 3024-8140

Kesimpulan

Islam sebagai agama samawi terakhir teruntuk sekalian alam pastinya ada solusi
dalam masuk ke sendi - sendi peradaban manusia. Seperti budaya yang melekat pada
kebiasaan manusia mengharuskan Islam masuk ke lingkup budaya dengan tidak
merusak citra budaya tersebut. Secara istilah disebut akulturasi budaya perpaduan nilai
- nilai ajaran Islam kepada budaya agar Islam dapat diterima oleh penduduk pribumi,
mengubah kebiasaan yang tak bermanfaat mejadi bermanfaat sesuai amar ma’ruf dan
nahi munkar. Dengan strategi dan kesabaran Islam dapat diterima luas dan mampu
merubah tatanan sosial masyarakat.

Saran

1. Memberi literasi pengetahuan akan akulturasi Islam dalam ranah peradaban dan
budaya.

2. Sebagai gambaran bagaimana akulturasi terjadi di daerah Indonesia dan bagaimana
dampaknya dalam kehidupan.

Daftar Pustaka

Khoirul Aziz, d. (2013). Akulturasi islam dan budaya jawa: vol. | (issue 2).

Muasmara, R., & Ajmain, N. (2020). Akulturasi islam dan budaya nusantara. Tanjak:
journal of education and teaching, 1(2), 111-125.
Https://doi.org/10.35961/tanjak.v1i2.150

Roibin, Rahmawati, E. S., & Nurhayati, I. (2021). A model for acculturation dialogue
between religion, local wisdom, and power: a strategy to minimize violent
behavior in the name of religion in indonesia. Journal of southwest jiaotong
university, 56(1). Https://doi.org/10.35741/issn.0258-2724.56.1.1

Sumbulah, U. (2012). Islam jawa dan akulturasi budaya: karakteristik, variasi dan
ketaatan ekspresif (vol. 14, issue 1).

Sumbulah, U., Purnomo, A., & Jamilah, J. (2022). Islam, local wisdom and religious
harmony: religious moderation in east-java christian village bases. El harakah:
jurnal budaya islam, 24(1), 21-39. Https://doi.org/10.18860/eh.v24i1.16264

192



