
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)          eISSN: 3024-8140 

Volume 1, Issue 4, 2023 pp. 184-192      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Akulturasi Islam dalam bingkai peradaban dan budaya 

 

Muhammad Fiqri Ali 
Program Studi Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang  
e-mail : l210101110006@student.uin-malang.ac.id 

 
 

A B S T R A K 

 Penulisan artikel ini agar memberi kemanfaatan literasi pemahaman 
akulturasi Islam dalam bingkai peradaban dan budaya. Penelitian ini 
menggunakan kajian pustaka (library research) berdasarkan 
pendekatan kualitatif deskriptif. Hasil penelitian menyatakan proses 
akulturasi Islam di Indonesia sangatlah unik, bagaimana Islamisasi 
masuk ke bumi Nusantara dengan proses panjang. Seperti Iislam masuk 
ke tanah Jawa yang notabene dulunya mayoritas masyarakat Jawa 

beragama Hindu. Dengan pembuktian kerajaan – kerajaan Hindu berdiri dan berkuasa di tanah Jawa. 
Begitupun tradisi adat istiadat yang bertemakan Hindu menjadi kebiasaan yang dilakukan. Islam datang 
sebagai agama kasih sayang dan metode dakwah brilian menjadikan Islam cepat masuk, diterima oleh 
masyarakat Jawa. Islam melebur dengan budaya setempat yang sebelumnya nilai non Islam seperti wayang, 
tari dan musik. Ketiganya di pentaskan dalam upacara keagamaan di leburkan oleh Islam dalam upaya 
dakwah Islam. Maka jadilah acara bernuansa Islam seperti mauludan, rajaban dan slametan. Strategi itu 
mengimplikasikan bahwa ada simbiosis antara agama dan budaya, lambat laun ada dikotomi kultur 
keagamaan di masing – masing wilayah. Hal itu mengindikasikan bahwa kehidupan sosial budaya berjalan 
dinamis dan terus berubah sesuai masanya, sehingga menjadi penyebab lahirnya akulturasi. 

 

A B S T R A C T 

This article is written in order to benefit literacy understanding of Islamic acculturation in the framework 
of civilization and culture. This study uses a literature review (library research) based on a descriptive 
qualitative approach. The results of the study state that the process of acculturation of Islam in Indonesia 
is very unique, how Islamization entered the archipelago with a long process. For example, Islam entered 
Java, where the majority of Javanese people were Hindus. With proof of the Hindu kingdoms standing 
and ruling in the land of Java. Likewise, traditions and customs with Hindu themes have become habits 
that are carried out. Islam came as a religion of compassion and brilliant preaching methods made Islam 
quickly enter, be accepted by the Javanese people. Islam merges with local culture which previously had 
non-Islamic values  such as wayang, dance and music. All three were performed in religious ceremonies 
and were merged by Islam in an effort to propagate Islam. Then there are events with Islamic nuances 
such as mauludan, rajaban and slametan. This strategy implies that there is a symbiosis between religion 
and culture, gradually there is a dichotomy of religious culture in each region. This indicates that socio-
cultural life is dynamic and continues to change according to the times, so that it becomes the cause of 
acculturation. Acculturation is a process of blending religion and culture, fusion of religious teachings into 
cultural customs.     

 

 

Kata Kunci: 
akulturasi; Islam; peradaban; 

budaya, sejarah 

Keywords: 
acculturation; Islam; civilization; 
culture; history 

 

 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:l210101110006@student.uin-malang.ac.id


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(4), 184-192   eISSN: 3024-8140 

185 
 

Pendahuluan  

Tokoh – tokoh ahli sejarah mempunyai perspektif berbeda – beda akan proses 
Islam masuk di Indonesia. Kebanyakan dalam lingkup wilayah berbeda yang menjadi 
cikal bakal Islam di nusantara berawal, rentan waktu masuknya dan siapa pembawanya. 
Salah satu ahli sejarah dari Belanda mengemukakan bahwa Islam masuk di Indonesia 
berasal dari daerah India. Dia mengemukakan demikian berdasarkan penuturan ulama 
bernama Pijnapel. Pijnapel mengasumsikan asal muasal Islam di Nusantara dengan 
wilayah Gujarat dan Malabar yang berada di negara India. Dia menyatakan bahwa orang 
– orang Arab yang bermadzab Syafi’i berimigrasi dan bertinggal di India. Kemudian 
membawa Islam ke Nusantara dengan menetap dan berkontak langsung dengan 
masyarakat Indonesia yang lambat laun dikenalkan Islam dan diterima oleh Masyarakat 
(Muasmara & Ajmain, 2020).  

Begitu juga abad 12 menurut ahli sejarah Belanda bernama Snock Hourgenje adalah 
masa persebaran Islam di Indonesia. Tokoh Belanda lainnya mengasumsikan bahwa 
teori Gujarat sangatlah valid sesuai fakta. Seperti bentuk batu nisan di Sumatera Utara 
yang sama dengan di daerah Gujarat India. Komunitas muslim yang berdagang di 
wilayah Nusantara, kawin dengan penduduk pribumi dan melahirkan keturunan yang 
menjadi tunas tersebarnya agama Islam. Kebanyakan teori Arab dan Gujarat yang 
mendekati kebenaran akan masuknya Islam di Indonesia. Sedangkan teori China dan 
Persia dalam pemahamannya sedikit mendekati kebenaran berdasarkan bukti – bukti 
yang ada. Namun, itu bukanlah hal begitu unik, karena uniknya Islamisasi yang terjadi di 
Indonesia adalah Islam mampu beradaptasi dengan masyarakat setempat.  

Islam cepat merambat menjadi tatanan hidup masyarakat  sehingga secara historis 
terjadinya perpaduan agama kepada tradisi masyarakat yang disebut akulturasi budaya. 
Islam melebur kepada tradisi dengan membawa nilai – nilai keislaman tanpa merusak 
sedikitpun tradisi budaya tersebut.Istilah lainya selain akulturasi adalah sinkretis agama, 
sinkretis agama sudah ada sejak piagam Madinah. Antara masyarakat Islam terdiri kaum 
Muhajirin dan Anshar dan kaum Yahudi dan Nasrani. Namun, sinkretis agama 
menciptakan tradisi tersendiri akibat penyesuaian  diri di masyarakat. 

Sehingga Islam dapat diterima dan mampu beradaptasi cepat kepada dampak 
kehidupan masyarakat. Dengan Al Qur’an dan Hadist sebagai pijakan bagaimana 
akulturasi sesuai dengan norma keislaman. Korelasi antara agama dan budaya 
menjadikan hubungan timbal balik kepada masyarakat yang melakukanya, Agama 
sebagai insiatif tuhan dan budaya adalah identitas manusia berkaitan erat menciptakan 
tatanan baru yang berdampak positif kepada masyarakat. Sehingga perlu mengulik 
bagaimana cikal bakal akulturasi itu tercipta, bagaimana Islam mampu bergandeng erat 
dengan budaya dan bagaimana relevansi peradabannya, maka akan diulas agar 
menambah literasi pengetahuan. 

Disamping itu agar menjadi gambaran bagaimana Islam di Indonesia berbeda 
dengan negara Islam lainya. Islam berdampingan hidup dengan budaya begitu 
banyaknya, akan tetapi bisa bergandengan erat. Hal itu tak lepas dari  tokoh – tokoh 
Islam seperti Walisongo penyebar Islam di Jawa yang bersifat moderat, dinamis dalam 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(4), 184-192   eISSN: 3024-8140 

186 
 

dakwahnya. Begitupun wilayah lainya Islam cepat diterima akibat proses akulturasi 
sehingga Islam menjadi agama mayoritas di bumi Nusantara ini. 

Metode Penelitian  

Penelitian ini berdasarkan penelitian kajian pustaka ( library research ), memakai 
cara pendekatan kualitatif deskriptif. Lalu teknik pengumpulan data dengan metode  
peninjauan referensi buku, hasil penelitian. Artikel dan dokumen yang dapat menunjang 
literasi akulturasi Islam dalam bingkai peradaban dan budaya. Lalu, teknik analisisnya 
menggunakan analisis display, reduksi dan penarikan kesimpulan.  

Pembahasan  

Pengertian Akulturasi Islam  

  Kata akulturasi adalah kata serapan bahasa inggris yaitu acculturatioan yang 
artinya penyesuaian diri. Menurut KBBI ialah bercampurnya dua budaya bahkan lebih 
yang disebabkan oleh sengaja ataupun tidak dimana antar keduanya saling 
berpengaruh. Konteks berpengaruh dalam porsinya bisa banyak atau sedikit tergantung 
tingkat interaksi tercampurnya. Atas ini, ranah Islam Nusantara bisa diasumsikan dalam 
Islamisasinya telah terjadi bercampurnya budaya dan menjadi melekat. Dimana asal 
budaya masyarakat awalnya berkultur Buddha dan Hindu dapat di leburkan dengan 
Islam dengan nilai – nilai Islam tanpa menghapus kultur agama sebelumnya. Dalam 
istilah disebut akulturasi budaya, akulturasi dalam literasi sejarah dimulai sejak masa 
kerajaan Sriwijaya dan Majapahit. Pada abad XIII unsur keislaman menjadi urgent dalam 
rekontruksi relasi pada kerajaan yang terletak di pesisir dan pedalaman yang kental 
kultur Buddha dan Hindunya. Seperti contoh kerajaan utara Jawa yang tunduk kepada 
Majapahit, ketika Islam menjadi tatanan penting dikerajaan itu. Lambat laun kerajaan itu 
dapat lepas dan bebas dari kekuasaan Majapahit. Ketika Majapahit runtuh, proses 
Islamisasi sangatlah intens dengan berdirinya kerajaan – kerajaan Islam seperti Banten, 
Demak dan Cirebon. Namun ada dikotomi dalam proses Islamisasi dimana masyarakat 
pesisir Jawa dapat mencitrakan Islam dengan tidak membiasakan kebiasaan lama 
seperti kepercayaan kepada dewa – dewa Hindu. Lain halnya dengan terjadi di 
pedalaman Jawa masih melakukan kepercayaan tersebut. Hal ini disebut sinkretis 
agama (Khoirul Aziz, 2013).  

Adanya perbedaan mengaktualisasikan dan Majapahit runtuh akibat terjadi 
peperangan kerajaan pesisir Jawa dengan Islam pedalaman yang kerajaannya bernama 
kerajaan Mataram di tahun 1575M.  Perang terjadi sampai unsur agama diutamakan 
bahwa kerajaan pesisir berkeyakinan kerajaan Mataram adalah kerajaan bersifat 
sinkretisme. Demikian yang tidak disukai para alim ulama dan kesultanan pesisir, 
sehingga timbul keinginan dakwah ke wilayah pedalaman. Lambat laun menolak 
sinkretisme agama dari masyarakat pedalaman kepada kekuasaan Mataram. Bentuk 
pertentangan Islam pesisir Ortodoks dan Islam pedalaman sinkretisme. Kedigdayaan 
antara menjaga kemurniaan akidah yang teraktualisasi dengan hegemoni kekuasaan.  
Menarik di bahas bahwa proses akulturasi budaya dalam ranah sejarah perlu diulas 
mengingat banyak arah atau berbagai macam pintu untuk melihat kebenaranya  seperti  
thariqoh, perdagangan, perkawinan, pewayangan dan sebagainya. Ini menandakan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(4), 184-192   eISSN: 3024-8140 

187 
 

sebagai muslim di Indonesia mampu menyingkapi Islamisasi Indonesia dengan 
akulturasi budaya. 

Term akulturasi di Indonesia sangat masif di bicarakan sampai hari ini, karena 
dugaan kuat Islam mampu tersebar atas peran aktualisasi budaya yang kaya di 
Indonesia. Akulturasi bukan menghilangkan kultur yang ada, akan tetapi tetap menjaga 
eksistensinya. Terkait sebabnya terjadinya   tergantung selektif banyak atau sedikitnya 
kultur yang diambil atau menolaknya. Linton dalam bukunya perubahan sosial 
mendefinisikan bahwa akulturasi adalah perubahan pada kebudayaan yang terjadi 
kepada kelompok pendukung suatu kebudayaan dengan pendukung kebudayaan 
lainya. Instisarinya bahwa akulturasi adalah perubahan yang meliputi semua perubahan 
yang tampak diakibatkan kontak langsung antara individu dan kelompok masyarakat 
dengan budaya yang berbeda. Sofyan berpendapat bahwa perubahan terjadi pada 
proses akulturasi adalah dalam lingkup perilaku, pengetahuan, cita – cita dan kebiasaan 
– kebiasaan tiap individu dalam proses itu, dengan tidak menenggelamkan budaya yang 
lama akan tetapi mengembangkanya dengan tetap sesuai identias aslinya. 

Gejala akulturasi terlihat dalam proses sosial dimana manusia dalam masyarakat 
dipengaruhi oleh kebudayaan asing yang berbeda sifatnya. Lambat laun budaya asing 
tersebut terintegrasi kepada budaya setempat. Dapat dipahami akulturasi sebuah 
adopsi ciri – ciri suatu budaya atau pola budaya lain. Dalam ranah keagamaan, manusia 
tidak bisa dilepaskan dari simbol. Bagaimana dia mengarungi kehidupan dengan sesuai 
kepercayaanya yang tegak dan kokoh atas pelbagai masalah yang diresapi untuk 
mencari upaya pembenaran mana yang akan dipercayainya. Manusia yang saleh 
tentunya bermuara dengan tawakkal kepada tuhan, dia telah merasakan statis, dinamis 
dan religius dalam berkehidupan. Statisnya manusia bahwa mengapa hidupnya merasa  
tetap saja, kemudian adanya proses adaptasi diakibatkan adanya  dinamis sampai dia 
berserah diri menjalankan rutinitas agama. Menjadikanya religius mendekat kepada 
tuhan (Sumbulah et al., 2022). 

Terkait sistem keagamaan yang ada, dalam sebuah literatur disebutkan setidaknya 
ada empat komponen. Pertama, emosi menjadikan seseorang berubah, terutama 
bagaimana dalam ranah lingkunganya dia mendapatkan hidayah Allah  SWT yang 
menjadikanya emosi atau getaran jiwanya yang lalu – lalang tidak menemukan 
ketenangan. Sehingga berdampak pada emosionalnya dan dia pun berfikir akan 
kebenaran absolut. Sampai pembenaran kepada tuhan melalui proses keagamaan 
dilaluinya. Kedua, sistem keagamaan dimana manusia berimajinasi akan tuhannya 
ataupun mahluk ghaib. Ini terjadi saat manusia diajarkan kitab yang relevan yang 
kebenaranya tak berubah atau direvisi isinya. Ketiga, sistem ritual keagamaan untuk 
mengkuatkan atau mencari hubungan antara manusia kepada tuhan, yang 
melambangkan akan kepercayaan. Terakhir ialah kelompok atau komunitas keagamaan.  

Begitulah agama yang beridentitas sebagai pedoman hidup, siapa yang 
memeluknya sesuai kepercayaanya akan mendapatkan petunjuk atau macamnya. Islam 
terutama sebagai agama samawi adalah keharusan di akhir zaman ini untuk dijadikan 
pedoman hidup. Kitab suci yang masih valid dan keberadaan ulama dan lainnya 
menjadikan lingkungan yang berbau keislaman terpatri aman, damai dan tentram. Allah 
SWT telah menegaskan dalam Al Qur’an bahwa barang siapa yang mengingatnya, maka 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(4), 184-192   eISSN: 3024-8140 

188 
 

Allah akan mengingatnya pula. Dengan memberi balasan berlipat bila terdapat nilai – 
nilai kebaikan apalagi bermanfaat antar mahluknya. 

Akulturasi Islam dalam Bingkai Peradaban dan Budaya 

Seorang orentalis pernah menyatakan bahwa umat Islam adalah kebulatan itu 
tidaklah mungkin. Ambil contoh bagaimana Islam di Indonesia berbeda dengan Islam 
belahan dunia lainya.  Seperti dalam praktek persidangan bagaimana berbeda dengan 
yang berada di jazirah Arab. Islam di Indonesia atau Islam Nusantara masih berkaitan 
erat dengan kultur agama lainya seperti Hindu dan Budha. Atau praktik kepercayaan 
lainya seperti Animisme dan Dinamisme yang telah muncul lama dan mendarah daging 
dilaksanakan oleh nenek moyang.  Dimana itu menandakan bahwa agama seperti Islam 
tidak bisa dipisahkan dari realitas eksistensinya. Islam lahir di antara kekayaan budaya di 
Indonesia, yang mengharuskanya berbaur dan melebur kepada budaya lokal setempat.  

Dengan perantara dialog kreatif guna dapat diterima masyarakat setempat dan 
mau mengakui dan masuk Islam. Corak begini tidak mencitrakan pengorbanan Islam 
beserta status Islam budaya akibat dialog sebagai tipe Islam yang rendah yang berbeda 
dengan berada di jazirah Arab. Akan tetapi dicitrakan sebagai islam yang kultural yang 
berbeda yang eksistensinya seperti dialektika dimana dia berada. Ambil contoh agama 
Budha di Sleman Jawa Tengah pastinya berbeda dengan agama Budha yang berada di 
China ataupun Thailand. Hal itu terjadi demikian karena adanya dialog antara agama 
yang datang kepada kultur budaya masyarakat setempat yang telah ada sejak lama. 
Tidak relevan Arabisasi diterapkan di nusantara karena kultur Nusantara berbeda 
dengan kultur Arab pada umumnya. Beginilah Islam sebagai agama yang rahmatan lil 
alaamin, teruntuk semua alam yang siapapun dapat memeluknya tanpa mengubah 
identitas budaya daerahnya. Proses Islamisasi dan berkembangnya terjadi di Indonesia 
tak luput dari  nilai – nilai sufistik atau tasawwuf. Tasawwuf memegang peran vital dalam 
perkembangan Islam terkhusus di Jawa. Budaya Animisme dan Dinamisme menjadi 
praktik kepercayaan masyarakat Jawa kental berkultur Hindusme dan Budhisme. 
Karakternya lembut dan halus yang tidak buta kepada kebenaran. Sehingga 
memudahkan unsur – unsur luar masuk dan melebur kepada kebudayaan masyarakat. 
Ini tahap sebelum tasawwuf masuk dan melebur yang di kenalkan dan di kembangkan 
oleh mubaligh seperti wali sembilan berdakwah di Jawa. Wali sembilan mampu 
memasukan ajaran – ajaran Islam kepada upacara, praktik kepercayaan masyarakat yang 
telah berlasung lama di lakukan. Kultur lama masih tertanam tidak di hilangkan dan tetap 
di lestarikan sebagai bingkai. Sedangkan isinya hal – hal yang berbau Islam. Strategi 
dakwah  walisongo yang kompeten dan sukses inilah Islam di Jawa dapat tersebar cepat 
baik di pesisir dan pedalaman. Dr. Simuh dalam bukunya menyatakan adanya 
pembingkaian adat dan tradisi kultur non islam  dengan ajaran – ajaran Islam dapat 
terjadi di sebabkan yaitu :                                                                                                                         

1. Peninggalan budaya Jawa dari nenek moyang yang bersifat halus tetap mampu 

dipertahankan dan karakter masyarakat dapat menerima ajaran – ajaran Islam. 

2. Stabilisasi kebudayaan antara tradisi pondok pesantren dan tradisi Jawa. 

3. Istana kerajaan menjadi markas utama penggerak tersebarnya syiar- syiar Islam 

lewat penguasanya (Roibin et al., 2021).  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(4), 184-192   eISSN: 3024-8140 

189 
 

Demikian terjadi karena realitas manusia sejak homo saphiens tak bisa dilepaskan 
dari budaya. Budaya adalah sesuatu dimana manusia menjadikanya identitas dirinya di 
daerah atau karakternya dalam cakupan tertentu. Proses dialog ataupun dialektika 
tetap berlangsung terjadi  mendalam membahas term agama dan budaya. Itu bentuk 
kepekaan masyarakat bagaimana menyingkapi budaya yang dilestarikanya di masuki 
unsur luar yang asing bagaimana dia mengetahui dan memahaminya. Ambil contoh 
Islam Nusantara diperdebatkan karena memang ada masalah atau pemahaman berbeda 
dalam menyikapinya. Intinya kebenaran Islam sendiri tak condong dari mana Islam 
berasal. Islam kaffah tidak dibutuhkan, lebih dibutuhkan tertuju kepada Islam pribumi. 
Ambil contoh bagaimana sejarah peradaban Islam dulu dari berakhirnya sistem khalifah 
menjadi dinasti yang pindah estafet dipegang oleh dinasti Umayyah yang notabene 
menggunakan Arabisasi dalam sistem pemerintahanya di balik beragamnya 
masyarakatnya. Lalu bagaimana kemudian diansti ini tak berlangsung lama dan runtuh 
dalam tempo 90an tahun berkuasa. Lain halnya dengan dinasti setelahnya yaitu dinasti 
Abbasiyah. Berkuasa lebih lima abad yang tak menerapkan Arabisasi kepada 
pemerintahanya. Itu salah satu contoh sekelumit sejarah bagaimana bila Arabisasi 
diterapkan tak sesuai daerah aslinya. Maka keberlangsungan kekuasaanya tak akan 
berlangsung lama. Indonesia sampai sekarang pun mampu menjaga marwah 
keislamanaya karena mampu berbaur dan tak menekan keislaman kepada ranah 
kebudayaan.  Demikian dilaksanakan sebagai bentuk menghargai perjuangan walisongo 
dalam mengislamkan tanah Jawa. Dengan mentransformasi budaya dan agama dalam 
tatanan hidup masyarakat.  Ini keunikan Indonesia dibanding negara – negara Islam di 
Timur Tengah. Melihat realita bagaimana keadaan negara Islam porak – poranda, tidak 
aman, perang saudara seperti negara Irak dan Afganistan. Disebabkan karena fanatik 
keagamaan antar sesama muslim yang menghilangkan sifat Islam yang rahmatan lil 
alaamin. Karakter masyarakat dan budayanya dijadikan masalah besar dan sikap 
dialektika panas yang keras kepala antar tokoh agamanya sehingga tidak ada titik temu 
permasalahan menjadikan konflik terus berkelanjutan (Roibin, 2018). 

Itulah contoh di ambil oleh Indonesia, dalam menjaga tatanan sosial masyarakat. 
Keyakinan dan kepercayaan dalam banyaknya agama yang dianut dan kayanya akan 
budaya setempat. Dengan menjaga keberagaman agama dan budaya dengan karakter 
bangsa yang lemah lembut, Islam sebagai agama mayoritas mengimplementasikan 
konsep tawazun, tawassuth dan tasammuh yang digaungkan oleh ulama – ulama 
Indonesia. Dampak akulturasi budaya untuk orang non muslim adalah bagaimana dia 
menikmati rasa toleransi beragama dari masyarakat muslim. Walaupun agama yang 
dianutnya minortitas tak menjadikanya yang terkucilkan. Akan tetapi damai, aman dan 
setara dalam kehidupan keseharian baik dalam melaksankan kebutuhan keseharian 
ataupun rutinitas keagamaan. Inilah solusi besar yang dijadikan fondasi besar dalam 
menjaga stabiiliasi keberagaman agama dan kebudayaan. Bagaimana itu berkat 
perjuangan walisongo dalam mengakulturasi budaya masyarakat Jawa yang kental 
dengan kultur Hindu dan Budhanya. Dengan durasi waktu yang tak singkat buah jerih 
payah dakwah yang disebarkanya dapat dirasakan seluruh masyarakat Indonesia 
(Sumbulah, 2012). 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(4), 184-192   eISSN: 3024-8140 

190 
 

Ini menandakan bahwa Islam hadir sebagai solusi pelbagai permasalahan manusia 
dengan tidak menghapus kenangan manusia tersebut. Islam menjadi agama mayoritas 
kedua setelah kristen mampu beradaptasi dengan kejumudan budaya manusia  yang 
terus di lakukan tanpa mengetahui nilai intisari atas apa yang dilakukanya. Akulturasi 
mampu menjawab peradaban yang berubah – ubah dan budaya yang sifatnya tetap 
yang tak terbantahkan bagaimana meniadakanya. Bagaimana jadinya bila budaya Jawa 
yang sifatnya halus menjadi kasar pastinya proses akulturasi sangatlah lama. Dan jerih 
payah walisongo berdakwah pasti belum dikatakan berhasil karena pasti belum dapat 
dirasakan merata ke semua orang di zaman sekarang. Begitupun Islam yang menjadi 
tatanan di nusantara biia diaplikasikan tekstual atau kaffah sesuai produk awal Islam 
berasal maka stabilitas kedamaian masyarakat Indonesia terancam dengan bedanya 
pemahaman, keyakinan dan kepercayaan. Umat beragama akan saling serang 
menyerang untuk mencapai pengaruh baik itu kekuasaan, sosial dan ekonomi sesuai 
kepetingan masing – masing golongan yang ikut mencapuri urusan. Bersyukur hidup di 
bumi Indonesia dengan keanekaragaman agama, budaya yang ada. 

Contoh Akulturasi Islam dalam Bingkai Peradaban dan Budaya 

Setelah mengetahui bagaimana istilah akulturasi sendiri beserta diulasnya dalam 
bingkai peradaban dan budaya. Maka perlu mengetahui contoh – contoh akulturasi itu 
sendiri baik dalam bentuk seni, ritual keagamaan dan sebagainya.  

1. Masjid menara kudus dengan seni arsitektur menyamai dengan bangunan menara 
candi di India. Dalam literatur diketahui bentuk bangunan masjid terdiri dari 
bangunan utama dan pendukung. Bangunan pertama ialah mencakup bangunan inti 
masjid baik dalam dan luar. Sedangkan bangunan penunjang seperti kamar mandi, 
taman, tempat parkir dan menara.  Bentuk masjid menara Kudus menyerupai seni 
arsitektur India dengan susunan batu bata merah menjulang membentuk menara 
yang kokoh, kuat sampai sekarang.  

2. Ajeruk adalah tradisi jawa dilakukan turun – temurun, awal mula prakteknya ialah 
dengan memberi sesajen atau sesembahan untuk dewi Sri ( dewi pertanian ) di 
sawah yang akan segera panen. Sesajen tersebut terdiri dari seperti bunga, beras 
merah, bubur, lauk daging dan dupa dengan berdoa di sekitar sawah yang akan 
dipanen agar mendapatkan hasil panen yang melimpah. Sampai akhirnya Islam 
datang dengan strategi cerdas pendakwah Islam di Jawa maka diakulturasikan 
tradisi ini dengan mengubah doa dan kepercayaan yang dilakukan. Yaitu dengan 
berdoa kepada Allah dan memercayainya dan sesajen yang di persiapkan diserahkan 
kepada orang lain sebagai bentuk sedekah mengharap ridho Allah SWT. 

3. Kebiasaan melaksanakan nyumpet di Jepara dimana sebuah jenis kegiatan yang 
bertempokan selama tujuh hari sebelum dimulainya hajatan pernikahan. Tendensi 
melaksanakan kegiatan ini agar mendapatkan perlindungan  dan keselamatan dalam 
merayakan pesta pernikahan. Nama tradisi ini berasal dari kosa kata Jawa yang 
berartikan perangkap, penutup, pagar, melindungi yang intinya berusaha membuat 
perlindungan dari adanya suatu lubang yang berartikan lika – liku ataupun rintangan 
baik sifatnya yang tampak maupun tidak tampak agar aman dalam pelaksanaan 
hajatan. Permintaan perlindungan ini dilaksanakan sebelum resepsi pernikahan. 
Agar terhindar dara bala’ seperti babi ngepet, santet, ilmu hitam, mahluk halus dan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(4), 184-192   eISSN: 3024-8140 

191 
 

lainnya. Nyumpet diawali dengan doa mohon izin kepada sesepuh pendiri desa 
Sekuro agar acara dilaksanakan selamat dan doanya di kabulkan oleh tuhan. Beserta 
bertawassul kepada nabi dan rasul dengan mengajak tetangga, kerabat berdoa 
bersama selama 7 hari tersebut. Sampai usai pesta pernikahan ada salamatan berupa 
makan bersama terdiri dari lauk ayam belum dipotong, nasi dan berbagai macam 
makanan khas Jepara bersama tetangga dan kerabat sebagai ungkapan terima kasih 
dan rasa syukur atas lancarnya pelaksanaan pesta pernikahan.  

4. Tradisi babaran di Bali sebuah tradisi perayaan kelahiran bayi oleh kedua orang tua 
sebagai bentuk rasa syukur keberkahan dan kebahagiaan atas kelahiran putera 
puterinya. Walaupun terkadang anak bisa menyebabkan menjadi beban akan tetapi 
dapat mendatangkan keberkahan, dalam pelaksanaanya nama bayi telah ditetapkan 
dan diputuskan kemudian dilaksanakan pemberian perhiasan seperti gelang, kalung 
dan anting. Kemudian telinganya di tindik dan rambut dibiarkan tumbuh bila halus 
begitupun sebaliknya. Tradisi potong rambut disebut mepetik yaitu pemotongan 
rambut pertama kali kepada anak yang di laksanakan saat usia bayi 7 bulan dalam 
kalender masehi dan 6 bulan dalam kalender Bali. Tujuan diadakanya tradisi ini 
apabila rambut tumbuh lagi maka rambut itu suci  karena telah melewati masa 
penyucian. Enam bulan dipilih karena menurut kepercayaan mereka bayi berusia 
begitu memiliki sistem kekebalan yang kuat yang berguna menjaga kesehatannya. 
Sedangkan di Jawa khususnya tradisi begini bernama salapan tendensinya sama 
namun dilaksanakan ketika bayi telah berumur 35 hari dengan pemotongan rambut 
dan kuku. Dihadiri oleh kerabat, tetangga dengan doa tawassul dan pembacaan diba’ 
bersama – sama.  

5. Tradisi kelahiran oleh masyarakat Melayu Palembang kaitanya dengan simbol yang 
mencitrakan nilai – nilai Islam dan lokal. Bergandenganya diketahui dalam tradisi nuju 
bulanan, jimat pasang, pemakaman tenbuni dan penembakan pencuri. Tradisi diawali 
sejak kehamilan ibu akan bayinya berumur 40 hari yang cikal bakalnya berkaitan 
dengan semangat melindungi dan mengganggu manusa dan kepercayaan kepada 
hal – hal yang ghaib. Dalam perkembanganya adanya gesekan akan kompromi 
namun lambat laun ada penerimaan dan pemurnian. Diawali sejak kehamilan dengan 
tradisi tangkal jimat agar terlindung dari roh jahat yang dapat mengganggu ibu 
hamil. Sampai tahap pematangan umur kandungan 9 bulan dilaksanakan tradisi 
nujubulan dengan mendoakan keselamatan bagi ibu dan anak dikandungnya. Tahap 
terakhir yaitu penguburan tenbumi dengan kain putih yang berisikan ari – ari bayi. 
Dimana berkaitan erat dengan kekuatan supranatural.  

6. Tradisi to’toan doro artinya dihamburkanya merpati di daerah Jember, dimana cikal 
bakalnya dilakukan pada zaman dulu. Apabila ada penguasa ingin niat ada hajatan, 
maka dia menyuruh bawahanya untuk mengumpulkan para pemelihara – pemelihara 
merpati untuk dihamburkan burung merpati di tanah lapang. Demikian dilakukan 
sebagai upaya bentuk rasa syukur kepada penjaga daerah kekuasaanya yang bersifat 
dinamisme. Lambat laun tradisi ini berubah dengan dilakukan sebagai upaya 
perayaan adanya hari – hari penting atau momen penting Islam seperti perayaan 
bulan muharram, masuknya bulan rajab dan sebagainya. Dilaksanakan setelah 
dhuhur sampai sore di tanah lapang yang luas. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(4), 184-192   eISSN: 3024-8140 

192 
 

Kesimpulan 

Islam sebagai agama samawi terakhir teruntuk sekalian alam pastinya ada solusi 
dalam masuk ke sendi - sendi peradaban manusia. Seperti budaya yang melekat pada 
kebiasaan manusia mengharuskan Islam masuk ke lingkup budaya dengan tidak 
merusak citra budaya tersebut. Secara istilah disebut akulturasi budaya perpaduan nilai 
- nilai ajaran Islam kepada budaya agar Islam dapat diterima oleh penduduk pribumi, 
mengubah kebiasaan yang tak bermanfaat mejadi bermanfaat sesuai amar ma’ruf dan 
nahi munkar. Dengan strategi dan kesabaran Islam dapat diterima luas dan mampu 
merubah tatanan sosial masyarakat. 

Saran 
1. Memberi literasi pengetahuan akan akulturasi Islam dalam ranah peradaban dan 

budaya. 
2. Sebagai gambaran bagaimana akulturasi terjadi di daerah Indonesia dan bagaimana 

dampaknya dalam kehidupan. 

Daftar Pustaka  

Khoirul Aziz, d. (2013). Akulturasi islam dan budaya jawa: vol. I (issue 2). 
Muasmara, R., & Ajmain, N. (2020). Akulturasi islam dan budaya nusantara. Tanjak: 

journal of education and teaching, 1(2), 111–125. 
Https://doi.org/10.35961/tanjak.v1i2.150 

Roibin, Rahmawati, E. S., & Nurhayati, I. (2021). A model for acculturation dialogue 
between religion, local wisdom, and power: a strategy to minimize violent 
behavior in the name of religion in indonesia. Journal of southwest jiaotong 
university, 56(1). Https://doi.org/10.35741/issn.0258-2724.56.1.1 

Sumbulah, U. (2012). Islam jawa dan akulturasi budaya: karakteristik, variasi dan 
ketaatan ekspresif (vol. 14, issue 1). 

Sumbulah, U., Purnomo, A., & Jamilah, J. (2022). Islam, local wisdom and religious 
harmony: religious moderation in east-java christian village bases. El harakah: 
jurnal budaya islam, 24(1), 21–39. Https://doi.org/10.18860/eh.v24i1.16264 

  


