
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 

Volume 2, Issue 3, 2024 pp. 350-360      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Membangun harmoni sosial: Peran pendidikan 
multikultural dalam menghadapi keanekaragaman 
masyarakat 

 

Ahmad Riyan Maulana 
Program Studi Tadris Matematika, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail : achriyan0@gmail.com 
 
 

A B S T R A K 

Artikel ini membahas tentang pentingnya pendidikan multikultural 
dalam menjaga harmoni sosial di tengah-tengah keanekaragaman 
masyarakat. Dalam era globalisasi yang semakin menghubungkan 
berbagai aspek kehidupan, tantangan dalam menjaga harmoni sosial 
semakin kompleks. Keberagaman yang seharusnya menjadi aset 
berharga bagi suatu masyarakat, sayangnya, dalam beberapa situasi 
tertentu dapat memicu ketegangan dan perpecahan. Pendidikan 
multikultural tidak sekadar bertujuan untuk mentransmisikan 
pengetahuan tentang berbagai budaya yang ada, tetapi juga untuk 

membentuk mentalitas inklusif yang mampu menghargai dan menghormati keragaman. Artikel ini juga 
membahas beberapa contoh penerapan pendidikan multikultural di lingkungan sekolah maupun pesantren 
sebagai upaya mewujudkan harmoni sosial.  

A B S T R A C T 

This article discusses the importance of multicultural education in maintaining social harmony amidst the 
diversity of society. In the era of globalization, the challenges of preserving social harmony become more 
complex due to the diversity of ethnicities, cultures, languages, religions, and other identity factors. 
Multicultural education is not only aimed at transmitting knowledge about various cultures but also at 
forming an inclusive mentality that can appreciate and respect diversity. The article also provides several 
examples of the implementation of multicultural education in schools and pesantren as an effort to 
achieve social harmony. 

 

 

Pendahuluan 

Dalam era globalisasi yang semakin menghubungkan berbagai aspek kehidupan, 
tantangan dalam menjaga harmoni sosial semakin kompleks. Di tengah-tengah 
masyarakat yang kaya akan keanekaragaman etnis, budaya, bahasa, agama, dan faktor-
faktor identitas lainnya, potensi konflik tampak mengintai. Diversitas yang seharusnya 
menjadi aset berharga bagi suatu masyarakat, sayangnya, dalam beberapa situasi dapat 
memicu ketegangan dan perpecahan. 

Ketika perbedaan-perbedaan ini tidak dikelola dengan baik, mereka bisa menjelma 
menjadi hambatan bagi kohesi sosial. Inilah sebabnya mengapa peran pendidikan 

Kata Kunci: 
pendidikan; kurikulum; 
multikultural; keragaman; 
harmonisasi 
 
Keywords: 
education; curriculum; 
multicultural; diversity; 
harmonization 
 
 
 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:achriyan0@gmail.com


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(3), 350-360   eISSN: 3024-8140 

351 
 

multikultural muncul dengan urgensi yang semakin besar. Pendidikan multikultural tidak 
sekadar bertujuan untuk mentransmisikan pengetahuan tentang berbagai budaya yang 
ada, tetapi juga untuk membentuk mentalitas inklusif yang mampu menghargai dan 
menghormati keragaman. 

Artikel ini akan menggali secara mendalam bagaimana pendidikan multikultural 
memainkan peran krusial dalam menghadapi kompleksitas keanekaragaman 
masyarakat. Melalui pendekatan yang holistik, pendidikan multikultural mendorong 
dialog lintas budaya, memupuk pengertian yang mendalam tentang berbagai 
pandangan dunia, dan mendorong pengembangan pola pikir yang adaptif dalam 
menghadapi perubahan. Dengan demikian, pendidikan multikultural membantu 
membangun fondasi yang kuat untuk harmoni sosial di masa depan. 

Pentingnya pendidikan multikultural juga terletak pada pemberian bekal kepada 
generasi muda untuk menghadapi tantangan global yang terus berkembang. Melalui 
pembelajaran yang mengintegrasikan pemahaman tentang nilai-nilai universal seperti 
kemanusiaan, keadilan, dan perdamaian, generasi mendatang akan lebih siap dalam 
menghadapi perbedaan kompleks yang mungkin timbul. Dengan demikian, pendidikan 
multikultural tidak hanya relevan dalam konteks lokal, tetapi juga memiliki dampak yang 
merata secara global. 

Tulisan ini akan memberikan gambaran komprehensif tentang bagaimana 
pendidikan multikultural dapat menjadi pilar utama dalam membangun harmoni sosial 
di tengah-tengah keanekaragaman masyarakat. Dengan membentuk pola pikir inklusif 
sejak dini, merespon tantangan perubahan dengan kepala dingin, dan memupuk sikap 
saling menghormati, kita dapat menciptakan masyarakat yang lebih harmonis, toleran, 
dan damai di masa yang akan datang. 

Pembahasan 

Multikultural dan Pendidikan Multikultural 

Pengertian Multikultural 

Multikultural terdiri dari dua kata, yakni multi dan kultur. Multi berarti banyak atau 
beragam dan kultur berarti budaya. Jadi, dapat dikatakan bahwa multikultural 
bermakna keanekaragaman budaya. Multikultural berkaitan dengan masyarakat 
majemuk yang memiliki keanekaragaman yang banyak baik dari unsur suku, budaya, dan 
bahasa. Keanekaragaman itulah yang menjadikan suatu keunikan tersendiri karena ada 
yang mampu menerimanya atau mungkin kurang mampu untuk menanggapinya dengan 
pemikiran yang lebih sederhana. Keanekaragaman dianggap sebagai satu hal yang 
menjadikan satu karena dilihat dari sudut pandang bahwa perbedaan itu adalah 
anugerah dari Tuhan yang harus disyukuri dan dihormati dalam setiap aspeknya agar 
tercipta suatu kedamaian. 

Inti dari konsep multikultural adalah aspek keberagaman yang kemudian 
menjadikan multikultural berkembang dan melahirkan sebuah gerakan yang disebut 
dengan multikulturalisme. Hal utama dari multikulturalisme adalah pentingnya bersikap 
saling menghargai terhadap adanya keragaman budaya dan mengubah kebijakan publik 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(3), 350-360   eISSN: 3024-8140 

352 
 

untuk mengakomodasi keragaman yang bertujuan agar tercipta masyarakat yang adil 
dan damai. Selanjutnya, budaya merupakan karakter atau ciri khas dari setiap individu 
ataupun suatu kelompok yang memiliki keunikan masing-masing dan sangat mungkin 
berbeda antara satu dengan lainnya. Dengan kata lain, budaya tidak diturunkan secara 
genetik maupun spesifik, melainkan ciri-ciri perilaku manusia yang dipelajari, sehingga 
budaya masyarakat tertentu dapat berbeda dengan budaya masyarakat lainnya (Gudiño 
León. et al., 2021). 

Pengertian Pendidikan Multikultural 

Pendidikan multikultural merupakan suatu tanggapan terhadap keragaman 
golongan atau kelompok yang semakin berkembang, serta tuntutan persamaan hak 
bagi seluruh golongan atau kelompok tersebut. Hal ini dapat dipahami bahwa 
pendidikan multikultural adalah pendidikan yang melibatkan seluruh siswa tanpa 
membedakan golongannya, seperti gender, etnis, ras, kelas sosial, budaya, dan agama. 
Multikultural telah merambah dalam dunia pendidikan, nilai-nilainya diterapkan dalam 
pembelajaran guna untuk menumbuhkan karakter yang mampu menerima adanya 
perbedaan satu sama lain. Selain itu, penerapan pendidikan multikultural diharapkan 
agar peserta didik mendapatkan kesempatan dan pilihan untuk mendukung dan 
mencermati satu atau beberapa budaya, seperti bahasa, sistem nilai, dan gaya hidup. 
Konsep pendidikan multikultural pun beragam yang semua terpaku pada sikap mampu 
menerima perbedaan. Keberagaman itulah yang diwujudkan sebagai konsep dan 
strategi dalam pendidikan multikultural. Tujuan utama dari strategi tersebut adalah 
untuk menumbuhkan dan meningkatkan kemampuan siswa dalam berperilaku pluralis, 
humanis, dan demokratis. 

Pendidikan multikultural memiliki beberapa poin penting, yaitu: Pertama, orientasi 
kemanusiaan, yaitu bersifat universal atau global, maksudnya adalah tanpa memandang 
perbedaan suku, ras, golongan, dan agama. Kedua, berorientasi pada kebersamaan, hal 
ini dapat dikatakan bahwa tidak ada pihak yang mungkin akan dirugikan atas 
terbangunnya sebuah kebersamaan. Ketiga, berorientasi pada kesejahteraan, diartikan 
bukan mengenai banyaknya kebutuhan yang terpenuhi atau sama besar akan tetapi 
masyarakat dengan sadar dan tanpa paksaan mengakui bahwa dirinya telah sejahtera. 
Keempat, berorientasi pada kedamaian, damai dapat tercipta ketika mampu memenuhi 
kebutuhan dasar, merasa aman, dihargai, diakui, dan mendapat perlakuan yang sama 
dari setiap orang yang diajak berinteraksi dengannya. Kelima, orientasi proporsional, 
yaitu ketepatan makna dari sebuah nilai ditinjau dari berbagai sudut pandang pemikiran. 
Keenam, berorientasi pada pengakuan terhadap pluralitas dan heterogenitas. Ketujuh, 
berorientasi pada anti hegemoni dan anti dominasi pada seluruh bidang yang berkaitan 
dengan masyarakat (Cholifah, 2020). 

Tujuan Pendidikan Multikultural 

Tujuan utama pendidikan multikultural adalah untuk menata struktur dalam sistem 
pendidikan agar seluruh siswa memperoleh pengetahuan, sikap, keahlian, serta siap 
untuk berkontribusi dalam masyarakat global yang kompleks dan beraneka ragam. 
Pendidikan multikultural mengharapkan jaminan kesetaraan pendidikan bagi setiap 
anggota ras, etnis, budaya, dan kelompok sosio-ekonomi yang berbeda-beda, juga 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(3), 350-360   eISSN: 3024-8140 

353 
 

untuk memfasilitasi partisipasi mereka sebagai warga negara yang kritis dan reflektif 
dalam sebuah budaya nasional kebangsaan yang inklusif. 

Terdapat 3 macam tujuan pendidikan multikultural yang berbeda, yaitu tujuan 
yang berkaitan dengan sikap, pengetahuan, dan pembelajaran. Pertama, aspek sikap 
adalah untuk mengembangkan kesadaran dan kepekaan kultural, toleransi kultural, 
penghargaan terhadap identitas kultural, sikap responsif terhadap budaya, serta 
keterampilan untuk menghindari dan meresolusi konflik. Kedua, aspek pengetahuan 
adalah untuk mendapatkan pengetahuan tentang bahasa dan budaya orang lain, juga 
kemampuan untuk menganalisis perilaku kultural serta pengetahuan tentang kesadaran 
perspektif kultural. Ketiga, pembelajaran bertujuan untuk mengoreksi distorsi, 
stereotipe, serta kesalahpahaman yang berkaitan dengan kelompok etnis. Sumber 
belajar seperti buku teks dan media pembelajaran menawarkan berbagai strategi untuk 
menghadapi perbedaan secara terbuka, menyediakan alat-alat konseptual untuk 
berkomunikasi lintas budaya, mengembangkan keterampilan dalam berinteraksi 
antarpribadi, memberikan teknik-teknik penilaian, mendukung klarifikasi nilai, dan 
menjelaskan dinamika kebudayaan. 

Jika diamati secara keseluruhan, pendidikan multikultural  bertujuan agar dapat 
menyelesaikan persoalan konflik yang terjadi di masyarakat Indonesia, atau dapat 
mampu memberikan penyadaran kepada masyarakat bahwa konflik bukan suatu hal 
yang baik untuk dibudayakan. Kemudian, pendidikan multikultural juga perlu memiliki 
kapasitas untuk menyajikan kontribusi-kontribusi yang mendidik, termasuk melalui 
penyusunan materi, pendekatan, serta struktur kurikulum yang mampu menggerakkan 
kesadaran masyarakat akan esensialnya sikap inklusif, menghargai terhadap perbedaan 
suku, agama, ras, etnis, dan budaya yang ada dalam masyarakat Indonesia 
yang multicultural (Supriatin & Nasution, 2017). 

Model Pendidikan Multikultural 

Model pendidikan multikultural yang diterapkan oleh Nabi adalah contoh nyata 
pendidikan multikultural yang menggambarkan bagaimana seharusnya berpikir dan 
bersikap. Ini menjadi landasan yang dapat diadopsi secara substansial dalam pendidikan 
multikultural dan praktik manajerial dalam konteks pendidikan Islam. Pendidikan 
multikultural mengajarkan nilai-nilai bahwa individu tidak seharusnya mengedepankan 
ego pribadi atau kepentingan kelompok tertentu, tetapi sebaliknya, memiliki 
kemampuan untuk memahami dan mewujudkan kepentingan publik serta 
kesejahteraan masyarakat secara luas. Pendekatan pendidikan multikultural juga 
menegaskan bahwa peran utama seorang pendidik adalah dengan sabar membimbing 
perkembangan organisasi, menggunakan keterampilan mendengarkan, memberikan 
perhatian, memberikan arahan, dan melindungi siswa serta individu lain dalam 
lingkungan pendidikan. Di samping itu, pendidik juga bertanggung jawab atas 
kelancaran operasional organisasi pendidikan, yang pada gilirannya membangun 
kepercayaan dari para siswa. Semua ini memerlukan keteladanan dalam membimbing 
siswa menuju pencapaian potensi terbaik mereka. 

 

 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(3), 350-360   eISSN: 3024-8140 

354 
 

Beberapa kunci sukses dari pendidikan multikultural, yaitu: 

1. Kompetensi seorang pendidik. 

Kemampuan atau kompetensi seorang pendidik dalam membangun komunitas 
pendidikannya dapat dilakukan dengan cara menguatkan komunikasi dengan 
peserta didik. Seorang pemimpin harus memiliki wawasan yang baik dan mampu 
menjalankan roda organisasi kependidikan Islam yang dipimpinnya. Wawasan atau 
kompetensi tersebut juga berkaitan dengan kompetensi personal religius seorang 
pendidik, misalkan jujur dan amanah, anti korupsi, cerdas, pemaaf, lemah lembut dan 
hangat terhadap yang dididiknya. 

2. Visioner. 

Seorang pendidik dalam ranah pendidikan perlu memiliki pandangan jauh ke depan. 
Mampu mengarahkan perkembangan organisasi yang dipimpinnya menuju kondisi 
yang unggul dan diakui. Dalam konteks pendidikan Islam, seorang pendidik 
seharusnya mampu mengartikulasikan dengan mudah dan sederhana mengenai 
tujuan dan hasil yang ingin dicapai. Hal ini akan membantu komunitas pendidikan 
Islam yang dilayani oleh pendidik tersebut memahami dengan lebih jelas arah yang 
diinginkan, sehingga bersama-sama dapat mewujudkan visi yang telah ditetapkan 
dalam proses pendidikan. 

3. Komunikatif. 

Dalam struktur kelembagaan pendidikan Islam, komunikasi memegang peran yang 
sangat esensial. Kunci utama dalam proses komunikasi adalah kemampuan untuk 
menyimak dengan penuh perhatian. Seorang pendidik yang berkualitas adalah yang 
memiliki keterampilan mendengarkan yang baik, sebab melalui pendengaran yang 
cermat, seorang pendidik mampu memahami aspirasi serta kebutuhan yang 
dihadapi oleh mereka yang sedang belajar. 

4. Uswah atau keteladanan. 

Seorang pendidik dalam bidang pendidikan perlu lebih dari sekadar berbicara dan 
memberikan instruksi. Ia juga harus menjadi gambaran nyata tentang tindakan yang 
benar, bukan hanya dalam teori, tetapi juga dengan mengambil peran aktif di garis 
depan dalam mengatasi tantangan-tantangan pendidikan. 

5. Memahami karakter yang peserta didik. 

Pada hakikatnya, tiap insan memiliki kemampuan, keterampilan, pengalaman, bakat, 
orientasi, minat, serta histori yang berbeda-beda. Pluralitas dasar ini menjadi dasar 
bagi pendidik di ranah pendidikan Islam. Ini berarti bahwa pendekatan pendidikan 
harus memperhatikan identitas kelompoknya, dan variasi di antara para siswa tidak 
dianggap sebagai kelemahan, melainkan sebagai peluang untuk menyatukan 
keragaman ini menjadi kekuatan kolektif dalam mencapai sasaran pendidikan Islam. 

6. Adil. 

Keadilan diartikan sebagai keadilan proporsional, bukan keadilan distributif. Ini 
berarti dalam mendidik, penting untuk memiliki kemampuan untuk 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(3), 350-360   eISSN: 3024-8140 

355 
 

mempertimbangkan dengan bijaksana antara hal-hal yang positif dan negatif dalam 
penerapan metode Pendidikan (Tharaba, 2020). 

Pendidikan Multikultural di Sekolah 

Kurikulum Pendidikan Multikultural di Sekolah Menengah Atas 

Kurikulum menjadi landasan utama dalam setiap proses pembelajaran. Oleh sebab 
itu, kesuksesan dan kegagalan suatu sistem pendidikan, kapabilitas peserta didik dalam 
mengintegrasikan materi pembelajaran, pencapaian tujuan pendidikan, semuanya 
bergantung pada substansi kurikulum yang diterapkan. Proses penyusunan kurikulum di 
tingkat SMA dilakukan melalui tiga tahapan, yaitu: 

1. Proses perencanaan strategis dilakukan melalui tiga langkah, yakni diawali dengan 
membentuk tim pengembang kurikulum yang terdiri dari pendidik berpengalaman 
dan mengirim perwakilan mereka untuk menghadiri lokakarya kurikulum yang 
diadakan oleh pemerintah pusat. Setelah itu, mensosialisasikan hasil lokakarya 
kepada tim dan merumuskan rancangan kurikulum. Tahap terakhir adalah 
memvalidasi rancangan tersebut dalam sebuah seminar yang melibatkan seluruh tim 
pengajar mata pelajaran serta pakar atau ahli dari luar. Hasil dari proses perencanaan 
strategis ini mencakup dokumen kurikulum bagian 1, aplikasi sistem pendukung SKS 
UKBM seperti e-raport, dapodik, dan lainnya, format kurikulum, serta peta 
pembelajaran untuk 4 dan 6 semester." 

2. Penyusunan program dikerjakan oleh kelompok guru per mata pelajaran dalam 
forum MGMPS. Para pendidik melaksanakan pertemuan internal untuk 
mengembangkan Kompetensi Inti (KI) atau Kompetensi Dasar (KD) berkelanjutan 
untuk setiap mata pelajaran serta merencanakan materi perangkat pembelajaran 
seperti promes, prota, jadwal mingguan, dan silabus. Sebelumnya, mereka 
memetakan KI/KD untuk setiap periode semester dan mengintegrasikan dimensi 
multikultural ke dalamnya. Integrasi dimensi multikultural ini diwujudkan melalui 
pengembangan indikator pencapaian KD 

3. Perencanaan pembelajaran dikelola oleh setiap guru di setiap kelasnya. Mereka akan 
melakukan pertemuan kembali dalam forum MGMPS-nya untuk merampungkan 
perangkat pengajaran dan menandai penyelesaian pengembangan kurikulum. Hasil 
dari tahap perencanaan ini mencakup rencana tahunan, rencana semester, silabus, 
Rencana Pelaksanaan Pengajaran, dan Unit Kegiatan Belajar Mengajar (UKBM). 

Dalam konteks perencanaan kurikulum di tingkat SMA, juga diperlukan 
penyelenggaraan perencanaan kurikulum Pendidikan Agama Islam yang berlandaskan 
pada pendidikan multikultural. Awalnya, langkah ini dimulai dengan merumuskan visi 
dan misi sebagai landasan untuk pengembangan serta perencanaan kurikulum. Proses 
merumuskan visi dan misi ini memiliki peran penting dalam menggambarkan tujuan 
pendidikan. Selanjutnya, dalam merancang kurikulum PAI, pendidikan tingkat SMA 
menggunakan model paralel yang melibatkan tiga tahap: (1) perencanaan strategis, (2) 
perencanaan program, dan (3) perencanaan pelaksanaan pembelajaran. Ketiga tahap 
tersebut melibatkan sumber daya manusia dengan status beragam yang menentukan 
peran dan fungsi masing-masing dalam perencanaan kurikulum. Dalam konteks 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(3), 350-360   eISSN: 3024-8140 

356 
 

multikulturalisme, kedua sekolah tersebut menyelaraskan dimensi multikultural dalam 
kurikulum dengan pendekatan aditif dan transformasional. SMA mengintegrasikan 
dimensi multikultural melalui pengembangan indikator pencapaian kompetensi dasar, 
tanpa perlu merubah atau menambah Kompetensi Dasar (KD) karena sebagian KD telah 
mencakup dimensi multikultural. Dalam hal ini, fokus pengembangan dimensi 
multikultural ditekankan pada ranah indikator pencapaian kompetensi dasar (Al-insyiroh 
et al., 2019). 

Implementasi Pendidikan Multikultural di Sekolah Menengah Atas 

Pendekatan inklusif dalam pendidikan memiliki peran penting dalam menanamkan 
nilai-nilai multikultural pada siswa sejak dini. Jika mereka diajarkan nilai-nilai kerjasama, 
toleransi, perdamaian, dan menghormati keragaman sejak awal, hal tersebut akan 
tercermin dalam perilaku sehari-hari karena sudah membentuk bagian dari kepribadian 
mereka. Keberhasilan dalam usaha ini dapat membawa pada generasi muda yang 
mampu menciptakan masa depan yang damai dan penuh saling penghargaan. Dalam 
pendidikan multikultural, fokusnya adalah mengubah pendekatan pengajaran agar 
setiap siswa mendapat peluang yang sama. Mereka diajarkan untuk berpikir kreatif, 
menghargai keragaman, dan menghormati keunikan setiap individu. Ini membutuhkan 
perubahan sikap, perilaku, dan nilai-nilai terutama di kalangan akademik sekolah. Saat 
siswa berinteraksi dengan teman-teman dari latar belakang yang berbeda, mereka 
belajar saling menghargai perbedaan sebagai hal yang memperkaya pengalaman 
mereka. 

Khusus pada institusi pendidikan sekolah, pengembangan pendidikan 
multikultural bervariasi sesuai dengan tuntutan khusus setiap negara. Terdapat empat 
pendekatan yang dianggap relevan untuk mengintegrasikan pendidikan multikultural ke 
dalam kurikulum pembelajaran di sekolah, dan pendekatan-pendekatan tersebut 
potensial untuk diterapkan pada lingkungan pendidikan di Indonesia, yaitu: 

1. Pendekatan kontribusi. 

Strategi yang umum dan luas digunakan dalam tahap awal gerakan kebangkitan 
etnis adalah pendekatan sumbangan. Keunikan dari pendekatan ini adalah 
pengenalan tokoh-tokoh berpengaruh dari berbagai suku dan etnis serta unsur-
unsur budaya yang relevan ke dalam kurikulum yang sesuai. Praktik ini masih terus 
berlangsung di Indonesia hingga saat ini. 

2. Pendekatan aditif. 

Pada tahap ini dilakukan pengayaan materi, konsep, tema, dan sudut pandang dalam 
kurikulum tanpa mengganggu struktur, tujuan, dan esensinya. Pendekatan 
tambahan sering melibatkan penyusunan materi tambahan seperti buku, modul, 
atau area pembelajaran baru ke dalam kurikulum tanpa perubahan substansial. 

3. Pendekatan transformsi. 

Pendekatan transformasi memiliki perbedaan mendasar dibandingkan dengan 
pendekatan kontribusi dan tambahan. Dalam pendekatan transformasi, terjadi 
perubahan pada dasar asumsi dalam kurikulum, dan tujuan utamanya adalah 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(3), 350-360   eISSN: 3024-8140 

357 
 

membangun kemampuan siswa dalam memahami konsep, isu, tema, dan masalah 
dari berbagai perspektif dan sudut pandang etnis. 

4. Pendekatan aksi sosial. 

Pendekatan ini mencakup semua elemen yang ada dalam pendekatan transformasi, 
namun menambahkan unsur yang menuntut siswa untuk mengimplementasikan 
tindakan terkait dengan konsep, isu, atau permasalahan yang dipelajari dalam unit 
pembelajaran. Tujuan utama pendekatan ini adalah mengajarkan siswa untuk 
melakukan analisis sosial dan mengembangkan keterampilan pengambilan 
keputusan, dengan tujuan memperkuat siswa dan memberikan pendidikan politis. 
Sekolah berperan dalam membantu mereka menjadi kritikus sosial yang introspektif 
dan peserta yang terlatih dalam mengadvokasi perubahan social (Supriatin & 
Nasution, 2017). 

Pendidikan Multikultural di Pesantren 

Kurikulum Pendidikan Multikultural di Pesantren 

Kurikulum pendidikan di pesantren merupakan materi-materi pendidikan Agama 
Islam melalui kegiatan pengetahuan dan pengalaman yang disampaikan secara sengaja 
dan terstruktur kepada para santri dengan tujuan mencapai tujuan Pendidikan Agama 
Islam. Tahapan perencanaan kurikulum pesantren terdiri dari dua langkah: penyusunan 
rancangan awal serta diskusi mendalam. Penyusunan rancangan awal dilakukan melalui 
diskusi kelompok, sementara kajian lebih lanjut dilakukan dalam acara workshop. Dari 
segi proses, prinsip demokrasi dan keadilan tercermin dalam perencanaan kurikulum, 
khususnya dalam diskusi kelompok dan sesi workshop. Pada tahap ini, semua peserta 
memiliki hak yang setara dalam memberikan pandangan, menciptakan atmosfer yang 
demokratis, adil, dan inklusif. Hasil akhir dari perencanaan kurikulum berupa dokumen 
kurikulum yang mencakup: program pembelajaran, struktur kurikulum, kalender 
akademik, rencana pembelajaran, dan silabus. Prinsip persamaan dan keadilan 
tercermin dalam hasil perencanaan kurikulum di pesantren, terutama pada program 
pendidikan. Fakta ini diperlihatkan oleh keputusan pesantren memberikan peluang yang 
sama dan adil bagi semua santri dalam menerima layanan pendidikan, seperti kelas 
unggulan, internasional, akselerasi, dan olimpiade, sesuai dengan kapasitas intelektual 
mereka, tanpa memandang latar belakang wilayah asal. 

Pelaksanaan kurikulum pesantren berfokus pada capaian kemampuan peserta 
didik dalam berpikir dan bersikap. Ini terlihat melalui penjabaran kompetensi dan 
penilaian oleh para pengajar. Implementasi kurikulum pesantren perlu mengandung 
prinsip-prinsip multikultural. Prinsip-prinsip ini meliputi demokrasi, solidaritas, kasih 
sayang, pengampunan, perdamaian, dan toleransi. Nilai-nilai multikultural, seperti 
demokrasi dan keberagaman, juga terwujud dalam pembelajaran dengan variasi 
tempat, metode, dan interaksi demokratis antara pengajar dan murid dalam pemilihan 
tempat, pengajuan pertanyaan, dan keterlibatan peserta didik. Nilai keragaman juga 
tercermin dalam evaluasi, mencakup ujian tengah semester, ujian akhir semester, dan 
ulangan harian, dengan beragam bentuk seperti tes lisan, tulisan, tugas, lembar kerja, 
pengamatan, dan unjuk kerja. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(3), 350-360   eISSN: 3024-8140 

358 
 

Evaluasi kurikulum pesantren dilakukan pada akhir setiap semester, dengan fokus 
pada pelaksanaan kurikulum. Evaluasi pelaksanaan kurikulum pesantren dititikberatkan 
pada ketrampilan santri dalam membaca kitab, fasilitas pembelajaran, interaksi antar 
santri, disiplin, dan kegiatan santri saat liburan di rumah. Dari perspektif multikultural, 
prinsip demokrasi sangat mencirikan evaluasi kurikulum pesantren. Ini terlihat dari 
pendekatan musyawarah yang digunakan dalam evaluasi kurikulum, di mana semua 
peserta memiliki peluang untuk menyuarakan pendapat, ide, masukan, dan kritik. Selain 
itu, nilai-nilai perdamaian, toleransi, dan kerjasama tercermin dalam hasil evaluasi 
kurikulum pesantren (Abdullah Aly, 2011). 

Implementasi Pendidikan Multikultural di Pesantren 

Pesantren memiliki beberapa istilah yang menggambarkan ciri khas nilai-nilai 
tradisional yang melekat, yakni: kejujuran, kesederhanaan, kemandirian, dan rasa 
persaudaraan Islam. Selain nilai-nilai tersebut, terdapat banyak lagi nilai agama dalam 
pondok pesantren yang membentuk karakter unggul pada setiap individu. Pondok 
pesantren berfungsi sebagai lembaga pendidikan yang kaya akan nilai-nilai, 
menjadikannya berbeda dari lembaga pendidikan lainnya dalam berbagai aspek. Sistem 
pendidikan pondok pesantren menyatu antara pendidikan formal dan informal, 
menghasilkan karakteristik yang berbeda dalam prosesnya serta hasilnya. Ciri-ciri unik 
ini tercermin dalam kualitas individu di masyarakat, termasuk kemandirian, 
ketangguhan, kesederhanaan, tanggung jawab, pantang menyerah, kesabaran, kerja 
keras, menghargai waktu, disiplin, kemampuan bersosialisasi yang baik, kreativitas, 
dedikasi kerja, dll. 

Dari gambaran di atas, jelas bahwa pondok pesantren memiliki peran utama 
sebagai lembaga pendidikan yang efektif dalam menanamkan sikap, perilaku, dan 
akhlak mulia pada para peserta didiknya. Bahkan dalam hal bahasa, pesantren diakui 
sebagai tempat yang berhasil dalam mempraktikkan serta meningkatkan kemampuan 
berbahasa asing seperti Arab dan Inggris. Keberhasilan ini menjadikan pesantren 
sebagai model penerapan pendidikan multikultural, di mana nilai inklusivitas mampu 
merentangkan perbedaan. Pesantren dapat diibaratkan sebagai cerminan 
multikulturalisme. Hal ini ditegaskan oleh fakta bahwa pesantren telah lama mengenal 
ragam pendapat sebagaimana tercatat dalam kitab-kitab kuning. Selain itu, peran 
pesantren dalam memajukan budaya lokal sangatlah signifikan. Kesemuanya ini 
tercermin dalam masyarakat Indonesia yang kaya akan budaya beragam. 

Dalam perspektif ini, pondok pesantren merumuskan kurikulum dengan nilai 
inklusivitas sebagai dasar, menjadikannya pusat pendidikan multikultural yang 
melampaui batas perbedaan. Semua ini menggambarkan pentingnya menerima, 
mengakui, dan menghargai keragaman, nilai-nilai yang sangat dijunjung tinggi oleh 
pesantren. Terlepas dari klaim tentang adanya ajaran Islam yang radikal, kenyataannya 
menunjukkan sebaliknya. Kurikulum dan mata pelajaran di pesantren berfungsi sebagai 
alat untuk memperkuat pendidikan Islam yang berlandaskan multikulturalisme. Setiap 
lembaga pendidikan Islam, terutama pesantren, memandang misi rahmatan lil 'alamin 
sebagai prinsip utama. Bahkan pesantren tidak pernah mengajarkan hal-hal yang negatif 
atau menentang ajaran agama. Meskipun ada beberapa pesantren yang menghasilkan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(3), 350-360   eISSN: 3024-8140 

359 
 

lulusan dengan pandangan radikal, hal ini tidak mewakili semua pesantren. Sebaliknya, 
hanya segelintir pesantren yang ingin merusak citra Islam (Ghofur, 2011). 

Harmonisasi Sosial 

Harmonisasi berasal dari bahasa Yunani, yaitu "Harmonia", merujuk pada 
keselarasan dan kesatuan. Dalam filosofi, harmonisasi adalah sinergi faktor yang 
menciptakan kesatuan yang luhur. Konsep harmonisasi etiologis merujuk pada usaha 
mencapai keselarasan. Dalam hukum, harmonisasi menggambarkan keseimbangan, 
kesatuan, dan kedamaian psikologis. Menurut Semaskho, harmonisasi melibatkan cinta, 
perdamaian, keadilan, dan humanisme. Konsep ini menegaskan bahwa harmonisasi 
muncul saat nilai-nilai saling melengkapi, membentuk inklusi sosial, dan membimbing ke 
arah budaya yang selaras fisik dan mental di dalam masyarakat dinamis, mencapai 
peradaban dan kemanusiaan yang lebih tinggi. 

Keharmonisan merupakan tujuan hidup yang didambakan oleh seluruh umat 
manusia. Oleh karena itu, dalam menjalani kehidupan ini, tidak dibenarkan adanya iri 
hati, cemburu berlebihan, pembatasan, atau melakukan tindakan yang tidak sejalan 
dalam interaksi sosial. Sikap pasif dan menghindari konflik menjadi ekspresi yang positif 
untuk menjaga keseimbangan sosial atau memelihara harmoni. Apabila suatu komunitas 
tidak mampu hidup harmonis, maka kenyamanan hidup terganggu dan perilaku yang 
menentang akan muncul. Rasa ketidakpuasan bisa menghasilkan tindakan merusak. 
Islam, sebagai agama Samawi dengan ajaran yang berasal dari Allah SWT, menjaga 
kemurnian ajarannya tanpa campuran dari kepercayaan lain. Untuk mengantisipasi hal 
ini, Islam telah memberikan panduan bagi umatnya dalam berinteraksi dengan sesama 
manusia, khususnya dalam menerapkan toleransi antaragama. 

Harmonisasi sosial dan pendidikan multikultural memiliki keterkaitan yang kuat 
dan saling mendukung dalam konteks masyarakat yang heterogen. Pendidikan 
multikultural tidak hanya berfungsi sebagai sarana untuk memperkenalkan variasi 
budaya, agama, dan latar belakang etnis kepada individu, tetapi juga sebagai alat 
penting untuk membangun dasar pemahaman yang mendalam, toleransi, dan 
penghargaan terhadap perbedaan tersebut. Secara keseluruhan, pendidikan 
multikultural memiliki peran krusial dalam membentuk sikap dan perilaku yang 
mendukung harmonisasi sosial. Melalui pendidikan ini, individu menjadi lebih terbuka, 
toleran, dan responsif terhadap perbedaan, menciptakan lingkungan yang lebih damai, 
inklusif, dan produktif bagi masyarakat yang beragam (Mukhoyyaroh, 2019). 

Kesimpulan dan Saran 

Pendidikan multikultural merupakan suatu pendekatan dalam proses pendidikan 
yang mengedepankan nilai-nilai keberagaman budaya, penghargaan terhadap 
perbedaan, dan sikap saling menghargai. Multikulturalisme berfokus pada pengakuan 
terhadap pluralitas dan heterogenitas dalam masyarakat. Dalam konteks Indonesia, 
pendidikan multikultural sangat penting untuk mengatasi konflik, membangun 
hubungan yang harmonis antarbudaya, dan menciptakan generasi yang memiliki 
pemahaman yang inklusif terhadap perbedaan. Aspek penting tentang pendidikan 
multikultural, termasuk definisi, tujuan, model pengembangan kurikulum, dan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(3), 350-360   eISSN: 3024-8140 

360 
 

implementasinya di berbagai tingkat pendidikan, seperti sekolah, pesantren, dan 
institusi pendidikan tinggi. Pendekatan yang diterapkan dalam pendidikan multikultural 
mencakup nilai-nilai seperti demokrasi, toleransi, perdamaian, dan saling penghargaan. 
Terdapat beberapa model atau pendekatan dalam mengintegrasikan pendidikan 
multikultural, seperti pendekatan kontribusi, aditif, transformasi, dan aksi sosial. 

Pentingnya pendidikan multikultural terlihat dalam upaya untuk membentuk 
individu yang mampu mengatasi konflik, memahami dan menghargai perbedaan, serta 
berkontribusi pada masyarakat yang inklusif. Dalam konteks Indonesia, pendidikan 
multikultural juga berperan dalam menjaga harmoni antarbudaya di tengah keragaman 
suku, agama, budaya, dan bahasa yang ada. Dengan demikian, pendidikan multikultural 
dapat membantu menciptakan masyarakat yang lebih adil, damai, dan harmonis dalam 
keragaman. 

Pendidikan berbasis multikultural menawarkan suatu opsi alternatif melalui pola 
pembelajaran yang mengambil dasar dari pemanfaatan keberagaman dalam 
masyarakat. Pendekatan pembelajaran tersebut bertujuan tidak hanya mempermudah 
siswa dalam memahami materi yang diajarkan, tetapi juga meningkatkan tingkat 
kesadaran mereka sehingga selalu berperilaku secara humanis, menjunjung tinggi 
pluralitas, dan bersifat demokratis. Oleh karena itu, upaya implementasi pendidikan 
multikultural diharapkan mampu menciptakan keluwesan berpikir suatu bangsa dalam 
menghadapi berbagai konflik, guna menjadikan kehidupan yang harmonis, penuh 
toleransi, dan damai. 

Daftar Pustaka 

Abdullah Aly. (2011). Pendidikan Islam Multikultural Di Pesantren Telaah Terhadap 
Kurikulum Pondok Pesantren Modern Islam Assalam. 19. 
https://core.ac.uk/display/298093681 

Al-insyiroh, J., Studi, J., & Vol, K. (2019). Kata kunci: 5(2), 39–53. 
Cholifah, N. (2020). Implementasi Nilai-Nilai Pendidikan Multikultural dalam Mata 

Kuliah Geografi Regional pada Jurusan Pips. Briliant: Jurnal Riset Dan Konseptual, 
5(4), 710. https://doi.org/10.28926/briliant.v5i4.528 

Ghofur, S. A. (2011). Membumikan Pendidikan Multikultural Di Pesantren. Millah, 11(1), 
291–301. https://doi.org/10.20885/millah.vol11.iss1.art15 

Gudiño León., A. R., Acuña López., R. J., & Terán Torres., V. G. (2021). Covariance 
structure analysis of health-related indicators for elderly people living at home, 
focusing on subjective sense of health.Title. 5(1), 6. 

Mukhoyyaroh, K. F. (2019). Prosiding Seminar Nasional, Harmonisasi Keberagaman dan 
Kebangsaan bagi Generasi Milenial, Lembaga Kajian Keagamaan. Nilai-Nilai 
Humanisme Dalam Menjaga Harmonisasi Keragaman Masyarakat, 14, 53–61. 

Supriatin, A., & Nasution, A. R. (2017). Multikulturalisme di Indonesia dan Pengaruhnya 
Bagi Masyarakat. Elementary: Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar, 3(1), 1. 

Tharaba, M. F. (2020). Manajemen Pendidikan Multikultural Prespektif Ulu Al-Albab. AL-
TANZIM: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 4(2), 91–105. 
https://doi.org/10.33650/al-tanzim.v4i2.1076 


