
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 

Volume 1, Issue 4, 2023 pp. 193-201      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Ashabul a’raf dan konsep manzilah bayn al-manzilatain: 
Studi komperatif tafsir al-kasysyaf dan tafsir Ibnu Katsir 

 

Fitria Ningsih 
Program Studi Teknik Arsitektur, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: fitriangsh1986@gmail.com  
 
 

A B S T R A K 

Al-Qur’an mengajarkan bahwasanya  ada kehidupan lain yang lebih baik 
setelah kehidupan di dunia yang disebut akhirat. Di akhirat inilah semua 
makhluk mempertanggungjawabkan amalnya selama di dunia. Jika 
amal baiknya lebih banyak maka ia akan bertempat di surga, sedangkan 
jika amal buruknya lebih banyak, maka ia akan bertempat di neraka. Di 
al-Qur’an pula terdapat ayat yang menjelaskan sebuah tempat yang 
bernama al-A’raf, tempat yang ada di antara surga dan neraka. 
Mengenai ini, ulama-ulama mufassir memiliki pendapat yang berbeda 
mengenai siapa dan bagaimana nasib penghuni al-A’raf tersebut. Salah 
seorang mufassir terkenal dari kalangan Mu’tazilah, al-Zamakhsyari 

dalam al-Kasysyaf menafsirkan bahwa penghuni al-A’raf adalah orang yang melakukan dosa besar dari 
kalangan orang mukmin. Orang tersebut tidak masuk surga lantaran dosanya dan tidak masuk neraka karena 
keimanannya. Penafsiran ini mendapat pengaruh kuat dari ajaran Mu’tazilah yang dikenal dengan manzilah 
baina al-Manzilatain. Mufassir lain yang tidak kalah masyhur yaitu Ibnu Katsir dalam Tafsir Ibnu Katsir 
menafsirkan bahwa penghuni Al-A’raf ini adalah orang yang amal baik dan buruknya seimbang. Mereka 
menunggu di tempat tinggi (al-A’raf) hingga Allah memutuskan mereka untuk masuk surga. Oleh sebab 
perbedaan itulah penulis ingin mengkaji perbedaan penafsiran kedua mufassir ini melalui metode, 
pendekatan penafsiran maupun latar belakang keilmuan mufassir tersebut. 

A B S T R A C T 

The Qur'an teaches that there is another better life after the life in this world called the Hereafter. It is in 
this afterlife that all beings account for their deeds while in this life. If his good deeds are more then he 
will be in heaven, while if his bad deeds are more, he will be in hell. In the Qur'an, there is also a verse that 
describes a place called Al-A'raf, a place that exists between heaven and hell. Regarding this, the mufassir 
scholars have different opinions as to who and how the fate of the occupants of Al-A'raf. One of the 
famous mufassir from among the Mu'tazilites, al-Zamakhshari in al-Kasysyaf interprets that the 
inhabitants of Al-A'raf are Believers who commit great sins. He did not go to heaven because of his sin 
and did not go to hell because of his faith. This interpretation was strongly influenced by the Mu'tazilite 
teachings known as manzilah baina al-Manzilatain. Another mufassir who is no less famous, namely Ibn 
Kathir in Tafsir Ibn Kathir interprets that the inhabitants of Al-A'raf are people whose good and bad deeds 
are balanced. They waited on high (Al-A'raf) until Allah decreed them to go to heaven. Because of that 
difference, the author wants to examine the differences in the interpretation of these two mufassir 
through methods, interpretive approaches, and the scientific background of the mufassir. 

 

 
 

Kata Kunci: 
al-a’raf; tafsir; manzilah baina al-
manzilatain; al qur’an; studi 
komperatif 

 
Keywords: 
al-a’raf; interpretation; 
manzilah baina al-manzilatain; 
qur’an; comparative studies 

 

 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(4), 193-201  eISSN: 3024-8140 

194 
 

Pendahuluan  

Al-Quran merupakan kalamullah yang diturunkan secara berangsur selama kurang 
lebih 22 tahun kepada Nabi Muhammad SAW dengan perantara malaikat Jibril as. 
sebagai petunjuk dan pedoman hidup manusia. Segala petunjuk akidah dan 
kepercayaan dalam islam telah diatur dalam Al-Qur’an, kepercayaan itu meliputi 
keimanan kepada Allah SWT dan hari akhir. Di dalam Al-Qur’an disebutkan bahwa 
kehidupan ini bukan hanya di dunia saja, namun juga kehidupan yang akan datang 
setelah kematian yang dikenal sebagai akhirat sebagai balasan atas perbuatan kita 
selama di dunia. Al-Qur’an mengajarkan bahwa kehidupan akhirat lebih baik dari 
kehidupan saat di dunia.  

Menurut Quraisy Syihab, Al-Qur’an diturunkan untuk mengingatkan manusia akan 
esensi keberadaannya di dunia ini. Kehidupan ini tidak hanya sekedar dimulai dengan 
kelahiran dan selesai dengan kematian. Kehidupan setelah kematian diyakini oleh semua 
agama. Semua amal perbuatan manusia akan dipertanggungjawabkan kelak di akhirat. 
Ini merupakan salah satu esensi atau ajaran terpenting dalam agama islam, bahkan di 
semua agama. Baik buruknya amal manusia di dunia menentukan bagaimana 
keadaannya di akhirat nanti. 

Ajaran tentang hari akhir disebut dengan Eskatologi. Menurut Eliade, eskatologi 
adalah bagian dari agama dan filsafat yang menguraikan secara lengkap semua 
persoalan dan pengetahuan mengenai hari akhir, seperti kematian, alam barzakh, hari 
kebangkitan, mizan, pengadilan, serta surga dan neraka (Eliade, 1995). Orang-orang 
yang lebih berat timbangan kebaikannya akan berada di surga, sedangkan orang-orang 
yang timbangan keburukannya lebih berat berada di neraka. Namun yang menjadi 
persoalan adalah nasib orang-orang yang seimbang timbangan amal kebaikan dan 
keburukannya. Dalam Al-Qur’an dijelaskan bahwa orang yang seperti itu ditampatkan di 
antara dua tempat yang berbeda (manzilah bayn al-manzilatain) atau yang dikenal 
dengan al-A’raf. Sebagaimana firman Allah dalam Surah Al-A’raf ayat 46 sampai 49. 

ٌ يعَْرِفوُنٌَ رِجَالٌ  الَْْعْرَافٌِ وَعلٌََ حِجَابٌ  وَبيَْنََُمَا يماَهٌُْ كُُلً ابٌَ وَنََدَوْا بسِ ِ ذَا (46) يطَْمَعُونٌَ وَهٌُْ يدَْخُلوُهَاٌ لمٌَْ علَيَْكٌُْ سَلََمٌ  أَنٌْ الْجَنَّةٌِ أصََْْ
ِ
تِلْقَاءٌَ أَبصَْارُهٌُْ صُُِفتٌَْ وَا  

ابٌِ َّنَا قاَلوُا النَّارٌِ أصََْْ عَلنَْا لٌَ رَب الِمِيٌَ مٌِالْقوٌَْ مَعٌَ تََْ ابٌُ وَنََدَى (47) الظَّ يماَهٌُْ يعَْرِفوُنََُمٌْ رِجَالًٌ الَْْعْرَافٌِ أصََْْ عُكٌُْ عَنْكٌُْ أغَْنٌَ مَاٌ قاَلوُا بسِ ِ ونٌَ كُنْتٌُْ وَمَا جََْ تكَْبُِِ ٌِ أهََؤُلَءٌِ (48) تسَ ْ ينٌَالَّّ  

ٌُ ينََالهُُمٌُ لٌَ أَقسَْمْتٌُْ ةٌ  اللَّّ ٌ لٌَ ةٌَالْجَنٌَّ ادْخُلوُا بِرَحَْْ زَنوُنٌَ أنَتٌُْْ وَلٌَ علَيَْكٌُْ خَوْف  49( تََْ  

 Artinya : “dan di antara keduanya (penghuni surga dan neraka), ada batas (yang 
disebut A’rāf); dan di atas A’raf (tempat yang tertinggi) ada orang-orang yang mengenal 
masing-masing dari dua golongan itu dengan tanda-tandanya. Mereka menyeru penghuni 
surga, “Salāmun ‘alaikum (salam sejahtera bagimu)”. Mereka belum dapat masuk, tetapi 
mereka ingin segera (masuk). Dan apabila pandangan mereka dialihkan ke arah penghuni 
neraka, mereka berkata “Ya Tuhan kami, janganlah Engkau tempatkan kami bersama-sama 
orang-orang yang zalim itu.” Dan orang-orang yang di atas A’rāf menyeru beberapa 
pemuka (kafir) yang mereka kenal dengan tanda-tandanya sambil berkata, “Harta yang 
kamu kumpulkan dan apa yang kamu sombongkan, (ternyata) tidak ada manfaatnya 
buatkamu. Itukah orang-orang yang kamu telah bersumpah tidak akan mendapat rahmat 
Allah?” (Allah berfirman), “Masuklah kamu ke dalam surga! Tidak ada rasa takut pada 
kamu dan tidak pula kamu akan bersedih hati.” (Tafsirquran.id, 2021) 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(4), 193-201  eISSN: 3024-8140 

195 
 

Penjelasan dan penafsiran mengenai manzilah bayn al-manzilatain atau al-A’raf 
tersebut sangat diperlukan agar kita mengetahui apa yang dimaksud dengan Al-A’raf 
dan karakteristik Ashabul A’raf itu. 

Kegiatan penafsiran terhadap ayat Al-Quran senantiasa dilakukan oleh umat islam 
khususnya para ulama. Kegiatan penafsiran tersebut dilakukan lantaran umat islam 
meyakini bahwasanya Al-Quran berfungsi sebagai pedoman hidup manusia yang harus 
senantiasa diimplementasikan dalam kehidupan. Karena itulah para ulama berlomba-
lomba dalam melakukan penafsiran terhadap ayat-ayat Al-Qur’an khususnya ayat yang 
mengandung makna tersirat seperti halnya mengenai al-A’raf di atas.  

Sejarah pemikiran islam membuktikan bahwa khazanah tafsir telah melahirkan 
berbagai kitab tafsir yang beragam. Perbedaan metodologi, pendekatan, bahkan 
ideologi dalam penafsiran Al-Qur’an dipengaruhi oleh kecerdasan, keahlian dan latar 
belakang keilmuan ahli tafsirnya (Mustaqim & Qudsy, 2008). Secara dogmatis, Al-Qur’an 
mengandung kebenaran mutlak sedangkan hasil penafsiran Al-Qur’an bersifat nisbi dan 
temporer. Hal ini dikarenakan penafsiran merupakan respon mufassir ketika memahami 
Al-Quran berdasarkan pada situasi dan masalah sosial yang dihadapinya. 

Dalam islam, terdapat beberapa aliran teologi yang muncul dan berkembang 
sepeninggal Rasulullah SAW. Di antaranya yakni Syiah, Khawarij, Mu’tazilah, Murji’ah, 
Qadariyah, Jabariyah, dan Ahlus-sunnah. Masing-masing aliran ini memiliki perbedaan 
ajaran, termasuk dalam memahami ayat-ayat suci Al-Qur’an. Aliran yang dianut para ahli 
tafsir juga berpengaruh pada karya-karya tafsir yang mereka ciptakan. 

Setelah membaca beberapa literatur, penulis menemukan perbedaan penafsiran 
Al-A’raf yaitu dalam tafsir al-Kasysyaf karya ulama besar Muktazilah yaitu al-Zamakhsyari 
dan Tafsir Ibnu Katsir. Kedua mufassir ini merupakan sosok mufassir yang masyhur pada 
masanya, karya-karyanya tersebar ke seluruh dunia yang membuktikan bahwa kedua 
sosok ini merupakan orang-orang yang sangat berpengaruh dalam khazanah ilmu tafsir. 
Oleh karena itu penulis ingin mengkaji dengan mengkomparasikan metode dan 
pendekatan penafsiran yang digunakan oleh Imam al=Zamakhsyari dan Ibnu Katsir. 

Beberapa pandangan para mufasir merupakan gambaran perbedaan penafsiran 
yang disampaikan para mufasir ketika menafsirkan ayat-ayat Alquran. Dari berbagai 
perbedaan tersebut, berbagai ilmuwan menemukan berbagai faktor yang mempenga-
ruhi pemikiran seorang mufasir dalam memahami dan menafsirkan Al-Qur'an. Beberapa 
faktor yang diduga mempengaruhi pembedaan makna ini adalah kondisi sosial tempat 
peneliti tinggal atau belajar (Sholehudin, 2020). 

Pembahasan 

Konsep Manzilah Bayn al-Manzilatain menurut Tafsir Imam al-Zamakhsyari  

Biografi dan Latar Pendidikan Imam al-Zamakhsyari 

Nama lengkap Imam al-Zamakhsyari ialah Abu al-Qosim Mahmud Ibn Muhammad 
ibn Umar al-Zamakhsyari. Beliau lahir pada hari Rabu tanggal 27 Rajab 467 H atau 18 
Maret 1075 M di sebuah kota kecil di Khawarizmi yang bernama Zamakhsyar (sekarang 
menjadi bagian negara Turkistan, Rusia), sebuah kota yang berada di Asia Tengah, lebih 

https://www.britannica.com/place/Turkistan


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(4), 193-201  eISSN: 3024-8140 

196 
 

tepatnya di antara Khurasan dan Laut Aral (Humaira et al., 2016). Imam al-Zamakhsyari 
dibesarkan di negeri yang sarat akan ulama dan cendekiawan. Pola pikir yang 
berkembang di tempat itu didominasi oleh pemikiran Muktazilah.  

Imam al-Zamakhsyari mulai mengenyam pendidikan dengan belajar membaca, 
menulis dan menghafal Al-Qur'an dalam bimbingan orang tuanya. Setelah 
menyelesaikan pendidikan dasar dia meninggalkan desa untuk belajar di distrik Bukhara 
yang dikenal sebagai pusat pendidikan pada masa itu di bawah pemerintahan Dinasti 
Samanid. Tidak lama setelah menyelesaikan studinya, dia kembali ke rumah ketika 
ayahnya dipenjara oleh penguasa dan meninggal dunia. Namun, sekembalinya pula 
beliau bertemu dengan Abu Mudhar al-Nahwi (wafat 580 H), seorang ulama terkemuka 
di Khawarizm. 

Tokoh tersebutlah yang menghantarkan al-Zamakhsyari dapat menguasai bahasa 
dan sastra Arab, logika, filsafat, dan teologi. Selain itu, ia juga mempelajari ilmu hadits di 
kota Baghdad kepada Abu al-Khathtab al-Bathri, Abu Sa'idah al-Syafan dan Abu Manshur 
al-Haris. Pada saat yang sama, ia mengikuti sekolah fikih Hanafi, di bawah bimbingan al-
Damaghani al-Sharif ibn al-Sajar. Kemudian ia mlanjutkan perjalanan ke Mekkah untuk 
mendalami ilmu. Di Mekkah ia menetap cukup lama di dekat Ka'bah (Baitullah) sehingga 
dijuluki jarullah (tetangga Allah). Di Mekkah, ia menghabiskan waktu menguasai Nahwu 
yang ditulis oleh Sibawai (518 H). Perjalanan panjang untuk memuaskan dahaganya akan 
ilmu mengantarkannya sebagai Imam al-Kabir dalam bidang tafsir dan hadits. 

Imam Al-Zamakhsyari melajang selama hidupnya. Ada yang mengatakan bahwa ia 
tidak pernah menikah karena dengan tidak menikah al-Zamakhsyari merasa lebih 
bahagia. Al-Dayyad, sebaliknya, membantah pendapat itu. Menurutnya, Imam al-
Zamakhsyari tidak menikah karena mengalami kesulitan keuangan untuk biaya 
pernikahannya. Beliau memiliki cacat di bagian kaki sehingga tidak dapat mencari nafkah 
dan menghidupi keluarganya. Alasan lainnya ialah kecintaan terhadap ilmu pengetahuan 
dan kesibukannya dalam menuangkan karya-karyanya. Al-Zamakhsyari wafat di desa 
Jurjaniyah pada tahun 537 atau 1144 Masehi. 

Tafsir Al-Kasysyaf, Karya Agung Imam al-Zamakhsyari 

Tafsir Al-Kasysyaf yang ditulis Imam al-Zamakhsyari merupakan kitab yang bernilai 
agung dari segi bayan, balaghah dan aspek-aspek lainnya. Beliau menulis dan 
mengeluarkan karya besar ini sewaktu di Bayt al-Atiq pada 526-528 H. Penulisan kitab ini 
didasari atas rekomendasi rekan-rekan Mu’tazilah yang menamakan diri al-Fi’ah al-
Najiyah al-‘Adiyah.  

Tidak disangka, kitab Tafsir tersebut mendapat apresiasi yang luar biasa dari 
daerah-daerah lain. Kelebihannya adalah metode penyampaian yang ringkas dan 
menarik. Ulama-ulama Mu'tazilah pun tertarik dengan kitab itu dan ingin 
dipresentasikan kepada mereka. Buku Tafsir ini kemudian diberi masukin agar disusun 
secara i'tazili. Bahkan Ibnu Wahhas, penguasa kota Mekkah, menginginkan kitab Tafsir 
tersebut. Banyaknya tanggapan positif terhadap Tafsir al-Zamakhsyari membuat beliau 
termotivasi untuk terus menulis Kitab Tafsir al-Kasysyaf. 

Al-Zamakhsyari juga mengungkapkan aspek kefasihan Al-Quran dengan isti'arah, 
kinayah, majaz dan ekspresi fasih lainnya. Tujuannya untuk melawan para penentang Al-



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(4), 193-201  eISSN: 3024-8140 

197 
 

Qur'an dan melemahkan mereka. Kekayaan ilmu linguistik dan sastranya pula yang 
menjadikan Tafsir al-Kasysyaf sebagai tolok ukur hingga saat ini. 

Corak dan Metode Penafsiran Imam al-Zamakhsyari 

Berdasarkan sumber penafsirannya, sebagian besar penafsiran yang digunakan 
oleh al-Zamakhsyari lebih berorientasi pada rasionalitas (ra’y), meskipun beliau juga 
menggunakan dalil naqli (al-Qur’an dan hadis) pada beberapa penafsirannya sebagai 
dalil penunjang pendapatnya. Para ulama mengategorikan tafsir al-Kasysyaf sebagai 
tafsir bi ar-ra’y karena penafsirannya sangat didominasi oleh pendapat dan kelompok 
yang dianut oleh mufassirnya. 

Metode tafsir bi ar-ra’y juga disebut dengan metode bilmaqul, yakni proses 
pengambilan ilmu Al-Qur’an yang diperoleh melalui akal, memahami susunan 
kerangkanya kemudian merakitnya kembali sesuai dengan kenyataan. Pada metode ini, 
peran akal sangat besar sehingga produk yang dihasilkan didasarkan pada 
kecocokannya dengan akal (Wargadinata, 2007). 

Ketika menafsirkan, beliau terlebih dahulu menulis ayat-ayat al-Qur'an yang akan 
ditafsirkan kemudian memulai penafsirannya dengan dengan mengajukan pemikiran 
rasional yang didukung oleh dalil-dalil riwayat (hadits) atau ayat-ayat al-Qur'an. 
berkaitan dengan sabab an-nuzul suatu ayat atau dalam hal penafsiran ayat. Namun, dia 
tidak terikat oleh riwayat dalam penafsirannya. Dengan kata lain, jika ada riwayat yang 
mendukung, ia menerimanya, dan jika tidak ada riwayat yang mendukung, ia tetap 
melanjutkan penafsirannya (Adz-Dzahabi et al., 2015). 

Kitab Tafsir al-Kasysyaf disusun dengan metode tahlili, dimana ayat-ayat Al-Qur'an 
ditafsirkan satu per satu, ayat demi ayat, surah demi surah sesuai urutan mushaf Usmani. 
Kepiawaian Al-Zamakhsyari dalam bidang linguistik dan balaghah mewarnai model 
penafsiran setiap ayat Al-Qur’an yang memperhatikan keindahan bahasa Al-Qur’an dan 
balaghahnya. Dari segi bahasa, Zamakhsyari menunjukkan keindahan Al-Qur’an dan 
balaghahnya secara menarik jika dilihat dari segi balaghah, ilmu bayan, sastra, nahwu 
dan tasrif. 

Ashabu al-A’raf menurut Imam al-Zamakhsyari 

Tafsir al-Kasysyaf karya imam al-Zamakhsyari sangat dipengaruhi oleh pemikiran 
dan ajaran aliran muktazilah. Karena beliau tumbuh di lingkungan yang didominasi oleh 
pemikiran muktazilah. Adapun lima prinsip dasar pemahaman Mu'tazilah (ushul al-
khamsah) , yaitu: 
1. At-Tauhid (Mengesakan Tuhan) Kaum Mu‟tazilah mengingkari Allah bersifat dengan 

sifat-sifat yang azali dari Ilmu Qudrat, Hayat, dan sebagainya selain Zat-Nya saja, 
bahkan Allah itu bersifat Aliman, Qadiran, Hayyan, Sami’an, Bashiran, dan sebagainya 
adalah dengan Zat-Nya demikian.   

2. Al-Adl (Keadilan). Bagi kaum Mu'tazilah, sangat tidak pantas apabila Tuhan menyiksa 
seseorang karena dosa yang tidak disengaja. Karena termasuk zhalim 
(penganiayaan). Berdasarkan prinsip keadilan ini, Mu'tazilah berkeyakinan bahwa 
Tuhan tidak menciptakan perbuatan manusia, tetapi manusia sendirilah yang 
menciptakan perbuatannya sendiri. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(4), 193-201  eISSN: 3024-8140 

198 
 

3. Al-Wa'du wa al-Wa'id (Janji dan Ancaman). Kaum Mu'tazilah percaya bahwa janji Allah 
kepada orang yang taat akan dibalas dan ancaman siksaan Allah kepada orang yang 
membangkang pasti akan digenapi oleh Allah.  

4. Al-Manzilah baina al-Manzilatain (Tempat di antara dua tempat). Pendapat ini  
pertama kali diungkapkan oleh Washil bin Atha. Menurutnya, orang yang melakukan 
dosa besar tidak disebut mukmin ataupun kafir, melainkan fasik. 

5. Tentang akal. Menurut mereka manusia dengan akalnya dapat mengetahui yang baik 
dan yang buruk, meskipun tidak diperkenankan oleh syara’. Sehingga mereka disebut 
juga sebagai kelompok rasionalis islam. 

Menurut Al-Zamakhsyari, manzilah bainal manzilatain merupakan posisi tengah 
antara posisi mukmin dan kafir yang ditempati oleh mukmin pelaku dosa besar. 
Sebagaimana pandangan seorang tokoh besar Mu’tazilah yang bernama Washil bin 
Atha’ yang sangat berbeda dibanding pandangan umum pada waktu itu. Pendapat 
umum yang terbentuk saat itu adalah Khawarij yang memvonis umat Islam yang 
melakukan dosa besar boleh dibunuh, Murji'ah yang tetap mengakuinya sebagai 
seorang mukmin, dan Ahl al-Hadits yang menganggapnya seorang munafik (fasik).  

Menurut Washil bin Atha’, seorang muslim yang memiliki dosa berat bukanlah 
seorang kafir atau mukmin atau munafik, melainkan fasiq yang berada di antara mukmin 
dan non mukmin (Zakiyah, 2022) dengan konsep al-manzilah bain al-manzilatain. 
Manzilah bain al-manzilatain dalam Al-Qur’an disebut dengan al-A’raf yang artinya 
tempat yang tinggi. Al-A’raf merupakan tempat tinggi yang berada di antara surga dan 
neraka.  

Alasannya, iman adalah sifat yang baik yang ketika ditanamkan pada seseorang 
akan menerima predikat yang baik yaitu mukmin. Tentu saja istilah “mukmin” tidak 
cocok untuk orang fasik karena dosanya yang besar, sebagaimana predikat “kafir” tidak 
cocok untuk orang fasik karena meskipun dia berdosa, dia tetap mengucapkan syahadat 
dan beramal saleh. Karena pendosa besar muslim itu serupa imannya dengan seorang 
mukmin dan menyelisihi dalam perbuatannya dan atau serupa perbuatannya dengan 
orang kafir dan berbeda keyakinannya, dia berada di antara dua posisi; namun bukan 
mukmin ataupun kafir, melainkan antara dua posisi ini dengan predikat “fasik” (al-
manzilah bain al-manzilatain). Pandangan teologis tersebut bersumber dari Abu Hasyim 
Abullah bin Muhammad bin Hanafiah, seorang ulama Murji’ah. 

Konsep Manzilah Bayn al-Manzilatain dalam Tafsir Ibnu Katsir 

Biografi dan Latar Pendidikan Ibnu Katsir 

Ibnu Katsir adalah ahli tafsir dan ahli sejarah yang terkenal. Memiliki nama lengkap  
Abu al-Fida, Imaduddin Ismail ibnu Umar ibnu Katsir al-Quraisyi al-Basrawi ad-Dimasyqi, 
dikenal dengan Ibnu Katsir. Ibnu Katsir juga disebut sebagai ahli fikih, ahli Hadits, ahli 
sejarah dan ahli tafsir. Hafiz Ibnu Hajar mengatakan: Dia ahli hadis dan fikih. 
Karangannya tersebar di seluruh negeri ketika dia masih hidup dan digunakan setelah ia 
wafat (Quthan, 1995). Ibnu Katsir dilahirkan pada 700 H yang bertepatan dengan 1300 
M di daerah timur Basrah yang masuk daerah Damaskus. Ibnu Katsir diasuh oleh 
saudaranya di Damaskus karena ditinggal oleh ayahnya sejak umur 3 tahun. Ia  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(4), 193-201  eISSN: 3024-8140 

199 
 

mengenyam pendidikan pertamanya di Damaskus (Ghafur, 2008), saat pemerintahan 
dinasti Mamluk yang mana penguasa saat itu adalah Sultan an-Nashir Ibn Qalawun. 

Guru pertama yang mengajar Ibnu Katsir adalah seorang ulama madzhab Syafi’I 
yang bernama Burhanuddin al-Fazari (Ghafur, 2008).  Pada masa itu Imam Syafi'i dikenal 
sebagai salah satu ahli teori hukum dan penyintesis terbesar dalam sejarah intelektual 
Islam karena Imam Syafi'i dikaruniai daya ingat dan kecerdasan yang luar biasa. Imam 
Syafi'i mampu mengharmonisasikan metodologi hukum Abu Hanifah dan Malik serta 
menciptakan sintesis hukum yang baru, komprehensif dan orisinal (Khan, 2012).  

Ibnu Katsir tinggal di Damaskus selama bertahun-tahun. Bersama kakaknya, ia 
menjalani kehidupan yang sangat sederhana. Namun, kemampuannya untuk belajar 
sangat kuat. Kecerdasan dan daya hafal menjadi modal terpenting baginya untuk 
mempelajari, memahami, dan mendalami berbagai bidang keilmuan. Misalnya tafsir, 
penanggalan, hadis, fikih dan sejarah. 

Corak dan Metode Penafsiran Ibnu Katsir 

Metode Ibnu Kasir dalam menafsirkan Al-Qur'an dapat digolongkan sebagai 
manhaj tahlili (metode analitik). Manhaj Tahlili adalah metode yang digunakan oleh ahli 
tafsir untuk membahas Alquran ayat demi ayat sesuai urutan yang diatur dalam Alquran 
(Kuswaya, 2009). Dalam menafsirkan, Ibnu Katsir menggunakan metodenya sendiri. Jika 
tidak menemukannya, maka melihat Hadits. Jika tidak ada, maka merujuk pada para 
sahabat. Jika ada sandungan pada langkah ketiga, maka melihat pendapat para tabi’in 
(Ghafur, 2008).  

Tafsir Ibnu Katsir adalah tafsir terkenal yang ditulis oleh ma'tsur atau tafsir bi al-
riwayah. Metode bi ar-riwayah juga dikenal dengan metode bilmanqul (non-rasio), yaitu 
proses pengambilan ilmu Al-Qur’an dengan tidak menggunakan akal, kegiatan akal di 
sini yaitu mencocokkan sumber-sumber riwayat dari Al-Qur’an dan hadits, mengiaskan 
dengan hal-hal lain dan menarik kesimpulan dari kias tersebut (Wargadinata, 2007). 

Tafsir ibnu Katsir tergolong tafsir bi ar-riwayah karena beliau selalu mempertim-
.bangkan sejarah para ahli tafsir salafi. Dia meriwayatkan Hadis dan Atsar dengan 
disandarkan kepada yang mengatakannya, tetapi dia juga berbicara tentang validitas 
Hadis dan Atsar dan menolak Hadis yang tidak shahih. Oleh karena itu, tafsir ini 
tergolong tafsir ma'tsur yang baik.  

Mengenai cara Ibnu Katsir dalam menafsirkan Al-Qur'an; pertama menyebutkan 
satu ayat dan kemudian menafsirkannya dengan redaksi yang sederhana dan ringan dan 
menambahkan dalil-dalil dari ayat-ayat lain, kemudian membandingkan ayat-ayat 
tersebut hingga jelas arti dan maknanya. Artinya, apa yang dianggap global di satu 
tempat mungkin dirinci di tempat lain. Jika mengalami kesulitan, maka menafsirkan 
dengan sunnah atau hadits marfu’, yang berhubungan dengan ayat tersebut dan 
menjelaskan segala sesuatu yang diperlukan. Keduanya diberikutkan kepada ucapan 
para Sahabat dan Tabi’in. Setelah itu kepada ulama salaf (Quthan, 1995). 

Ashabu al-A’raf menurut Ibnu Katsir 

Ibnu Katsir menjelaskan dalam Tafsirnya bahwa ada dinding pembatas antara 
surga dan neraka yang menghalangi penghuni neraka untuk masuk surga yang disebut 
A’raf. Penghuni A’raf (Ashabul A’raf) ialah orang-orang yang dosa dan pahalanya 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(4), 193-201  eISSN: 3024-8140 

200 
 

seimbang. Kebaikan mereka tidak mengantarkan ke neraka, dan keburukan mereka 
tidak mengantarkan mereka ke surga. Adapun karakteristik Ashabul A’raf dalam Q.S. Al-
A’raf ayat 46-49 menurut Ibnu Katsir yaitu: 
1. Dapat mengenali penduduk surga dan neraka melalui tanda-tanda pada mereka. 
2. Dapat berdialog dan memberi salam kepada penduduk surga. 
3. Berkeinginan besar untuk masuk ke dalam surga. 
4. Selalu bermunajat kepada Allah agar tidak ditempatkan bersama orang-orang yang 

dzalim. 
5. Cemas dan takut jika ditempatkan di neraka. 
6. Merupakan orang-orang terakhir yang masuk surga.

Kesimpulan 

Dari pemaparan di atas, maka bisa diambil kesimpulan sebagai berikut. 

1. Penafsiran yang dilakukan Imam Al-Zamakhsyari lebih berorientasi pada rasionalitas 
(ar-ra’y) sehingga dikategorikan sebagai tafsir bi ar-ra’y. Karena lebih didominasi 
oleh pemahaman dan kelompok yang dianutnya yang cenderung rasional 
(kelompok mu’tazilah). Sedangkan penafsiran yang dilakukan oleh Ibnu Katsir 
tergolong tafsir bi ar-riwayah. Karena penulis selalu mempertimbangkan sejarah ahli 
tafsir salafi. Beliau meriwayatkan Hadis dan Atsar dengan disandarkan kepada yang 
mengatakannya, beliau juga mempertimbangkan validitas Hadits dan Atsar serta 
menolak Hadis yang tidak shahih.  

2. Metode yang digunakan oleh Imam al-Zamakhsyari maupun Ibnu Katsir sama-sama 
manhaj tahlili (metode analitik). Metode Tahlili adalah pendekatan yang digunakan 
oleh mufasir untuk membahas Alquran ayat demi ayat sesuai urutan yang diatur 
dalam al-Quran (Kuswaya, 2009) 

3. Tafsir mengenai Ashabul A’raf menurut Imam al-Zamakhsyari adalah orang-orang 
mukmin tapi melakukan dosa besar, sehingga ia tidak masuk surga lantaran dosa 
besarnya dan tidak masuk neraka sebab aqidahnya. Pendapat ini dipengaruhi oleh 
ajaran Muktazilah yang dianut oleh Imam al-Zamakhsyari yang dikenal dengan 
manzilah bainal manzilatain. Sedangkan menurut Ibnu Katsir, Ashabul A’raf ialah 
orang mukmin yang seimbang amal baik dan buruknya. 

4. Menurut Al-Zamakhsyari, al-A’raf adalah tempat ketiga selain surga dan neraka yang 
diperuntukkan bagi orang mukmin yang melakukan dosa besar. Sedangkan 
menurut Ibnu Katsir, al-A’raf merupakan tempat menunggu bagi orang-orang yang 
seimbang amal baik dan buruknya sampai Allah menentukan keputusan-Nya dan 
memasukkan mereka ke surga. 

Daftar Pustaka 

Adz-Dzahabi, M. H., Husein, M., & Ilyas, H. (2015). Penyimpangan-penyimpangan dalam 

Penafsiran Al-Qur’an. Raja Grafindo Persada. 

Eliade, M. (1995). The Encyclopedia of Religion (C. Adam, Ed.). Macmillan. 

Ghafur, S. (2008). Profil para Mufasir Al-Qur’an (A. Salamullah, Ed.). Pustaka Insani 

Madani. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2023, 1(2), XX-XX   eISSN: 3024-8140 

201 
 

Humaira, D., Nisa, K., & Al-Qur’an Dan Tafsir, I. (2016). Unsur I’tizali Dalam Tafsir Al-

Kasysyaf (Kajian Kritis Metodologi Al-Zamakhsyari). In Annas Rolli Muchlisin 

Maghza (Vol. 1, Issue 1). 

Khan, M. (2012). 100 Muslim Paling Berpengaruh Sepanjang Sejarah. Buku Noura. 

Kuswaya, A. (2009). Metode Tafsir Alternatif: Kritik Hassan Hanafi terhadap Metode 

Tafsir Klasik. Mitra Cendekia. 

Mustaqim, A., & Qudsy, S. (2008). Pergeseran Epistemologi Tafsir. Pustaka Pelajar. 

Quthan, M. (1995). Pembahasan Ilmu Al-Qur’an. Rineka Cipta. 

Sholehudin, M. (2020). Kontekstualisasi Konsep Keluarga Sakinah: Pergulatan Pemikiran 

Hukum Keluarga dalam Tafsir Salaf. Hukum & Syari’ah, 12(2). 

Tafsirquran.id. (2021, March 18). Siapakah Ashab Al-A’raf itu? Tafsir Surah Al-A’raf 

Ayat 46-49. 

Wargadinata, W. (2007). Perkembangan Pemikiran Zaman Abbasiah sebagai Akar Tafsir 

ilmy Abad Modern. 9. 

Zakiyah, E. (2022). Teosofi (Modul Pembelajaran tentang Mengenal Tuhan). 

 

 

 


