
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)  eISSN: 3024-8140 

Volume 2, Issue 6, 2024 pp. 992-1001      http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Internalisasi nilai-nilai Islam dalam budaya wayang kulit 
di Indonesia 

Ilfina Alifah 
Program Studi Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: alifahilfina@gmail.com 
 
 

A B S T R A K 

Indonesia memiliki begitu banyak warisan budaya, salah satunya yaitu 
wayang kulit. Wayang kulit merupakan salah satu warisan budaya yang 
mengandung banyak nilai didalamnya, salah satunya nilai keagamaan. Di 
dalam wayang, terdapat proses internalisasi nilai-nilai Islam yang telah 
terjadi sejak lama. Artikel ini dibuat dengan tujuan untuk menganalisis 
bagaimana nilai-nilai Islam telah diinternalisasi dalam budaya wayang 
kulit di Indonesia. Penelitian yang dilakukan dalam penulisan artikel  ini 
menggunakan pendekatan historis sebagai metode dalam 

pengumpulan data. Kemudian data yang diperoleh dianalisis melalui pendekatan kualitatif untuk 
diidentifikasi dengan tujuan untuk nilai keIslaman apa saja yang terealisasikan dalam cerita-cerita wayang 
kulit. Dalam keberhasilan proses penyebaran agama Islam di pulau Jawa terdapat peran dan andil walisongo 
yang cukup besar didalamnya. Teradapat salah satu dari sembilan Walisongo yang terkenal dikarenakan 
memiliki ciri khas dakwahnya yang unik. Beliau ialah Sunan Kalijaga. Sunan Kalijaga dalam dakwahnya 
menggunakan akulturasi budaya dengan memadukan antara budaya Islam dengan budaya lokal setempat, 
tanpa menghilangkan nilai nilai budaya yang telah ada,yaitu salah satunya dengan memakai media wayang 
untuk menyampaikan dakwahnya. Hal inilah yang kemudian menjadi salah satu kunci penting kesuksesan 
dakwah beliau dalam menyebarkan ajaran Islam di Jawa terutama di daerah Demak, Jawa Tengah  

A B S T R A C T 

Shadow puppet is one of Indonesia's cultural heritages that has rich and complex religious values. In it, 
there is a process of internalization of Islamic values that has occurred for a long time. This research aims 
to analyze how Islamic values have been internalized in shadow puppet culture in Indonesia. The research 
method used in this study is library research with a historical approach as a method of data collection 
using primary and secondary sources. The data obtained is then analyzed through a qualitative approach 
to identify Islamic values internalized in shadow puppet stories. The success of the process of spreading 
Islam on the island of Java cannot be separated from the role of Walisongo who have a big role and share 
in it. There is one of the nine Walisongo who is famous for having a unique characteristic of preaching. He 
is Sunan Kalijaga. Sunan Kalijaga in his preaching used cultural acculturation by combining Islamic culture 
with local culture, without eliminating existing cultural values, one of which was by using puppet media 
to convey his preaching. This later became one of the important keys to his success in spreading Islam in 
Java, especially in Demak, Central Java. 
 

Pendahuluan  

Budaya adalah cara orang berbagi kepercayaan, ide, dan tradisi penting satu sama 
lain, sehingga setiap orang dapat memahami dan mempertahankannya. Ini seperti 
bahasa khusus yang membantu kita mewariskan hal-hal penting kepada generasi 
berikutnya. Budaya seperti hal-hal yang dilakukan dan diyakini orang dalam suatu 

Kata Kunci: 
internalisasi; nilai-nilai Islam, 
wayang kulit 
 
Keywords: 
internalization; Islamic 
values; shadow puppets 
 
 
 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:alifahilfina@gmail.com


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 992-1001   eISSN: 3024-8140 

993 
 

kelompok. Ini bisa menjadi kebiasaan yang sulit diubah. Orang memiliki simbol atau 
makna tertentu yang sejalan dengan tindakan dan peristiwa yang terjadi dalam hidup 
mereka karena apa yang terjadi di masyarakat mereka. 

Indonesia memiliki jenis seni khusus yang disebut Wayang kulit, yang bercerita 
menggunakan boneka yang terbuat dari kulit. Kesenian ini sangat disukai masyarakat 
karena mengandung pesan penting dan mengajarkan nilai-nilai kebaikan. Kesenian 
merupakan bagian dari kebudayaan Indonesia yang sudah lama dan berubah seiring 
perubahan dunia. Ini membantu orang berkomunikasi dan berbagi ide. 

Wayang kulit merupakan jenis kesenian tradisional Indonesia yang sangat penting 
sejak dulu, khususnya di Jawa. Ini seperti sebuah kisah yang telah diturunkan pada untuk 
waktu sangat lama dan telah berubah dari waktu ke waktu untuk memasukkan pelajaran 
dari Islam. Ketika orang memainkan wayang, mereka juga menggunakan musik yang 
disebut gamelan dan gending. 

Budaya wayang kulit di Indonesia telah menginternalisasi nilai-nilai Islam melalui 
beberapa cara. Dalam segi cerita, banyak cerita dalam wayang kulit yang mengambil 
tema-tema Islami, seperti kisahkisah yang terdapat pada Al-Qur'an dan Hadis. Misalnya, 
kisah Ramayana dalam wayang kulit sering diselaraskan dengan nilai-nilai Islam, seperti 
ketekunan, keberanian, dan keadilan. Selain itu, tokoh-tokoh pewayangan sering 
digambarkan sebagai contoh yang baik dalam menjalankan ajaran Islam, seperti 
kesabaran dan kejujuran. Dalam segi visual, wayang kulit juga mencerminkan pengaruh 
Islam melalui kostum dan atribut yang digunakan oleh tokoh-tokoh pewayangan. 
Misalnya, tokoh-tokoh dengan kostum yang mencerminkan adat dan budaya Islam, 
seperti sarung dan peci, serta penggunaan simbol-simbol Islami seperti kaligrafi dan 
lambang-lambang agama. 

Internalisasi nilai-nilai Islam dalam budaya wayang kulit juga terlihat dalam aspek 
pentas dan persembahan. Para dalang (pemain wayang) sering menggabungkan ayat-
ayat Al-Qur'an serta doa-doa yang terdapat di pertunjukan wayang kulit sebagai bentuk 
penghormatan terhadap agama. Budaya wayang kulit di Indonesia telah mengalami 
internalisasi nilai-nilai Islam yang kuat. Melalui cerita-cerita, visual, dan persembahan 
yang dikaitkan dengan agama Islam, budaya wayang kulit menjadi sarana yang efektif 
untuk menyebarkan dan memperkuat nilai-nilai keagamaan dalam masyarakat 
Indonesia. 

Terdapatnya wayang pada kehidupan bermasyarakat sehingga dapat memperoleh 
peran yang sangat krusial dan bermanfaat bagi kehidupan bermasyarakat sebagai 
pemanis pertunjukan juga sebagai sarana dalam menyampaikan pesan-pesan juga 
moral-moral. Wayang juga merupakan pencerminan karakter,tingkah laku dan 
kehidupan manusia. Menurut Sejarah, Dahulu kala, masyarakat di Jawa mempelajari 
Islam dari sembilan orang istimewa yang disebut "wali sanga", dan salah satunya 
bernama Sunan Kalijaga. Sunan Kalijaga sangat pandai mengajarkan Islam dengan cara 
yang menghormati adat dan tradisi setempat. Dia bahkan menggunakan seni untuk 
membantu menjelaskan beberapa ajaran. Orang-orang di Jawa sangat menyukai cara 
belajar Islam seperti ini. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 992-1001   eISSN: 3024-8140 

994 
 

Ketika orang menonton pertunjukan wayang, mereka tidak melihat wayang, tapi 
melihat masalah yang terkandung dalam permainan wayang. Misalnya, ketika orang 
melihat cermin rias, mereka tidak melihat ketebalan cermin rias, tetapi yang terkait di 
kaca. Orang-orang menatap bayangbayang mereka di cermin rias. Jadi ketika orang 
melihat wayang, mereka melihat cerminan (permainan) dirinya sendiri, bukan 
wayangnya. 

Pertunjukan wayang didalamnya terkandung banyak nilai nilai kehidupan, hal itu 
ditunjukkan dalam setiap akhir cerita biasanya tokoh utama sang pelaku kebaikan  akan 
menang dan mengalahkan kejahatan. Dilihat dari hal tersebut  mengajarkan bahwa 
perbuatan baik menang dan perbuatan buruk selalu menerima kekalahan. Wayang 
dianggap sebagai simbol kehidupan dan simbol bahasa yang hidup, bersifat spiritual 
daripada lahiriyah. 

Peranan wayang pada zaman dahulu ialah sebagai wahana pemujaan dan 
mediator pemujaan kepada Tuhan. Meskipun Islam tidak memperbolehkan beribadah 
kepada Tuhan dengan cara atau media apa pun dan sehingga hal tersebut menjadi syirik 
kepada Allah, Wayang telah mengalami perubahan fungsi dari waktu ke waktu 
dibandingkan dengan masa lalu dan menjadi lebih mudah beradaptasi dengan 
perkembangan zaman (Masykur & Soleh, 2023). 

Pembahasan  

Wayang Kulit Sebagai Media Penyebaran Islam 

Setelah Islam masuk ke Indonesia, Islam mulai menyebar ke berbagai daerah 
diIndonesia salah satunya di Jawa. Proses Islamisasi tak terlepas dari peran walisangga. 
Walisongo merupakan gabungan dari dua kata yaitu “wali” yang memiliki arti orang 
yang dekat Allah SWT, “songo” merupakan istilah jawa memiliki arti sembilan. Jadi dapat 
diambil pengertian bahwasannya walisongo meupakan sembilan orang wali yang 
dianggap dekat dengan Allah SWT. Walisongo mulai menyebarkan ajaran Islam di pulau 
Jawa sekitar abad ke-14 beliau menyebarkan Islam dibeberapa daerah di pulau Jawa 
meliputi di daerah Jawa Timur meliputi Surabaya, Tuban, Gresik, kemudan didaerah 
Jawa tengah meliputi Muria, Kudus, Demak, selanjutnya di Jawa Barat terdapat didaerah 
Cirebon. 

Dakwah yang dilakukan walisanga dalam menebarkan agama Islam pada pulau 
Jawa pastinya tidaklah mudah dan dipenuhi tantangan dan rintangan. Hal tersebut 
dilatar belakangi karena sebelum datangnya Islam ke Indonesia, Hindhu Budha lebih 
datang jauh hari sebelum Islam dan telah mengakar dalam kehidupan masyarakat. Selain 
itu juga terdapat kerajaan Hindhu Budha yang memiliki pengaruh dan kekuasaan yang 
besar pada masa itu. Oleh karenanya, hal tersebut membuat tantangan tersendiri bagi 
walisongo untuk dapat menyampaikan dakwah ajaran agama Islam. 

Raden Mas Said atau Sunan kalijaga merupakan anggota dari walisongoo yang 
menyebarkan ajaran agama Islam di daerah Demak Jawa Tengah. Beliau memiliki nama 
asli Raden Syahid. Sunan Kalijaga merupakan putra dari Tumenggung Wilatikta atau 
yang dikenal juga dengan nama raden Sahur yaitu seorang adipati Tuban.  Sunan Kalijaga 
lahir pada sekitar tahun 1430 an, tidak diketahui secara pasti tempat dan tahun dimana 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 992-1001   eISSN: 3024-8140 

995 
 

beliau lahir. Sunan Kalijaga pada saat masih muda menikah dengan putri Sunan Ampel. 
Selain itu, beliau mulai menyebarkan ajaran Islam setelah berguru kepada dua yaitu 
Sunan Gunungdjati dan Bonang. Sunan Kalijaga wafat diusia 131 tahun pada tahun 1586. 

Sunan Kalijaga dikenal sebagai sosok yang berhati besar dan juga disenangi oleh 
semua kalangan dikarenakan  pembawaannya yang bisa menempatkan diri disetiap 
situsai dan kondisi. Sunan Kalijaga juga mudah dikenali karena memiliki penampilan dan 
metode dakwah yang memiliki perbedan mencolok diantara sunan walisongo lainnya. 
Sunan Kalijaga senang memakai pakaian berwarna hitam dan juga mengenakan 
blangkon jawa. Metode dakwah yang digunakan beliau juga berbeda dengan para sunan 
lainnya. Sunan Kalijaga menggunakan tradisi dan nilai nilai budaya Jawa dengan nilai nilai 
Islam didalamnya. 

Cara berdakwah yang dilakukan Sunan Kalijaga dinilai paling toleran terhadap adat 
setempat. Artinya, Sunan Kalijaga memasukkan Islam ke  keseniannya dan disukai oleh 
masyarakat Jawa saat itu. Sunan Kalijaga mampu menggunakan budaya Jawa sebagai 
alat dakwah, seperti menggunakan wayang sebagai media dakwahnya. 

Akan tetapi,Sunan Kalijaga melakukan beberapa perubahan dalam bentuk tokoh 
wayang. Karakter wayang tidak lagi merepesentasikan bentuk atau wujud 
manusia,melainkan diganti dengan wujud raksasa. Hal ini dikarenakan pada awal Sunan 
Kalijaga akan mengadakan pertunjukan wayang  pada acara peresmian Masjid Demak 
yang baru dibangun, gagasan beliau mendapat pertentangan dari Sunan Giri 
dikarenakan bentuk wayang yang menyerupai manusia. Dimana hal ini bertentangan 
dengan nilai Islam yang melarang sesuatu yang menyerupai manusia untuk dilukis atau 
digambar. 

Setelah perubahan tersebut dilakukan akhirnya pertunjukan wayang tidak lagi 
mendapat pertentangan dan  menjadi masalah dikarenakan semua wali telah  setuju 
untuk menggunakan pertunjukan wayang sebagai media dalam berdakwah. 

Wayang Sebagai Media Dakwah Sunan Kalijaga 

Dakwah merupakan proses menyampaikan ajakan atau seruan kepada orang lain 
dengan tujuan supaya mereka mau memeluk ajaran agama yang diserukan. Dalam 
menyampaikan dakwah pemilihan media dakwah merupakan aspek atau hal penting 
yang harus diperhatiakn, karena keberadaan media dakwah menjadi salah satu aspek 
penting dalam perjalanan dakwah.  

Dikarenakan pada saat Islam masuk ke Indonesia, ajaran Hindhu Budha telah 
terlebih dahulu masuk dan menjadi agama hampir semua masyarakat. Oleh karena itu, 
tidak mudah untuk bisa mengajak masyarakat memeluk agama Islam secara langsung 
atau dalam jangka waktu yang dekat. Karena dapat dipastikan para pemeluk agama 
Hindhu Budha tidak akan mau mengubah keyakinan yang telah mereka anut dari lama 
secara langsung. Dari hal inilah sunan Kalijaga memikirkan cara atau metode dakwah 
yang akan digunakan tanpa harus ada unsur pemaksaan hingga menyebabkan 
pertumpahan darah maupun menimbulkan perlawanan. 

Selain itu melihat kondisi masyarakat di pulau Jawa pada saat itu yang masih begitu 
kental akan nilai nilai budaya dan tradisi nenek moyang. Akhirnya membuat sunan 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 992-1001   eISSN: 3024-8140 

996 
 

Kalijaga berpikir dan menemukan metode dakwah yang berbeda dan dapat dibilang 
ampuh daripada metode yang digunakan oleh para sunan selama ini. Metode tersebut 
ialah berdakwah menggunakan atau berdasarkan kebudayaan masyrakat sekitar 
dengan memasukkan nilai nilai ajaran Islam didalamnya. Salah satunya yaitu dengan 
menggunakan media wayang sebagai sarana dakwah sunan Kalijaga. 

Penggunaan wayang sebagai media dakwah sunan kalijaga merupakan bentuk 
akulturasi budaya. Akulturasi sendiri memiliki pengertian yaitu sebuah proses 
percampuran antara dua budaya atau lebih yang terjadi dalam kehidupan masyarakat 
yang nantinya akan menghasilkan suatu kebudayaan baru tanpa menghilangkan unsur 
kebudayaan yang lama. 

Alasan dilakukannya akulturasi budaya antara hindu budha dengan Islam dalam 
penggunaan media dakwah sunan kalijaga  yaitu karena adanya kebutuhan dan 
kepentingan yang ingin dicapai yaitu untuk mengajak masyarakat memeluk agama. 
Adapun latar belakang atau alasan pemilihan wayang sebagai salah satu media dalam 
dakwah sunan kalijaga yaitu wayang merupakan salah satu warisan budaya yang telah 
ada dan dikenal oleh masyarakat Jawa sekitar kurang lebih sekitar satu abad yang lalu. 

Wayang merupakan gabungan dari dua kata yang berasal dari bahasa Jawa kuno 
"wod" dan "yang" yang berarti gerakan yang berulang ulang dan tidak menetap yang  
memiliki makna gerakan yang berulang ulang dan tidak tetap.  Dari pengertian tersebut 
dapat disimpulkan bahwasanya wayang merupakan bayangan yang selalu bergerak 
secara berulang ulang dan selalu berpindah pindah tempat. 

Wayang Kulit menggunakan kesenian dan kebudayaan yang sudah ada di Jawa 
untuk dijadikan media dakwah mereka, Semua karya seni dan cerita menggabungkan 
pesan-pesan Hindu dan Budha serta dikemas dengan makna dan pesan Islami. Dengan 
media inilah Islam mendapat antusias dan perhatian yang begitu tinggi dari masyarakat 
sehingga penyebaran Islam berjalan dengan waktu yang relatif cepat. 

Pada saat itu wayang hampir tersebar di seluruh wilayah Indonesia salah satunya 
di daerah Jawa dan keberadaan wayang   begitu populer dikalangan masyarakat karena 
terdapat banyak nilai nilai didalamnya meliputi nilai filosofis, historis, dan simbolis. Oleh 
karenanya banyak sekali diadakan  pertunjukan wayang pada masa itu karena mendapat 
antusias yang begitu tinggi dari masyarakat. Berdasarkan alasan inilah sunan kalijaga 
menggunakan media wayang untuk berdakwah karena wayang begitu diminati dan 
mendapat antusias yang besar dari masyarakat. 

Akan tetapi setelah masuknya Islam dan terjadinya akulturasi maka terdapat 
perubahan dalam kesenian wayang diantaranya yaitu adanya perubahan bentuk dan 
juga cerita yang dibawakan dalam pertunjukan wayang ,yang pastinya didalamnya 
terdapat nilai nilai keIslaman yang ingin disampaikan. 

Analisis Nilai-Nilai Islam dalam Kesenian Wayang Kulit 

Peran yang  ditampilkan dalam pertunjukan cerita wayang mengandung dan 
merepresentasikan nilai nilai keisalaman dan suri tauladan didalamnya. Salah satunya 
yaitu merepresentasikan nilai-nilai Islam yang mengarah kepada penguatan iman atau 
nilai nilai ketauhidan (Ulluhiyah, Rububiyyah, dan Ubudiyyah).  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 992-1001   eISSN: 3024-8140 

997 
 

Tauhid Uluhiyah 

Tauhid Uluhiyah merupakan salah satu konsep penting dalam agama Islam yang 
memberi pelajaran jika Allah SWT lah satu satu nya yang berhak untuk menjadi 
sesembahan sebagai makhluknya dan tidak ada sesuatu pun yang setara atau bersekutu 
dengan-Nya. Dalam Tauhid Uluhiyah, manusia diberitahu jika Allah SWT tiada yang lain 
yang menjadi tempat meminta pertolongan. Sebagai seorang muslim yang taat, 
keyakinan ini mengajarkan bahwa kekuatan dan usaha manusia tidak ada artinya tanpa 
pertolongan Allah SWT. 

Dalam praktiknya, manusia diminta untuk berdoa kepada Allah SWT, Tuhan 
semesta alam yang menentukan hidup dan mati setiap individu. Dalam pandangan 
Islam, manusia diketahui sebagai makhluk yang lemah dan bergantung sepenuhnya 
pada Allah SWT. Oleh karenanya, manusia diharuskan untuk senantiasa berdoa dan 
memberikan kehidupan dan kematiannya kepada Allah. 

Salah satu contoh pendidikan tentang Tauhid Uluhiyah dapat ditemukan dalam 
lakon Wayang Serat Dewa Ruci. Pada saat yang menegangkan ketika Werkudara 
ditinggalkan oleh Pandawa, tokoh Kresna memberikan nasihat yang menggambarkan 
pentingnya pengabdian kepada Tuhan. Kresna mengatakan, "Wong anedya puruhita, 
ujar becik upama den lampahi, santosa ing bathara gung, ingkang nedya bencana, 
mboten wande manggih wewales ing pungkur, matur prabu Yudistira, mula kula Jeng 
kaka ji." maknanya, seseorang yang mempunyai keinginan untuk berbakti harus 
mengikuti ucapanucapa yang elok, yaitu mengabdikan diri terhadap Tuhan yang Maha 
Esa, yang memberikan kepedihan dan karma kepada mereka yang mana mereka 
melakukan keburukan dan memberikan balasan yang setimpal. 

Dalam potongan cerita tersebut, terlihat bahwa Kresna memanjatkan doa 
terhadap Tuhan untuk meminta keselamatan Werkudara dan memohon ganjaran yang 
adil atas perbuatan yang dilakukan oleh Kurawa. Hal ini menggambarkan keyakinan 
dalam Tauhid Uluhiyah, di mana manusia diberitahu jika hanya Allah SWT yang 
mempunyai wewenang untuk memutuskan nasib dan memberikan balasan atas 
tindakan seseorang. Dengan memahami dan menerapkan konsep Tauhid Uluhiyah, 
umat Muslim diajarkan untuk bergantung sepenuhnya kepada Allah SWT dalam segala 
aspek kehidupan. Dengan memohon pertolongan-Nya, menjalankan ibadah yang tulus, 
dan menyerahkan diri kepada-Nya, manusia dapat mencapai kebahagiaan dan 
ketenangan hidup serta mendapatkan balasan yang adil dari-Nya. 

Tauhid Rububiyah 

Tauhid Rububiyyah adalah salah satu konsep penting dalam ajaran Islam yang 
menekankan hanya Allah satu-satunya dalam penciptaan dan pengaturan alam semesta. 
Konsep ini menjelaskan bahwa Allah adalah Pencipta yang Maha agung yang mengubah 
ketiadaan menjadi keberadaan. Allah menciptakan segala sesuatu yang ada di alam 
semesta, mulai dari objek yang besar contohnya sang surya, bumi yang kita pijaki, bulan 
yang bersinar dimalam hari, bintang yang bersinar di malam hari, galaksi, planet, hingga 
objek yang terkecill sekalipun. Semuanya adalah hasil ciptaan-Nya. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 992-1001   eISSN: 3024-8140 

998 
 

Dalam Tauhid Rububiyyah, manusia diajarkan untuk mengakui dan menghormati 
kekuasaan Allah sebagai Pencipta. Semua fenomena alam yang kita saksikan, termasuk 
keindahan dan kompleksitasnya. Segala sesuatu di alam semesta merupakan bukti nyata 
bahwasannya Allah memiliki sifat maha berkuasa dan berkuasa. Melalui alam semesta 
dan seluruh isinya manusia diberitahu bahwasannya semua hal tersebut diciptakan 
karena setipa segala sesuatu yang diciptakan  memiliki tujuan tertentu dan semuanya 
merupakan ciptaan Allah, satu satunya yang sempurna.  

Allah SWT sebagai Pencipta yang Maha agung juga mengatur dan memelihara 
alam semesta. Dia mengendalikan pergerakan planet, menjaga keseimbangan 
ekosistem, mengatur musim, dan memelihara kehidupan di dunia ini. Segala aspek 
kehidupan dan fenomena alam yang kita saksikan adalah hasil dari kekuasaan dan 
kebijaksanaan-Nya. Hal ini menunjukkan bahwa segalanya di alam semesta ini berpunya 
dalam kontrol dan kekuasaanya Allah. 

Konsep Tauhid Rububiyyah mengajarkan manusia untuk memiliki pengertian yang 
mendalam tentang kekuassannya serta kebesarannya Allah dalam penciptaan serta 
mengatur dunia semesta ini. Hal ini mengingatkan kita bahwa sebagai makhluk yang 
lemah, kita harus mengakui ketergantungan kita pada Allah dan menghormati-Nya 
sebagai Pencipta yang Mahaagung. 

Dengan memahami dan menerapkan konsep Tauhid Rububiyyah, kita dapat 
mengembangkan rasa syukur dan keterikatan yang lebih dalam terhadap Allah sebagai 
Pencipta. Kita dapat memandang alam semesta ini sebagai tanda-tanda kebesaran-Nya 
dan merenungkan keindahan serta kompleksitasnya sebagai bukti kasih sayang dan 
perhatian-Nya kepada kita sebagai makhluk-Nya. Konsep ini juga mengingatkan kita 
untuk selalu mengandalkan Allah dalam setiap aspek kehidupan kita, karena Dia adalah 
Pencipta yang Mahaagung yang memiliki kekuasaan mutlak atas segala sesuatu yang 
ada di dunia ini. 

Tauhid Ubudiyah 

Tauhid Uluhiyah adalah konsep yang menekankan pentingnya penghambaan dan 
ketaatan manusia kepada Allah SWT. Dalam Tauhid Ubudiyyah, manusia diingatkan 
bahwa Allah merupakan Pencipta dan pemelihara alam semesta, serta memiliki hak 
mutlak untuk dihamba dan disembah. Pengakuan terhadap Tauhid Ubudiyyah berarti 
kita mengakui Allah sebagai Tuhan yang berhak atas segala bentuk ibadah dan ketaatan. 
Ini mencakup melaksanakan perintah-Nya dengan ikhlas dan sungguh-sungguh, serta 
menjauhi segala larangan yang Dia tetapkan. 

Penting untuk memahami bahwa Tauhid Ubudiyyah tidak terlepas dari Tauhid 
Uluhiyyah dan Tauhid Rububiyyah. Tauhid Uluhiyyah menjelaskan bahwa hanya Allah 
yang berhak disembah dan tidak ada yang setara dengan-Nya. Sementara Tauhid 
Rububiyyah menekankan bahwa Allah adalah Pencipta dan pengatur alam semesta. 
Dengan memahami kedua konsep ini, manusia memahami bahwa ketaatan kepada Allah 
sebagai bentuk penghambaan adalah kewajiban yang melekat pada eksistensi kita 
sebagai makhluk-Nya. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 992-1001   eISSN: 3024-8140 

999 
 

Ketaatan kepada Allah meliputi pelaksanaan perintah-Nya yang terkandung dalam 
syariat Islam. Ini mencakup menjalankan ibadah seperti shalat, puasa, zakat, dan haji 
dengan tulus dan ikhlas. Selain itu, ketaatan juga mencakup menjauhi segala larangan-
Nya, seperti menghindari perbuatan dosa dan menjaga etika serta moralitas dalam 
kehidupan sehari-hari. Dalam konteks Tauhid Ubudiyyah, manusia disadarkan akan 
tanggung jawabnya untuk menjalankan tugas dan peran yang telah ditetapkan oleh 
Allah. Kita sebagai hamba Allah harus selalu mengutamakan-Nya dalam segala aspek 
kehidupan kita. Setiap tindakan dan perbuatan yang kita lakukan haruslah sejalan 
dengan ajaran-Nya dan bertujuan untuk mendapatkan ridha-Nya. 

Dalam melaksanakan Tauhid Ubudiyyah, manusia diberikan kebebasan berpikir 
dan bertindak, tetapi harus selalu berada dalam batasan yang ditentukan oleh syariat 
Islam. Ketaatan kepada Allah bukanlah bentuk pengekangan, melainkan merupakan 
jalan untuk mencapai kebahagiaan dan kesuksesan sejati. Dengan memahami dan 
mengamalkan Tauhid Ubudiyyah, manusia dapat memperoleh kedamaian dan 
keberkahan dalam hidup ini. Kita menyadari bahwa Allah adalah Pemilik segalanya, dan 
dengan menghamba kepada-Nya, kita mengakui ketergantungan kita yang mutlak pada-
Nya. Melalui penghambaan yang ikhlas dan tulus, kita memperoleh ketenangan batin 
dan berusaha untuk menjalani hidup yang penuh berkah dan mendapatkan kebahagiaan 
abadi di akhirat. 

Dalam setiap pementasan wayang selalu mengandung ajakan untuk “amar ma’ruf 
nahi munkar” yaitu ajakan untuk berbuat baik dan menghindari kejahatan atau dalam 
pewayangan disebut dengan  istilah “memayu hayuning bebrayan agung” Dalam 
pementasan Wayang Kulit, salah satunya pementasan wayang kulit Punakawan. Setiap 
tokoh didalam ceritanya menampilkan nilai nilai pendidikan Islam didalamnya.  Berikut 
penjelasan mengenai tokoh dalam wayang Punakawan dan representasi nilai 
keisalaman didalamnya Setiap tokoh menunjukkan ciri-ciri berikut dalam nilai pendidikan 
Islam: 

a. Wayang Semar merupakan salah satu tokoh dalam seni pertunjukan wayang yang 
memiliki makna dan simbolik tertentu. Nama “Semar" berasal dari kata "ismaya" 
yang artinya asmaku, yang  bermakna  kemantapan dan keteguhan para pendidik 
Islam. Dalam konteks ini, Semar merepresentasikan seorang guru yang 
mengajarkan pendidikan agama Islam, beliau juga seorang yang  dihormati oleh 
masyarakat karena memiliki akhlak yang mulia dan perilaku yang patut ditiru. Dalam 
pertunjukan wayang kulit, watak Semar ditampilkan dengan sifat-sifat yang 
menggambarkan kepribadian yang luhur. Salah satu sifat yang ditonjolkan adalah 
kesabaran. Semar mengajarkan pentingnya kesabaran dalam menghadapi cobaan 
dan ujian hidup. Selain itu, Semar juga melambangkan kasih sayang, kejujuran, 
kebaikan, dan menghindari sikap yang tidak sopan. Dalam setiap adegianya, Semar 
menunjukkan perilaku yang santun dan bermartabat. 

b. Wayang Nala Gerang, seperti namanya, berasal dari istilah "Naala Qarin" yang 
memiliki teman yang banyak atau kisah tali persahabatan yang luas. Makna ini juga 
dapat dihubungkan dengan dakwah yang dikerjakan oleh para wali dalam menyebar 
luaskan ajaran Islam. Para wali berusaha untuk menjalin persahabatan dengan 
banyak orang atau umat, dengan harapan agar mereka kembali ke jalan Allah SWT. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 992-1001   eISSN: 3024-8140 

1000 
 

Dalam dakwah mereka, para wali menggunakan pendekatan yang bijaksana dan 
sikap yang baik, dengan tujuan memperoleh hasil yang baik pula. 

c. Wayang Petruk, memiliki akar kata dari "Fat Ruk" yang merupakan kutipan dari 
kalimat "Fat-ruk kulla maa siwallahi" yang berarti "tinggalkanlah". Dalam konteks 
ini, Petruk melambangkan pemahaman untuk meninggalkan segala keburukan yang 
pernah dialami dan meninggalkan segala sesuatu yang tidak memiliki hubungan 
dengan selain Allah SWT. Karakter Petruk selalu menunjukkan sikap yang ikhlas dan 
tanpa pamrih, menekankan pentingnya pendidikan yang didasarkan pada 
keikhlasan dan ketulusan. 

d. Wayang Bagong memiliki arti yang terkait dengan pertarungan antara yang baik dan 
yang jahat. Kata "bagha" dalam etimologi Wayang Bagong mengacu pada 
pertimbangan makna dan rasa. Dalam pertunjukan wayang, Bagong melambangkan 
konflik antara kebaikan dan kejahatan, serta pertarungan antara kelaliman dan 
kezaliman. Bagong mengingatkan kita akan pentingnya memahami perbedaan 
antara yang baik dan buruk, dan selalu berjuang untuk mempertahankan yang baik 
serta melawan kezaliman. Melalui pertunjukan wayang yang kaya akan simbolik ini, 
cerita dan karakter-karakternya memberikan pesan moral dan nilai-nilai kehidupan 
kepada penonton. Wayang menjadi sarana penting dalam menyampaikan pesan-
pesan agama dan menggambarkan kepribadian yang baik dalam masyarakat. 

Kesimpulan  

Budaya wayang kulit di Indonesia telah berhasil menginternalisasi nilai-nilai Islam 
dalam cerita-ceritanya. Banyak cerita dalam wayang kulit yang mengambil tema-tema 
Islami, seperti kisah-kisah dari Al-Qur'an dan Hadis. Dalam cerita-cerita ini, nilai-nilai 
seperti ketekunan, keberanian, keadilan, kesabaran, dan kejujuran seringkali ditekankan 
dan dijelaskan melalui karakter-karakter pewayangan. 

Visual dalam budaya wayang kulit juga mencerminkan pengaruh Islam. Tokoh-
tokoh pewayangan sering digambarkan dengan kostum yang mencerminkan adat dan 
budaya Islam, seperti sarung dan peci. Selain itu, penggunaan simbol-simbol Islami 
seperti kaligrafi dan lambang-lambang agama juga terlihat dalam atribut-atribut yang 
digunakan dalam pertunjukan wayang kulit. 

Internalisasi nilai-nilai Islam dalam budaya wayang kulit juga terlihat dalam aspek 
pentas dan persembahan. Para dalang sering menggabungkan bacaan ayat-ayat Al-
Qur'an dan doa-doa dalam pertunjukan wayang kulit sebagai bentuk penghormatan 
terhadap agama. Hal ini menunjukkan upaya untuk menyampaikan nilai-nilai Islam 
kepada penonton dan menjadikan pertunjukan wayang kulit sebagai bentuk dakwah. 

Internalisasi nilai-nilai Islam dalam budaya wayang kulit merupakan contoh 
bagaimana agama Islam dapat menyatu dengan budaya lokal Indonesia. Budaya wayang 
kulit menjadi sarana yang efektif untuk menyebarkan dan memperkuat nilai-nilai 
keagamaan dalam masyarakat Indonesia, sehingga menghasilkan harmoni antara 
agama dan budaya. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2024, 2(6), 992-1001   eISSN: 3024-8140 

1001 
 

Penelitian ini menggarisbawahi pentingnya budaya wayang kulit sebagai medium 
yang efektif dalam menyebarkan nilai-nilai Islam di Indonesia. Dengan adanya 
internalisasi nilai-nilai tersebut, budaya wayang kulit tidak hanya mempertahankan 
tradisi, tetapi juga berperan dalam memperkuat identitas keagamaan dan nilai-nilai 
moral dalam masyarakat. 

Daftar Pustaka 

Anggoro, B. (2018). Wayang dan Seni Pertunjukan: Kajian Sejarah Perkembangan Seni 
Wayang di Tanah Jawa sebagai Seni Pertunjukan dan Dakwah. JUSPI: Jurnal 
Sejarah Peradaban Islam, 2(2). 

Arifai, A. (n.d.). Akulturasi Islam dan budaya lokal. 
Hermawan, A. (2016). Meneladani nilai ajaran dakwah sunan kalijaga dalam mendidik 

karakter bangsa di era globalisasi. 26. https://doi.org/10.18326/attarbiyah.v26.338-
378 

Herum Marwoto, O. (n.d.). * Otok Herum Marwoto (otok_hm@gmail.com), Mahasiswa 
Program Penciptaan dan Pengkajian Seni Pascasarjana Institut Seni Indonesia 
Yogyakarta nilai nilai Islam pada wayang kulit, menjadikan peran penting dalam 
perkembangan seni Islami di Indonesia. 

Ichsan, Y., Triyana, F., Fitri Arum Sari, K., & Ahmad Dahlan Yogyakarta, U. (2021). Nilai-
nilai pendidikan Islam dalam kesenian wayang kulit. 10(1), 1–11. 

Masykur, M. R., & Soleh, A. K. (2023). Seni Pegelaran Wayang dalam Perspektif Fikih 
dan Spiritualitas Seni Islam Seyyed Hossein Nasr. Muslim Heritage, 8(1), 103–114. 
https://doi.org/10.21154/muslimheritage.v8i1.5985 

Nasution, F. (2020). Kedatangan dan Perkembangan Islam ke Indonesia. Mawa’izh: 
jurnal dakwah dan pengembangan sosial kemanusiaan, 11(1), 26–46. 
https://doi.org/10.32923/maw.v11i1.995 

Nurcahyo, R. J., & Yulianto, Y. (2021). Menelusuri Nilai Budaya Yang Terkandung Dalam 
Pertunjukan Tradisional Wayang. Khasanah Ilmu - Jurnal Pariwisata Dan Budaya, 
12(2), 159–165. https://doi.org/10.31294/khi.v12i2.11440 

Stai, H. A., El, N., & Bekasi, G. (n.d.). Nilai Pendidikan Islam dalam Kesenian Wayang. 
Vindalia, J. I., Siregar, I., & Ramli, S. (2022). Dakwah sunan kalijaga dalam peyebaran 

agama Islam di Jawa tahun 1470-1580. Jurnal Pendidikan Sejarah & Sejarah FKIP 
Universitas Jambi, 1(3), 17–25. 

Zuanda, S., Roza, E., Sultan, N., & Riau, S. K. (n.d.). Wayang : Strategi Syiar Islam Sunan 
Kalijaga di Indonesia. 

 


