Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elSSN: 3024-8140
Volume 2, Issue 3, 2024 pp. 162-171 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Andalusia: Sebuah kepingan yang hilang dari perjalanan
panjang kejayaan Islam di Benua Afrika

Azza Rukyatul Muckhofifah
Program Studi Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: 210101110156 @students.uin-malang.ac.id

Kata Kunci: ABSTRAK
sejarah; peradaban Islam; Islam Andalusia merupakan salah satu bagian dari sejarah kejayaan
penaklukan; terlupakan; Islam, dimana peradaban dan kebudayaan berkembang pesat dai
Andalusia Andalusia hingga ke benua Eropa. Andalusia atau sekarang dikenal
dengan Spanyol menyimpan sejarah panjang perjuangan umat Islam
Keywords: dalam menyebarkan agama, sekaligus sejarah bagaimana Islam juga
history; islamic civilization; runtuh disana. Andalusia pernah menjadi pusat peradaban, kebudayaan,
conquest; forgotten; dan ilmu pengetahuan di wilayah Eropa dan Afrika pada abad
Andalusia pertengahan sebelum mengalami kemunduran akibat pemerintahan

yang tidak tertata baik. Penulisan artikel ini sendiri menggunakan

metode historis. Dimana pengumpulan data dan sumber didasarkan
pada studi pustaka atau Library Research. Baik menggunakan buku serta literatur cetak sepertu jurnall
maupun literatur online yang relevan sebagai bahan acuan dalam penyususnan artikel ini. Artikel ini ditulis
untuk memberikan memberikan gambaran mengenai bagaimana masuknya Islam di Andalusia dan
bagaimana pula akhir dari Islam di Andalusia. Dimana Islam masuk di Andalusia setelah melewati perjalanan
dan pertempuran panjang, hingga dibawah kepemimpinan Thariq bin Ziyad Islam berhasil menguasai
Andalusia. Namun sayangnya Islam mengalami kemunduran sejak 1013 yang ditandai dengan panghapusan
jabatan Khalifah dan pecahnya Andalusia menjadi kerajaan-kerajaan Kecil. Dan berakhir pada 1492 M dibawah
kepemimpinan Bani Ahmar di Granada.

ABSTRACT

Andalusian Islam is one part of the glorious history of Islam, where civilization and culture developed
rapidly from Andalusia to the European continent. Andalusia or now known as Spain keeps a long history
of the struggle of Muslims in spreading religion, as well as the history of how Islam also collapsed there.
Andalusia was once the center of civilization, culture, and science in Europe and Africa in the Middle Ages
before experiencing a decline due to poor governance. The writing of this article itself uses the historical
method. Where data collection and sources are based on library research or Library Research. Both use
books and printed literature such as journals and relevant online literature as reference materials in the
preparation of this article. This article was written to provide an overview of how Islam entered Andalusia
and how Islam ended in Andalusia. Where Islam entered Andalusia after going through a long journey and
battle, until under the leadership of Tariq bin Ziyad Islam succeeded in controlling Andalusia. But
unfortunately Islam has experienced a setback since 1013 which was marked by the abolition of the
position of Caliph and the breakup of Andalusia into Minor kingdoms. And ended in 1492 AD under the
leadership of Bani Ahmar in Granada.

Pendahuluan

Islam telah tersebar di seluruh dunia dengan begitu cepat sejak masa
pemerintahan Nabi Muhammad SAW. Dimana perluasan wilayah dan penyebaran
agama Islam diteruskan oleh penerus kepemimpinan Rasulullah. Mulai dari khulafaur

@ ®® @ This is an open access article under the CC BY-INC-SA license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik 1brabim Malang.



http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
mailto:210101110156@students.uin-malang.ac.id

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(3), 162-171 elSSN: 3024-8140

Rasyidin dengan keempat khalifahnya hingga Islam beregenerasi dalam berbagai Daulah
kepemimpinan yang berbeda-beda, seperti Daulah Bani Umayyah, Bani Abbasyiyah, Bani
Fatimiyah, bahkan Bani Ayyubiyah. Sejak masa Nabi Muhammad dan Khalifah Abu Bakar
perluasan wilayah memang sudah dilaksanakan, namun perluasan besar-besaran baru
terjadi pada masa Khalifah Umar Bin Khattab. Dimana pada masa itu dikenal dengan
periode Futuhat Al-Islamiyah alias perluasan besar-besaran dari kaum muslimin, bahkan
hingga menguasai Suriah, Persia, dan Mesir (Supriyadi, 2014).

Salah satu wilayah yang juga tersentuh kebijakan perluasan wilayah ini adalah
benua Afrika. Benua terbesar ketiga setelah benua Asia dan Amerika dengan luas
seperlima bumiini dihuni seperenam dari penduduk dunia, dimana wilayahnya kaya akan
kekayaan alam dan diperebutkan di masa lalu. Saat ini agama mayoritas dari benua ini
adalah Islam dan Kristen, dimana agama Islam banyak dianut masyarakat Afrika Utara
sedangkan agama Kristen banyak dianut masyarakat Afrika Tengah (Faiz, 2020). Islam
merupakan agama yang memiliki ciri pembebas bagi kalangan tertindas dari hegemoni
kepemimpinan karena prinsip kesetaraan didalamnya, islam juga sering diakitkan
dengan darah dan pedang karena sejarah peperangannya. Meski kenyataanya Islam
merupakan agama yang damai dan menjadi Rahmatan lil Alamin.

Wilayah Afrika Utara seperti lembah sungai Nil, Libya, Tripolitania, dan Tunisia
dikenal oleh masyarakat Arab sebaai Aljazair dan Maroko (Al-Maghribi) (Riyadi, 2016).
Sebelum kedatangan Islam wilayah Afika berasa dibawah kekuasaan imperiuam
Romawi, sebuah pemerintahan besar yang didalamnya terdapat beberapa negara yang
memiliki sistem pemerintahan yang sama. Islam sendiri masuk ke wilayah Afirika melalui
Afrika Utara, dimana dimulai dengan penyerangan Amr bin Ash dan pasukannya ke
wilayah Mesir dan mengalahkan pasukan lanjut hingga Barqah dan Tripoli pada masa
Khalifah Utsman bin Affan. Dibawah kepemimpinan dari Abdullah bin Saad ibn Abi
Sarah, pasukan Islam berhasil mengalahkan tentara Romawi dan Byzantium di wilyah
laut tengah (Mustaghfirin, 2019, hal. 132). Meskipun kota Bargah dan Tripoli kembali
direbut pemerintah Romawi dan kembali memasuki penindasan dari gubenurnya.
Setelahnya islam masuk ke Afrika melalui Spanyol yang kala itu masih dikenal dengan
Andalusia, bersamaan dengan direbutnya kembali kota Barqah dan Tripoli pada masa
pemerintahan Daulah Bani Umayyah. Namun jauh sebelumnya Islam dan Afrika telah
lama bersinggungan ketika umat Islam Makkah melakukan Hijrah ke wilayah Habsyi yang
dipimpin oleh raja Najjasy, peristiwa ini terjadi pada masa Nabi Muhammad SAW. Namun
yang paling memiliki kemajuan pesat adalah dengan dikirimnya Ugbah bin Nafi’ untuk
menjadi gubenur Afrika pada 666 m dengan Qayrawan sebagai ibukotanya. Seseorang
yang disebut sebagai orang pertama yang berhasil menembus liarnya padang pasir
Sahara kerena keberaniannya dalam membersihkan kekacauan dan memulihkan
keadaan (Karim, 2009).

Salah satu wilayah Islam di Afrika yang paling dikenang adalah wilayah Andalusia
atau yang kini dikenal dengan Spanyol, wilayah ini terletak di semenanjung Liberia di
Barat Daya benua Eropa sebenarnya. Andalusia sendiri sebenarnya sudah terpecah
menjadi Spanyol dan Portugal, sehingga Spanyol yang ada sekarang bukanlah
seutuhnya Andalusia (Faiz, 2020, hal. 45). Yang artinya Andalusia dalam sejarah kejayaan
Islam adalah saat Spanyol dan Portugal masih dalam satu wilayah dan satu nama negara.

163



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(3), 162-171 elSSN: 3024-8140

Wilayah ini disebut dengan Al-Andalus pada awalnya, dari kata Vandal yang merupakan
nama salah satu suku bangsa di Eropa. Andalusia sendiri lebih menjurus pada seluruh
wilayah semenanjung Liberia yang pernah dikuasai oleh umat Islam dari selat Gilbraltar
hingga pegunungan Pirenien di Utara, atau yang sering disebut “Islamic Spain”
sebenarnya. Pada masa Khalifah Utsman bi Affan sudah diusahakan penakulkan dari
wilayah Andalusia sendiri, namusn selalu saja mengalami kegagalan. Barulah pada masa
kepemimpinan Khalifah Khalid bin Walid wilayah Andalusia berhasil ditaklukan
(Oktaviyani, 2019). Masuknya Islam di Andalusia menjadi sebuah gerbang baru dalam
perkembangan Islam hingga masuk di peradaban Barat, karenanya penulis berharap
dengan adanya artikel ini mampu memberikan gambaran mengenai bagaimana
masuknya Islam di Andalusia dan bagaimana pula akhir dari Islam di Andalusia.

Metode Penelitian

Penulisan artikel ini merupakan jenis penelitian deskriptif dimana digunakan
metode studi pustaka dalam proses pengerjaannya. Metode penelitian yang digunakan
sendiri dalam penyusunan artikel ini adalah studi pustaka dan analisa berkala, dimana
merujuk pada sumber tulisan yang dikumpulkan dan dianalisa. Metode studi pustaka
sendiri merupakan metode pengumpulan bahan dari sumber kepustakaan, baik berupa
sumber primer maupun sumber sekunder. Sumber kepustakaan ditemukan dalam
bentuk cetak maupun online search dari sumber yang dapat dibuktikan kebenarannya
serta didasarkan dari peristiwa dan fakta sejarah. Sumber-sumber tersebut dapat
berupa buku referensi, jurnal ilmiah tercetak maupun e-journal dan catatan Website
yang terkait dengan pembahasan. Dari bahan yang temukan melalui studi pustaka,
bahan atau data tersebut di analisa dan disusun serta diolah sebelum di tuliskan dalam
bentuk paragraf yang tersusun secara logis dan sistematis. Kesimpulan sendiri
dihasilkan setelah membaca keseluruhan artikel yang disusun sebelum pokok bahasan
didalamnya disatukan dalam sebuah paragraf yang rapi.

Pembahasan

Ketika membahas mengenai peradaban Islam maka tentunya fokus utamanya
adalam perkembangan kebudayaan dan peradaban Islam di berbagai wilayah yang ada.
Terutama saat perkembangan tersebut juga mempengaruhi perkembangan
kebudayaan dan peradabaan di wilayah lainnya. Jika melihat dari masa Khulafaur
Rasyidin hingga masa pemerintahan Bani Fatimiyyah, kita akam melihat jika
perkembangan yang ada diikuti dengan perluasan wilayah. Perluasan ini tidak terbatas
pada wilayah dataran Arabia namun juga hingga ke Eropa. Eropa yang kini merupakan
benua yang didominasi penduduk beragama Kristiani juga pernah menjadi wilayah
dengan perkembangan dan peradaban Islam yang mumpuni, bahkan dibsa dikatakan
sebagai masa keemasan pada zamannya. Andalusia atau yang kita kenal dengan Spanyol
pada masa Klasik pernah menjadi pusat perkembangan ilmu pengetahuan dan
kebudayaan Islam dunia, yang mana sisa-sisa kebudayan tersebut masih dapat kita lihat
hingga saat ini.

164



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(3), 162-171 elSSN: 3024-8140

Awal Mula masuknya Islam di Andalusia

Islam pernah mengalami masa kejayaan yang luar biasa pada masa klasik, Isam
menjadi pusat peradaban di seluruh dunia. Salah satunya yang paling bersinar adalam
peradaban Islam di wilayah Spanyol, bahkan peradaban yang ada disana menyaingin
peradaban Baghdad di wilayah Timur (Maskhuroh, 2017, hal. 106). Islam masuk di
Spanyol atau Andalusia pertama kali pada tahun 711 M melalui jalur Afrika Utara, dimana
pasukan berjumlah 7000 prajurit dibawah kepemimpinan panglima Thariq bin Ziyad
bergerak dengan strategi yang ditetapkan oleh Musa bin Nushair (As-Sirjani, 2014). Hal
ini didasarkan pada keberhasilan dari misi intelejen Tharif bin Malik setahun
sebelumnya. Selain itu hal ini didukung oleh kemelut dan pertarungan politik di dalam
kerajaan Visoghotic yang berkuasa di masa itu, hal ini membuka celah bagi penyerangan
untuk berhasil dengan presentase yang lebih besar. Visoghotic sendiri merupakan nama
dari kerajaan Goth yang saat itu memerintah dan menguasai wilayah Andalusia,
Visoghotic dipimpin oleh orang-orang Goth (Suku bangsa Jerman) yang menetap dari
Barat laut Hitam sekitar abad ke-3. Visoghotic sendiri bermakna ‘Goth Barat’ karena
untuk Goth Timur sendiri disebut dengan OstroGothi. Mereka awalnya tinggal diwilayah
Jerman dan Hungaria sebelum diusir oleh bangsa Hun dan berpindah di wilayah Romawi.
Setelah masa Alaric | (395-410 M) yang merupakan raja orang Goth menyerang Romawi,
Visoghotic bermigrasi ke Spanyol dan membangun pemerintahan mereka dengan
asimilasi bersama Romawi dan pendiuduk Asli.

Pasukan Islam bergerak dengan menyeberangi selat yang kini dikenal dengan
nama Gibraltar atau selat Jabal Tharig, dimana mereka menggunakan perahu-perahu
yang sudah disiapkan oleh Julian yang merupakan penguasa Sabtah. Penamaan selat itu
sendiri karena saat menyeberangi selat tersebut Tahriq bin Ziyad sempat berhenti di
sebuah gunung untuk menyiapkan pasukannya dan dalam bahasa Sapnyol pun gunung
tersebut dikenal dengan Jabal Tahriq dan selatnya disebut selat Jabal Tharig atau
Gibraltar. Empat armada laut yang digunakan oleh Tahrif bin Malik juga digunakan oleh
Tahrig bin Ziyad untuk mengangkut pasukannya menuju Andalusia, pengangkutan
tersebut tidak dicurigai karena masyarakat Andalusia beranggapan jika kapal yang
datang adalah kapal dagang biasa. Pasukan dari Tahrig bin Ziyad sendiri terdiri atas
orang-orang Arab yang dikirim khalifah Al-Walid dan suku Barbar yang didukung oleh
Musa Ibn Nushair.

Tahriqg bin Ziyad menyerang wilayah Green Island atau Jazirah Al-Khandra’ dan
berhadapan dengan pasukan selatan Andalusia yang merupakan pelindung pasukan
kristen, namun kekuatan mereka tidaklah besar sehingga Tahriq bin Ziyad menawarkan
sebuah kesepakatan. Sebaagi mana tradisi dari para penakluk Islan, Tahriq bin Ziyad
menawarkan mereka untuk masuk Islam sehingga mereka memiliki hak dan kewajiban
yang sama dengan kaum muslimin, dimana jika menerima harta dan nyawa mereka akan
aman dan jika menolak konsekuensinya ada dua. Jika menolak masuk Islam tapi tidak
ingin berperang (menyerah) mereka akan diminta membayar Jizyah dan hartanya
dibiarkan, namun jika menolak masuk Islam dan memilih berperang maka jangan
salahkan jika nyawa taruhannya. Tahriq bin Ziyad memberikan mereka waktu 3 hari
untuk berpikir, sayangnya pasukan kristen termakan rasa tinggi hati mereka dan memilih
jalur perperangan. Terjadilah peperangan yang dimenangkan oleh kaum muslimin,

165



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(3), 162-171 elSSN: 3024-8140

kondisi ini menyebabkan panglima pasukan pelindung yang bernama Tedmore
mengirimkan surat kepada Raja Roderic yang berada di ibukota Andalusia atau kerajaan
Goth yakni Toledo.

Yang unik adalah dalam surat yang dikirmkan Tedmore menyatakan
kebingungannya akan pasukan muslimin. Sebab para penakluk atau penjajah biasanya
tidak jauh dari kata merampas, merebut, bahkan membunuh dalam misinya. Tapi kaum
muslimin malah menawarkan perdamaian dengan jalan masuk agama mereka ataupun
membayar pajak jika tidak masuk agama mereka, bisa dikatakan sebuah kondisi yang
sangat menarik bagi sebuah pasukan penakluk. Dimana kemenangan yang ingin mereka
capai mengutamakan kedamaian lewat perundingan dan penawaran terlebih dahulu
ketimbang jalur peperangan. Namun berita kekalahan pasukan pelindung membuat raja
Roderic begitu murka, ia mengumpulkan seuruh pasukannya yang berjumlah kurang
lebih 100.000 kavaleri yang dipimpinnya sendiri. Menuju wilayah selatan untuk
menghadapi 7000 pasukan muslin yang didominasi para infanteri dan beberapa pasukan
berkuda. Mengetahui kekuatan raja Roderic, Tahrig bin Ziyad mengirimkan surat
bantuam kepada Musa bin Nushair yang akhirnya mengirim 5000 infanteri melalui
armada laut dipimpn Tahrif bin Malik. Mereka akhirnya bertemu dan menyusun staregi
yang dimulai dengan memilih arena perang yakni Lembah Barbate atau dalam beberapa
sumber adalah lembah Lakka (Lacca) (As-Sirjani, 2013, hal. 55). Dengan memperhatikan
kondisi geografis dan dari pengamatan militer, dimana sisi belakang dan kanan pasukan
Islam terlindungi dengan keberadaan gunung disana. Selain itu ia juga meletakkan
pasukan dibawah kepemimpinan Tahrif bin Malik di sisi selatan lembah untuk
mengantisipasi serangan dari belakang, pertimbangannya pasukan utama bisa fokus
melawan serangan dari depan.

Gambar 1.1 Peta Lembah Barbate

Sumber: : https://al-ain.com/amp/article/ramadan-battle-of-guadalete

Raja Roderick sendiri datang dengan pasukannya diatas sebuah singgasana emas
yang ditarik dengan dua ekor Bighal, mengenakan pakaian kebesaran yang dipintal dari
emas dan mahkota emas sangat menunjukkan betapa mewah kehidupan raja satu ini
(Ilmawan, 2017). Raja Roderick sangat bersemangat dan percaya jika pasukannya jelas
akan menang, apalagi saat tahu jumlah pasukan muslimin hanya mencapai 12.000
prajurit yang secara logika mustahil mengalahkan 100.000 kavaleri bersenjata lengkap.
Namun dengan tekad dan keyakinan dari kaum muslimin danstrategi perang yang
disusun matang oleh Tahriq bin Ziyad roda pertempuran mulai berputar, setelah 8 hari

166


https://al-ain.com/amp/article/ramadan-battle-of-guadalete

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(3), 162-171 elSSN: 3024-8140

berturut-turut bertempur dengan sengit melawan 100.000 pasukan berakhir dengan
kemenangan kaum muslimin. Dalam pertempuran ini, Tahriq bin Ziyad yang berhasil
mengalahkan Raja Roderic membuka jalan masuknya kebudayaan dan agama Islam di
Andalusia, dimana hal ini juga menjali jalan masuknya kebudayaan Islam di Eropa.raja
Roderick sendiri dikabarkan tewas dalam pertempuran namun ada berita lain yang
menyatakan jika dirinya kabur ke utara, namun setelah perang ini namanya tak pernah
lagi terdengar ataupun disebutkan.

Gambar 1.2 Peta penaklukan Andalusia

a Poitiers
730-732
\
< \\\\\\\\\\\ ——C -\\JM Roncesvalles
b 1 Ledn _ ~Amaya
~ ’0 . Y
Asturica® "
S (713 \ /
< s Yaragtia M
egoyuela (714) /

= ?713) \ >

~ @\ /Xﬁuadalajara

< « Toledo, °

Mérida (712) ) (\e
o (713) S 2
e\
= - TR
- Cordoba Onhuela. e 3

< Ecig} - . L\
: | Sevilla 2

= L7123 RS M

) ‘6 e \( _/Granada - -

uadalete L3 ]
TS } 4 diversas rutas de las
o (julio 711) .'Gibral':?rlaga » expediciones de conquista
Algeciras (Yabal Tariq) - resistencia cristiana de
l | Don Pelayo
N escasa presencia musulmana
{&¢ resistencia visigoda
© 1cL ¢ batalla principal

Sumber: https://www.quora.com/Why-was-there-little-interation-and-ethnic-in-spain-while
Muslims-ruled-parts-of-the-country

Kemenangan Tahriq bin Ziyad selain membuka jalan masuk kebudayaan Islam di
Andalusia juga memiliki dampak lain, diantaranya ditutupnya sebuah lembaran dari
masa kegelapan dankebodohan dan dimulainya sebuah babak zaman penuh dnegan
kebangkitan dan kemajuan. Selain itu rampasan perang yang didapatkan tidaklah main-
main hingga pasukan Islam yang awalnya hanyalah Infanteri menjadi pasukan kavaleri
setelah pertempuran, meskipun dari 12.000 pasukan yang berperang 3000 orang tewas
sebagai syuhada. Setelahnya Tahriq bin Ziyad juga berhasil menguasai seluruh kota-kota
penting di wilayah Spanyol seperti Cordova, Granada, bahkan Toledo, bahkan dari
wilayah Saragosa hingga Navarre. Lalu dalam kurun waktu kurang lebih 7,5 abad Islam
di Andalusia atau Spanyol berkembang sangat pesat yang akhirnya juga membawa
dampak pada bidang keilmuan dan pengetahuan di wilayah Eropa pada umunya.

Namun disamping peperangan yang dilakuakan Tahriq bin Ziyad, ada faktor
eksternal yang mendasari masuknya Islam di Andalusia. Yakni kondisi sosial, politi, dan
ekonomi Andalusia yang saat itu mengalami keterpurukan. Wilayah Andalusia terkoyak
dalam beberapa benagar kecil dengan penguasan beraliran Gothic yang tidak memiliki
toleransi akan agama lain (Rusniati, 2019). Orang-orang Andalusia sendiri yang awalanya
beragama Yahudi dipaksa melakukan pembaptisan untuk masuk agama kriten, apalagi

167



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(3), 162-171 elSSN: 3024-8140

dengan adanya pembagiankelas sosial menyebabkan penindasan dan ketiadaan dari
persamaan hak membuat masyarakat muak dengan pemerintahan yang ada. Dari faktor
internalnya sendiri berasal dari kondisi penguasa Islam termasuk para pejuang dan
prajurit islam yang terlibat dalam penaklukan Andalusia. Keyakinan dan kekompakan
yang ditunjukkan oleh pasukan muslim menunjukkan kekuatan yang kuat dari dalam diri
prajuri itu sendiri, apalagi dengan sikap kaum muslimin yang sangat menghargai dan
toleransi yang besar menyebabkan Islam disambut dengan baik kedatangannya (Amin,
2004, hal. 91).

Keruntuhan Pemerintahan Islam di Andalusia

Dengan adanya Islam di Andalusia memang memberikan jalan yang sangat besar
dalam perkembangan llmu Pengatahuan serta kebudayaan Islam di Eropa, namun
dibalik kejayaan yang ada bukan berarti tidak ada hambatan dan masalah yang terjadi.
Banyak benih-benih kehancuran yang terlihat dalam hal ini dari tubuh pemerintahan
sendiri, terutama dengan adanya persaingan diantara para pemimpin untuk
menggulingkan kekuasaan yang lain. Adanya konflik antar suku juga mengakibatkan
hilangnya solidaritas dan toleransi diantara masyarakat, sehingga timbul
pemberontakan dari masyarakat Andalusia (Ernawati, 2011). Kekuasaan Islam yang
mengalami perubahan dalam beberapa periode juga menyebabkan ketimpangan dalam
kubu pemerintahan sendiri, sejak periode kepemimpinan Islam Andalusia yang ketiga
(912-1013 M) terlihat adanya bibit keruntuhan pemerintahan Islam di Andalusia. Sebab di
tahun 1013 M jabatan Khalifah sudah dihapuskan dan Andalusia sendiri sudah terpecah
menjadi negara-negara kecil (Watt, 1990).

Ketika Andalusia dibawah kepemimpinan Khalifah Hisyam I, peran beliau
sangatlah lemah dan tidak ada bedanya dengan sebuah boneka. Karena Hisyam yang
masih berusia 11 tahun kekuasaan diambil alih oleh ibunya Sultanan Subh serta sekertaris
negara yang bernama Muhammad Ibnu Amir. Amir inilah yang menjelang tahun 981 M
mulai memiliki ambisi menjadi seorang pemimpin yang diktator. la bahkan
mennyingkirkan banyak rekan dan sainganya untuk mencapai puncak kekuasaan,
dimana dia sendiri memiliki tentara yang kuat dan setia kepadanya. Selain itu Hisyam Il
sendiri juga tidak memiliki kecakapan dalam membaca pergerakan Kristen yang mulai
tumbuh dan mengancam kekuasannya, diperburuk dengan wafatnya Al-Muzaffar yang
sempat menjabat sebagai pengganti ayahnya Al-Mansur Billah. Pengantinya tidak
memiliki kecakapan sebagai seorang pemimpin yang akhirnya menyebabkan
kehancuran dari dalam pemerintahan sendiri, apalagi setelahnya selama pergantian
penguasan tidak ditemukan penguasa yang cakap dalam tugasnya.

Yang paling parah memang tidak disadarinya kekuatan dari kaum Kristen
yang semakin kuat juga tidak kalah kuat posisinya dalam keruntuhan Islam Andalusia,
dimana dengan perpecahan yang ada ditubuh kaum muslimim malah memperkuat
kesatuan kaum kristen pada masa itu. Berbagai kerajaan kecil muncul dengan penguasa
dari berbagai suku bangsa dan golongan, yang mana menunjukkan ketidakharmonisan
dan persaingan diantara golongan dan kelompok militer. Salah satunya adalah raja
Ferdinand dari kerajaan Aragon dan Ratu Isabella dari Castille yang membentuk monarki
Spanyol (Tim Lampu Edison, 2018). Keduanya menyatukan kekuatan kedua kerajaan
untuk merebut kembali Spanyol, terutama Granada pada masa akhir kepemimpinan

168



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(3), 162-171 elSSN: 3024-8140

Islam di Andalusia yang dipimpin bani Ahmar (Bangsa Moor menurut Ferdinand dan
Isabella).

Gambar 3. Raja Ferdinan (Kiri) dan Ratu Isabella (Kanan)

3 =

Sumber : https://www.christianity.com/church/church-history/timeline/1201-1500/ferdinand-
and-isabellas-edict-against-jews-11629894.html2amp=1

Setelah jatuhnya keluarga al-Mansur, keluarga daulah Umiyah di Spanyol menjadi
boneka-boneka orang-orang Barbar. Mereka mengangkat Abdurahman V, cucu
Abdurrahman Il untuk menduduki tahta kekhalifahan, tetapi dia dibunuh oleh pengawal
kerajaan. Khalifah daulah Umayyah terakhir di Spanyol adalah Hisyam IlI, tetapi dia
digulingkan oleh orang-orang Barbar pada tahun 1031 M. bersamaan dengan
berakhirnya kekuasaan daulah Umayyah di Spanyol. Pada rentang waktu antara tahun
1035-1492 M. terdapat dua kekuatan kerajaan Islam di Spanyol, yaitu kekuasaan daulah
Murabithun (1086-1143 M.) dan daulah Muwahhidun (1146-1235 M.), tetapi dua kerajaan
Islam itu tidak dapat menyatukan kekuatan Islam Spanyol bahkan pada tahun 1143 M.
Murabhitun sendiri sebenarnya adalah pergerakan agama yang didirikan oleh Yusuf ibn
Tasyfin di wilayah Afika Utara dan masuk ke Spanyol atas undangan penguasa Islam
disana. Yakni Mu’tamid bin Ibad yang menguasai Sevilla untuk melawan pasukan dari
Raja Alfonso VI yang ingin menghancurkan Spanyol. Yusuf ibn Tasyfin dan 60.000
pasukannya berhasil mengalahkan Alfonso di Zalakka atau Al-Zallagah (Nur, 2011). Yusuf
ibn Tasyfin sendiri memerintah antara 453-500H/1061-1107 M sebagai khalifah yang
memiliki jiwa keagamaan dan semangat menegakkan kebenaran yang tinggi untuk
memberantas kejahatan ((AlFllm, 2011; Ayuarini, 2009). Murabithun berada pada
kekuatan dan kejayaanya saat behasil mengalahkan pasukan Castilia pada 1086, namun
setelah meninggalnya Ibn Tasyfin kemepimpinan mengalami kemunduran karena
kurang cakapnya raja yang memerintah. Padahal pada masa pemerintahan Yusuf ibn
Tasyfin ekspansi wilayah mencapai kota-kota strategis dan penting sepert Kota Fez,
Tangier, dan Aljazair (P, 2020). Yusuf ibn Tasyfin juga menjadi orang Barbar pertama
yang mampu menguasai Afrika Utara dan Sapanyol lewat penaklukan yang dilakukannya

169


https://www.christianity.com/church/church-history/timeline/1201-1500/ferdinand-and-isabellas-edict-against-jews-11629894.html?amp=1
https://www.christianity.com/church/church-history/timeline/1201-1500/ferdinand-and-isabellas-edict-against-jews-11629894.html?amp=1

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(3), 162-171 elSSN: 3024-8140

Kekuasaan daulah Murabithun berakhir di Spanyol dan digantikan daulah
Muwahhidun yang didirikan oleh Muhammad ibn Tumart. Daulah Muwahhidun datang
ke Spanyol dibawah kepemimpinan Abdul Mun’im dan menguasai Cordova, almeria, dan
Granda sekitar 1114-1154 M. Akan tetapi pada tahun 1212 M tentara Kristen dapat
mengalahkan dinasti Muwahhidun menyebabkan mereka memilih meninggalkan
Spanyol kembali ke Afrika Utara tahun 1235 M. Dalam kondisi seperti itu, umat Islam
tidak dapat bertahan dari serangan-serangan Kristen yang semakin besar. Tahun 1238
M. Cordova jatuh ke tangan penguasa Kristen dan Seville jatuh tahun 1248 M. Kekuasaan
Islam hanya tinggal di daerah Granada dibawah daulah Bani Ahmar yang bekuasa dari
1232-1492 M (Syalabi, 1983).

Granada yang berada dibawah kepemimpinan Bani Ahmar mengalami kemajuan di
bidang peradaban, namun secara politik hanya berkuasa di wilayah yang kecil. Itupun
mengalami perselisihan di dalam karena perebutan kekuasaan. Yang mengakhiri Islam
di Granada sendiri karena rasa tidak suka Abu Abdullah Muhammad yang tidak setuju
dengan pengangkatan saudaranya sebagai pengganti raja, menyebabkan
pemberontakan yang membunuh raja dan menjadikan Muhammad ibn Saad sebagai
pengganti. Abu Abdullah kemudian meminta bantuan kepada Ferdinan dan Isabella dari
kaum kristen untuk membantunya naik tahta dan menjatuhkan Ibn Saad. Namun setelah
Abu Abdullah naik tahta, Ferdinan dan Isabella malah menyerang Abu Abdullah dengan
menyatukan kekuatan. Abu Abdullah, penguasa terakhir daulah Bani Ahmar tidak
mampu menahan serangan dari pasukan Kristen dan pada akhirnya menyerah serta
mengaku kalah. la menyerahkan kekuasaannya kepada Ferdenand dan Isabella untuk
kemudian dia hijrah ke Afrika Utara. Dengan demikian, berakhirlah kekuasaan Islam di
Spanyol pada tahun 1492 M.

Kesimpulan dan Saran

Islam Andalusia meruapakan gerbang masukanya peradaban Islam ke Eropa,
dimana proses penaklukan wilayahnya sudah terjadi sejak zaman Khulafaur Rasyidin
yakni Khalifah Ustman bin Affan. Namun Andalusia baru benar-benar berhasi; ditaklukan
pada masa Daulah Bani Umayyah dibawah kepemimpinan Khalifah Khalifah Khalid bin
Walid. Dimana ada tiga orang yang berperan besar dalam penaklukan Andalusia pada
tahun 711 M, yaitu Thariq bin Ziyad selaku panglima pasukan Islam, Musa bin Nushair
yang mengatur strategi, dan Tharif bin Malik yang setahun sebelumnya berhasil dalam
misi isntelejennya. Islam masuk di Andalusia setelah berhasil mengalahkan raja Roderick
dari kerajaan VisoGoth yangmenguasai wilayah Andalusia. Islam diterima dengan baik
oleh orang-orang Andalusia karena mereka sudah lelah dengan penindasan dari
kerajaan Goth yang berkuasa. Pemerintahan Islam di Andalusia mengalami enam
periode kepemimpinan, dimana pada fase satu masih diisi dengan penyeimbangan
kekuatan dan dan puncak kejayaannya apda fase ke dua. Namun memasuki fase ketiga
terjadi penurunan sehingga mengantarkan pemerintahan Islam Andalusia pada
kehancurannya. Dimulai dengan pecahnya pemerintahan menjadi kerajaan-kerajaan
kecil dan menyeruaknya semangat kesukuan yang memecah umat Islam, hingga
menguatnya kekuatan Kaum Kristen untuk memerangi pemerintahan Islam. Selain itu
perselisihan di dalam kubu kaum pemerintah Islam sendiri seakan mendorong kekuatan

170



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2024, 2(3), 162-171 elSSN: 3024-8140

Kristen untuk mengambil alih kekuasaan. Puncaknya ada pada masa kepemimpinan Bani
Ahmar yang hanya menguasari Granada dibawah kepemimpinan Abu Abdullah
menyerah kepada pasukan kristen yang dipimpin Ferdinan dan Isabella, menjadi akhir
dari Islam di Andalusia pada 1492 M.

Daftar Pustaka

Al’llm, D. (2011). Atlas sejarah Islam. Kaysa Media.

Amin, M. M. (2004). Sejarah peradaban Islam. Indonesia Spirit Foundation.

As-Sirjani, R. (2013). Bangkit dan runtuhnya Andalusia (2 ed.). Pustaka Al-Kautsar.

As-Sirjani, R. (2014). Bangkit dan runtuhnya Andalusia (Artawijaya (ed.)). Pustaka Al-
Kautsar.

Ayuarini, R. D. (2009). Islam di Afrika Utara Bagian Barat (Al-Murabitun). EL-HARAKAH,
11(2), 129-136.

Ernawati, T. (2011). Disintegrasi Umat Islam : Study tentang keruntuhan kekuasaan
Islam di andalusia abad xi. UIN Syarif Hidayatullah Jakarta.

Faiz, M. (2020). Diktat Mata Kuliah : Sejarah Islam Kawasan Afrika dan Adalusia.

llImawan, M. Y. (2017). Islam di Andalusia. Academia.edu.
https://www.academia.edu/download/62928356/Middle_ SPI_ MUHAMMAD_YO
Gl_ILMAWAN20200412-127150-112z5un.pdf

Karim, M. (2009). Sejarah pemikiran dan peradaban Islam (). Pustaka Book Publisher.

Maskhuroh, L. (2017). Islam di Spanyol : Perkembangan politik, intelektual, dan
runtuhnya kekuasaan Islam. Dar el-llmi: Jurnal Studi Keagamaan, Pendidikan,
dan Humaniora, 4(2), 106-117.

Mustaghfirin, A. (2019). Islamisasi di Afrika Sub-Sahara. DIRASAT: Jurnal Studi Islam
dan Peradaban, 14(02), 129-146.

Nur, A. (2011). Sejarah Islam di Maroko. Jurnal Adabiyah, 11(1), 127-136.

Oktaviyani, V. E. (2019). Islam di Afrika Utara. JUSPI (Jurnal Sejarah Peradaban ISlam),
3(1), 1-10.

P, F. R. (2020). Dinasti-dinasti Kecil (Murabithun dan Muwahhidun). Jurnal Abdi limu,
13(1), 68-76.

Riyadi. (2016). Sejarah Afrika dari masa kuno sampai masa modern. Unesa Press.

Rusniati. (2019). Masuknya Islam di Spanyol: Studi naskah sejarah Islam. Al-Din: Jurnal
Dakwah dan Sosial Keagamaan, 5(2), 108-119. https://www:.jurnal.iain-
bone.ac.id/index.php/aldin/article/view/591

Supriyadi. (2014). Perluasan wilayah Islam masa Umar bin Khattab. Sejarah Negara
Com.

Syalabi, A. (1983). Sejarah dan Kebudayaan Islam: Jilid 2. Pustaka Al-Husna.

Tim Lampu Edison. (2018). Pasangan terkuat sepanjang sejarah. Kumparan.com.

Watt, W. M. (1990). Kejayaan Islam: Kajian Kritis dari Tokoh Orientalis. Tiara Wacana.

171



